J anlya
/ <
Jurnal

i Melalui

entasan Seni
m Seni Drama

Revitalisasi
arta
Pesan

ikan Budi

ggang Rasa
yumasan

Pendidikan
engaturan
Pendidikan Budi

gan Dunia, dan

an Budi Pekerti

Jantra

Vol. 8

No. 1

Yogyakarta ISSN
Hal. 1 - 112 Juni 2013 1907 - 9605

rakreditasi No. 510/Akred/P2MI-LIP1/04/2013




Jantra dapat diartikan sebagai roda berputar, yang bersifat dinamis, seperti halnya
kehidupan manusia yang selalu bergerak menuju ke arah kemajuan. Jantra
merupakan jurnal ilmiah yang berisi tentang dinamika kehidupan manusia dari aspek
sejarah dan budaya. Artikel Jantra berupa hasil penelitian, tanggapan, opini, maupun
ide atau pemikiran penulis. Jantra terbit secara berkala dua kali dalam satu tahun,

yaitu bulan Juni dan Desember. Jantra terbit pertama kali pada bulan Juni 2006.

DEWAN REDAKSI JANTRA

Pelindung : Direktur Jenderal Kebudayaan

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
Penanggungjawab : KepalaBalai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Penasihat . Drs. Sumardi, MM.
Mitra Bestari : Prof. Dr. Djoko Surjo (Sejarah)

Prof. Dr. Suhartono Wiryopranoto (Sejarah)

Prof. Dr. Su Ritohardoyo (Geografi)

Dr. Lono Lastoro Simatupang (Antropologi)
Penyunting Ahli : Dr.Y. Argo Twikromo (Antropologi)

Penyunting Bahasa Inggris

Ketua Dewan Redaksi

Pemimpin Redaksi Pelaksana :

Dewan Redaksi

Pemeriksa Naskah

Distribusi

Dr. Mutiah Amini, MA (Sejarah)

: Drs. Eddy Pursubaryanto, M.Hum. (Sastra Inggris)

: Dra. Sri Retna Astuti

Dra. Titi Mumfangati

: Drs. A. Darto Harnoko (Sejarah)

Dra. Endah Susilantini (Sastra)
Drs. Tugas Tri Wahyono (Sejarah)
Dra. Siti Munawaroh (Geografi)
Drs. Sujarno (Antropologi)

: Dra. Titit Mumfangati

: Drs. Wahjudi Pantja Sunjata

Alamat Redaksi:

BALAI PELESTARIAN NILAI BUDAYA YOGYAKARTA
Jalan Brigjen Katamso No. 139 (Dalem Jayadipuran), Yogyakarta 55152
Telp. (0274) 373241 Fax. (0274) 381555
E-mail: jantra@bpnb-jogja.info



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

PENGANTAR REDAKSI

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Tuhan Yang Maha Esa karena atas perkenan-Nya
Jantra Volume 8, No. 1, Juni 2013 dapat hadir kembali di hadapan pembaca. Edisi Jantra kali
ini memuat 10 (sepuluh) artikel di bawah tema "Pendidikan Budi Pekerti Melalui Seni
Pertunjukan" ini dipandang penting karena Indonesia memiliki aneka budaya daerah yang
tercermin pada seni pertunjukan di berbagai daerah tersebut.

Adapun ke sepuluh artikel ini masing-masing yaitu : 1). "Nilai Budi Pekerti dalam
Pementasan Seni Tradisional Dames," yang ditulis oleh Arifin Suryo Nugroho yang
menguraikan tentang kesenian atau Tari Dames yang ada di wilayah Banyumas; 2).
"Pendidikan Budi Pekerti dalam Seni Drama Tradisional," yang ditulis oleh Siti Munawaroh
menguraikan tentang budi pekerti yang terkandung dalam seni drama tradisional; 3).
"Dimensi Budi Pekerti dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta," yang ditulis
oleh Dewanto Sukistono menguraikan tentang keberadaan dan pasang surut wayang Golek
Menak yang ada di Yogyakarta serta pesan budi pekerti yang ada di dalamnya; 4). "Ngringkes,
Presentasi Atas Pesan Pendidikan," yang ditulis oleh Galih Suryadmaja menguraikan tentang
garap pada seni tradisi Jemblungan yang disesuaikan dengan kondisi masa sekarang; 5). "Seni
Karawitan : Pendidikan Budi Pekerti," ditulis oleh Noor Sulistyobudi menguraikan bahwa
seni karawitan sebagai salah satu musik tradisional yang mampu menciptakan kehalusan budi
pekerti; 6). "Nilai Gotong Royong dan Tenggang Rasa dalam Kothekan Lesung
Banyumasan," yang ditulis oleh Ipong Jazimah menguraikan bahwa seni tradisi Kothekan
Lesung berawal dari kegiatan masyarakat menumbuk padi dengan /esung dan alu; 7). "Praktik
'Karakterisasi' dalam Pendidikan Melalui Seni Pertunjukan : Perspektif Kepengaturan," yang
ditulis oleh Nur Rosyid menguraikan bahwa pendidikan budi pekerti di sekolah dapat
diberikan melalui pelajaran seni pertunjukan; 8). "Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan
Budi Pekerti," yang ditulis oleh Ferdi Arifin menguraikan bahwa pertunjukan wayang kulit
mengandung tuntunan budi pekerti yang dapat ditransformasikan kepada masyarakat; 9).
"Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, dan Nilai Kebijaksanaan," yang ditulis oleh Rohman
berbicara tentang makna filosofis kesenian dongkrek sebagai media untuk mengajarkan budi
pekerti; 10). "Wayang Kancil dan Pendidikan Budi Pekerti," ditulis oleh Yustina Hastrini
Nurwanti menguraikan tentang pendidikan budi pekerti yang tersirat dalam pertunjukan
wayang kancil.

Dewan Redaksi mengucapkan terimakasih kepada para mitra bestari yang telah bekerja
keras membantu dalam penyempurnaan tulisan dari para penulis naskah sehingga Jantra
edisi kali ini bisa terbit.

Selamat membaca.

Redaksi



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

DAFTAR ISI

Pengantar Redaksi
Daftar Isi
Abstrak

Nilai Budi Pekerti dalam Pementasan Seni Tradisional Dames
Arifin Suryo Nugroho

Pendidikan Budi Pekerti dalam Seni Drama Tradisional
Siti Munawaroh

Dimensi Budi Pekerti dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta
Dewanto Sukistono

“Ngringkés”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan
Galih Suryadmaja

Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti
Noor Sulistyobudi

Nilai Gotong-royong dan Tenggang Rasa dalam Kothekan Lesung Banyumasan
Ipong Jazimah

Praktik 'Karakterisasi' dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan
Nur Rosyid

Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi Pekerti
Ferdi Arifin

Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, dan Nilai Kebijaksanaan
Rohman

Wayang Kancil dan Pendidikan Budi Pekerti
Yustina Hastrini Nurwanti

Biodata Penulis

i1

Halaman
1
111
v

1

19

29

39

49

59

75

83

95

109



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

NILAI BUDI PEKERTI
DALAM PEMENTASAN SENI TRADISIONAL DAMES

Arifin Suryo Nugroho

Prodi Pendidikan Sejarah Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan
Universitas Muhammadiyah Purwokerto
JI Raya Dukuhwaluh Po. Box. 202, Purwokerto, 53182.
e-mail:gus_ipin@yahoo.co.id

MORAL VALUES IN DAMES DANCE
Abstract

One way to impart moral education to young people is through traditional performing arts
because as part of a cultural product they have wisfom and moral val%tes. This paper aims to explore
the moral values in Dames, a traditional dance that exist in Purbalingga and Banyumas. Having all
female dancers, Dames was in the past a means to spread Islam. Tﬁis paper wg}ich is based on a
literature study and direct observation has found that the lyrics in the Dames dance reflect the moral
and religious values. The dance style suggests some of the Islamic flavor which is in line with the
characteristics of Javanese women. Furtfermore, the dance accessories and costumes are full of
symbols of how to live harmoniously.

Keywords: morality, traditional performing arts, dames dance

PENDIDIKAN BUDI PEKERTI
DALAM SENI DRAMA TRADISIONAL
Siti Munawaroh

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jalan Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
e-mail:sitisubrata@gmail.com

MORAL EDUCATION IN TRADITIONAL DRAMA
Abstract

Traditional drama is one of the performing arts that contains aspects of character education that
can be imparted to the younger generation. Employing qualitative analysis, this literature study will
reveal moral education in traditional drama. The resuZ‘ is, as a performing art, traditional drama
contain moral, social, educational, and human values. These values can be used as the teaching and
guidance for man's life.

Keywords: moral education, traditional drama.

111



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

DIMENSI BUDI PEKERTI DALAM
REVITALISASI WAYANG GOLEK MENAK YOGYAKARTA

Dewanto Sukistono

Jurusan Pedalangan Fakultas Seni Pertunjukan ISI Yogyakarta
Jalan Parangtritis Km. 6,5 Sewon Bantul Yogyakarta
e-mail:dsukistono@yahoo.com

REVITALIZATION OF THE WAYANG GOLEK MENAK YOGYAKARTA

Abstract

Under Ki Widiprayitna, the Wayang Golek Menak was popular in Yogyakarta and the
surrounding areas from 1950 to 1960s. It had experienced the ups and downs especially since the coup
by G 30 S/PKI in 1965. Considering the socio-cultural development, revitalization of the Wayang
Gyolek is an effort to preserve it by taking the benefit of tourism industry. However, in line with one of the
_ ﬁzjnctions of performing arts, the performance of Wayang Golek Menak should always maintain moral
education.

Keywords: wayang golek menak, revitalization, moral education

“NGRINGKES”:
PRESENTASI ATAS PESAN PENDIDIKAN

Galih Suryadmaja

Program Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa
Sekolah Pascasarjana Universitas Gadjah Mada Yogyakarta
Jalan Nusantara 1, Bulaksumur Yogyakarta
e-mail:galihsuryadmaja@gmail.com

NGRINGKES:
A PRESENTATION OF MORAL VALUES

Abstract

This descriptive-qualitative research explains Jemblungan, a traditional performing art which
develops dynamically hand in hand with the owner. It has undergone a change from a medium of
teaching religion into an entertainment. A new aspect called ngringkés has been implemented into
Jemblungan. Ngringkés express the values of li]g of the community. At the same time it is also
understood as a mezﬁum of teaching the moral values.

Keywords: jémblungan, ngringkés

v



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

SENI KARAWITAN JAWA: PENDIDIKAN BUDI PEKERTI

Noor Sulistyobudi

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jalan Birgjen Katamso 139 Yogyakarta
e-mail:listyobpnb@gmail.com

JAVANESE KARAWITAN AS MORAL EDUCATION
Abstract

Javanese karawitan or Javanese gamelan music is one of the musical arts that contains moral
education that can be imparted to the younger generation to filter incoming unsuitable foreign
cultures. The values contained in the musical arts can be a source of moral teaching materials for t%e
community or the younger generation. Using a qualitative approach, this paper examines the moral
values in the gamelan music. The finding is that in the Javanese karawitan there are significant values,
such as togetherness, leadership, unity, patriotism, and devotion of the country. These values serve as
guidelines for the people's behaviour.

Keywords: moral education, karawitan, musical arts

NILAI GOTONG-ROYONG DAN TENGGANG RASA
DALAM KOTHEKAN LESUNG BANYUMASAN

Ipong Jazimah

Prodi Pendidikan Sejarah Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan
Universitas Muhammadiyah Purwokerto (UMP)
Jalan Raya Dukuhwaluh, Dukuhwaluh, Kembaran, Purwokerto, Jawa Tengah.
e-mail:nyai_jazimah@yahoo.com

THE GOTONG ROYONG VALUE IN KOTHEKAN LESUNG
BANYUMASAN

Abstract

This paper aims to reveal the gotong royong (mutual help) and tenggang rasa ;tolerant) values in
Kotekan Lesung (vice pounding music) of Banyumas style. Rice pounding is normally done by a group
of women using a lesung (canoe-like log) and alu (a stout pole to pound the rice). From the sound
produced during the rice pounding, a music is born which is called Kpotekan Lesung. The women make
the music as they are pounding rice to avoid getting bored. Rice pounding is rarely done by one person,
because it will take along time to finish the work. Today Kotekan Lesung, a symbol of agrarian society,
has become a performing art which contain the values of gotong royong and tenggang rasa. This paper
is hoped as a stimulant for young people to trigger their spirit to digest the moral ojé;he wisdom of the
agrarian society.

Keywords: kotekan lesung, agrarian society.



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

PRAKTIK 'KARAKTERISASI' DALAM PENDIDIKAN SENI-
BUDAYA: PERSPEKTIF KEPENGATURAN'

Nur Rosyid

Antropologi Budaya - Universitas Gadjah Mada
Jalan Sosiohumaniora Bulaksumur Yogyakarta
e-mail:bocahringin@yahoo.co.id

'CHARACTERIZATION' AS A STRATEGY IN EDUCATION THROUGH
PERFORMANCE ARTS SEEN FROM FOUCAULT'S
GOVERNMENTALITY

Abstract

This paper is aimed to examine the system Co/ character education through performing arts which
is plannef by the Ministry of Education and Culture. The analysis is using Foucault's perspective
about governmentality. T%’s is based on the following assumptions: education is the basic of human
resource development which becomes a contest of power, the hierarchical education system enables
governmentality runs. This study is done in some elementary schools in Malang. The analysis showed
that character education is a strategy to teach disciplines to the students. In this strategy, there is a
possibilil"y to "engineer" various values embedded in the teaching materials. In this paper, this strategy
is called "characterization”

Keywords: character education, governmentality, characterization

WAYANG KULIT SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN BUDI PEKERTI

Ferdi Arifin

Pusat Studi Ekonomi Kerakyatan UGM
Komplek Bulaksumur UGM Jalan Mahoni No. B-2 Yogyakarta
e-mail:ferdiarifin90@yahoo.com

WAYANG KULIT AS A MEDIUM TO CONVEY MORAL EDUCATION
Abstract

Wayang Kulit (Javanese shadow puppet) is a traditional performing art which is in existence until
today. The stories of Wayang Kulit are usually taken from the Ramayana and Mahabharata epics which
contain moral education and heroic values. This research shows that a Wayang Kulit performance
could be a visual means to convey moral values. It also contains educational values from various
branches of knowledge. Those values are useful for the owners to survive and lead a harmonious life. A
visual teaching method like Wayang Kulit is more interesting. Therefore, Wayang Kulit can still
survive.

Keywords: wayang kulit, moral education, traditional performing art

vi



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

KESENIAN DONGKREK, PANDANGAN DUNIA,
DAN NILAI KEBIJAKSANAAN'

Rohman

Pogung Lor Blok F 16 Rt 12, RW 48
Mlati Sleman Yogyakarta
e-mail:roh_m@yahoo.com

DONGKREK: ITS WORLD VIEW AND WISDOM

Abstract

Dongkrek is a Javanese traditional performing art. Its dynamic is partly caused by its capability
to present the symbols of the Javanese ways of life which adore the harmony and essence of li]g Using
Gertz's perspective of interpretation (1 992]), this study examines the interre%ztion among these aspects.
The result is that Dongkrek contains moral values expressed by the masks. These values are manifested
in a Javanese philosophical concept ‘‘jumbuhing kawula Gusti” which deals with the wisdom of life.
These moral values are actualized through the function of Dongkrek as an entertainment and guidance
of life. The Javanese greatly appreciate hard work and not laziness. The lyric of a Javanese song
entitled Menthog-Menthog (menthog is angsa-cairina moschata) criticizes a lazy person.

Keywords: dongkrek, javanese view, wisdom

WAYANG KANCIL DAN PENDIDIKAN BUDI PEKERTI

Yustina Hastrini Nurwanti

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
JI.Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
e-mail:yustinahastrini@gmail.com

WAYANG KANCIL AS MORAL EDUCATION
Abstract

Wayang kancil is a leather puppet show leather in which the main character is Kancil (the
Mousedéver). However, other characters including human may appear depending on who the audience
are and the local context. The story is taken from hfables. After a long vacuum, it has been revived Ki
Ledjar Soebroto of Yogyakarta who depicts the story from Serat Kancil. Beside a media of
entertainment, wayang kancil is also a means for moral education especially /’or children. The plot of
the stories and language are simple so that the children as audience can easily catch the content. The
stories contain vaies, such as the relationship between human being and with God as well as the
relation between human being, nature, and tfe environment. Wayang kancil performance has the
flexibility in the duration, music accompaniment, and language. Using qualitative approach, this
paper examines the function of wayang kancil. As a suitable means for teacZing moral, wayang kancil
needs to be disseminated.

Keywords: wayang kancil, Ki Ledjar Subroto

vil






Nilai Budi Pekerti Dalam Pementasan Seni Tradisional Dames (Arifin Suryo Nugroho)

NILAI BUDI PEKERTI
DALAM PEMENTASAN SENI TRADISIONAL DAMES

Arifin Suryo Nugroho

Prodi Pendidikan Sejarah Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan
Universitas Muhammadiyah Purwokerto
JI Raya Dukuhwaluh PO. Box. 202, Purwokerto, 53182.
e-mail:gus_ipin@yahoo.co.id
Naskah masuk : 05-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013
Disetujui terbit : 20-05-2013

MORAL VALUES IN DAMES DANCE
Abstract

One way to impart moral education to yourg people is through traditional performing arts
o

because as part of a cultural product they have wis

m and moral values. This paper aims to explore

the moral values in Dames, a traditional dance that exist in Purbali%ga and Banyumas. Having all

female dancers, Dames was in the past a means to spread Islam.

is paper which is based on a

literature study and direct observation has found that the Z/rics in the Dames dance reflect the moral

and religious values. The dance style sugfests some of t

e Islamic flavor which is in line with the

characteristics of Javanese women. Furthermore, the dance accessories and costumes are full of

symbols of how to live harmoniously.

Keywords: morality, traditional performing arts, dames dance
Abstrak

Persoalan pendidikan moral atau budi pekerti hingga saat ini masih menjadi fokus kajian dan
terus dicarikan formula yang tepat untuk mengintegrasikannya dalam pendidikan. Permasalahan
sosial yang sering muncul seperti dekadensi moral dan kesopanan pelajar, ketidakjujuran, tindak
kekerasan yang tinggi, hingfa penyalahgunaan obat terlarang' menandakan bahwa orientasi

is

pembangunan nasional ke ara

terbentuknya jati diri bangsa yang

iplin, jujur, beretos kerja tinggi,

serta berakhlak mulia masih belum paripurna. Salah satu cara untuk menanamkan épenah' itkan budi

pekerti kepada generasi muda adalah melalui bud

ya, khususnya seni pertunﬁukan.

eni pertunjukan

sebagai bagian dari produk budaya memiliki nilai kearifan lokal dan nilai budi pekertigang luhur.

Tulisan ini bertujuan untuk menigali nilai-nilai budi pekerti dalam Pementasan Tari

ames. Tari

tradisional yang eksis di wilayah Purbalingga dan Banyumas ini memiliki sejarah yanf panjang.

Ditinjau dari sejarahnzya, Dames yang keseluruhan penarinya perempuan ini konon dijadi

an sarana

Igenyebamn agama Islam. Tulisan yang diban%un melalui metode kajian literatur dan observasi ini

erkesimpulan bahwa dalam pementasan Tari

ames, lekat pesan moral dan religiusitas dalam szvair
am.

maupun gaya tarian yang mencerminkan pribadi wanita Jawa yang dilatarbelakangi agama Is
Nilai budi pekerti dalam Tari Dames dahpat dilihat juga dalam perlengkapan Dames yang penuh
armonis.

lambang dan simbol-simbol ajaran hidup

Kata kunci: budi pekerti, kesenian tradisional, tari dames

I. PENDAHULUAN

Dalam kehidupan beragama masyarakat
Jawa, khususnya di wilayah-wilayah
pedesaan, unsur Islam Kejawen menjadi satu
bagian yang sangat kental. Pola agung
kehidupan dipandang sebagai suatu
keseluruhan yang teratur dan diri kepada pola
tersebut. Dengan demikian, mereka harus
menyeburkan diri dengan apa yang lebih

agung daripada mereka sadar serta berusaha
agar tetap dalam keadaan damai dan mampu
mewujudkan ketenteraman emosional,
kondisi slamet yaitu suatu keadaan yang
menyebabkan di mana segala peristiwa harus
mengikuti jalan yang telah ditentukan supaya
tak ada kemalangan yang menimpa siapa

pun.'

Pikiran Kejawen ini mempunyai ciri

Koentjaraningrat, Sejarah Teori Antropologi I. (Jakarta: Universitas Indonesia Pres), 1990, him. 95.



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

religius mendalam yaitu kesadaran bahwa
segala yang ada turut ambil bagian dalam
kesatuan eksistensi serta ketergantungan
dengan prinsip kosmos yang meliputi segala-
galanya yang mengatur hidup manusia.
Prinsip yang semacam ini pada umumnya
dipegang teguh oleh sebagian besar
masyarakat pedesaan di Jawa. Upacara
penduduk untuk menopang, mempertahan-
kan, dan memulihkan ratio hubungan
antarkosmos tersebut sampai saat ini masih
dijalankan dalam bentuk yang beragam,
termasuk di dalamnya tercermin dalam
tradisi.

Setiap masyarakat mempunyai tradisi
sendiri-sendiri sebagai wujud kekayaan
budaya. Tradisi ini terus berkembang dan
menjadi identitas kekayaan yang dimiliki
masing-masing wilayah. Beberapa tradisi
yang dapat ditemukan di antaranya
selamatan, syukuran atau tradisi dalam
bentuk kesenian.” Kesenian yang semacam
ini dinamakan kesenian tradisional. Dalam
lingkungan masyarakat Jawa, kemudian
dikenal dengan istilah kesenian tradisional
Jawa. Salah satu bentuk kesenian tradisional
Jawa yang masih eksis di wilayah
Purbalingga dan Banyumas adalah Dames.
Kesenian yang menonjolkan seni gerak dan
dimainkan oleh kaum perempuan ini
mempunyai latar belakang historis sebagai
sarana penyebaran agama Islam. Dames
memiliki pesan yang bernuansa religius baik
dalam bentuk syair maupun dalam gaya yang
mencerminkan pribadi wanita Jawa yang
dilatarbelakangi Agama Islam. Keindahan
gaya dan kehalusan gerakannya yang pelan
sebagai lambang kepribadian wanita Jawa.

Kesenian Dames menurut sejarahnya

digunakan sebagai media dakwah Agama
Islam, yang sajiannya dikemas dalam bentuk
seni suara dan tari-tarian. Kesenian Dames
muncul pada tahun 1948 yang merupakan
kelanjutan dari kesenian sebelumnya yaitu
tari jenis sholawatan.

Pada sekitar tahun 1920, saat Indonesia
dijajah bangsa Belanda terdapat tari-tarian
yang disebut Genjring dan Aplang yang
bercirikan sama dengan tari sholawatan yaitu
vokal lagu memakai Bahasa Arab yang
bersumber dari Kitab Barzanji' dengan
pengiring terbang dan jidhor.' Menurut Uwe
Patzold Genjringan sebagai musik pengiring
dalam pencak silat.’ Tari Genjring terdiri dari
8 penari pria yang berusia antara 10 sampai
15 tahun, yang dalam gerakannya terdapat
unsur bela diri pencak silat. Kemudian dalam
perkembangannya, Genjringan menjadi
kesenian masyarakat yang dilaksanakan di
berbagai acara hajatan, puputan, wetonan
ataupun ruwatan. Sementara seni Aplang
bentuknya hampir sama dengan Genjring,
tetapi penarinya terdiri dari 8 penari wanita
yang berusia antara 13 sampai 18 tahun.

Pemerintah kolonial Belanda yang
represif melihat perkembangan kedua
kesenian itu merasa khawatir jika digunakan
untuk melatih dan mendidik mental
masyarakat untuk melawan pemerintah
Belanda. Oleh sebab itu, pada awal tahun
1940-an kesenian tersebut dilarang.
Beberapa saat setelah Indonesia merdeka
yaitu sekitar tahun 1948, kesenian tersebut
muncul kembali dengan sedikit perbedaan
corak tariannya. Kesenian itu sama dengan
Tari Aplang dengan § penari wanita berusia
13 sampai 18 tahun yang selanjutnya disebut
Dames. Damesyang dalam bahasa Belanda

Tradisi semacam itu sampai saat ini masih dijalankan karena dianggap pula sebagai wujud syukur kepada Yang Maha Kuasa, lihat
Niels Mulder, Jawa-Thailand Beberapa Perbandingan Sosial Budaya. (Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1983), hlm. 60.

Kitab Barzanji dikarang oleh Syaikh Ja'far bin Husain bin Abdul Karim bin Muhammad Al-Barzanji, seorang ulama besar yang lahir

di Madinah Al-Munawwarah pada tahun 1126 H (1714 M). Kitab Al-Barzanji adalah salah satu kitab maulid yang paling populer dan paling
luas tersebar ke pelosok negeri Islam. Kandungannya merupakan khulasah (ringkasan) Sirah Nabawiyah yang meliputi kisah kelahiran Nabi
Muhammad, pengutusannya menjadi rasul, hijrah, akhlaq, peperangan hingga wafatnya. Selengkapnya, Ahmad Mujahid Abdullah, The
Practice of Barzanji, Is It In Line With Islamic Teaching? Amalan Barzanji, Adakah Ia Selaras Dengan Ajaran Islam? dalam International
Journal of West Asian Studies Vol. 4 No. 2. 15 Januari 2013. hlm. 23-35. Dari Sosiologi seni diketahui bahwa Perjanjen dan kesenian seperti
sebangsanya Slawatan, Srokal, mempunyai sifat-sifat pedesaan dengan masyarakatnya yang egalitarian. Di sini seni Islam tampak sebagai
Folk culture atau art of the poor. Lihat Kuntowijoyo. Budaya dan Masyarakat. (Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 1999), him. 64.

Lihat juga Soedarsono. Kesenian, Bahasa, dan Folklore Jawa. (Yogyakarta: Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan
Nusantara (Javanologi) Direktorat Jendral Kebudayaan Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1986), him. 87.

Uwe Patzold, (2000). Blute, Frucht und Kern. Bewegungsformen and Musikstile im Bereich des Pencak Silat in West-Jawa und West-
Sumatera, lihat dalam http.//www.music.indiana.edu/ddm/General Misch. html. Diakses tanggal 2 Februari 2013.

2



Nilai Budi Pekerti Dalam Pementasan Seni Tradisional Dames (Arifin Suryo Nugroho)

berarti wanita, nyonya, gadisbukan berarti
masyarakat lebih suka menggunakan istilah
Belanda, tetapi karena penarinya terdiri dari
para wanita.

II. PEMENTASAN DAMES
AJARAN BUDI PEKERTI

Jumlah penari Dames sebanyak 8 orang
yang kesemuanya adalah putri atau wanita.
Pemusik atau penabuhnya berjumlah 8
sampai 10 orang laki-laki semua. Para
pemusiknya di antaranya 4 orang sebagai
pemegang genjring atau rebana, 1 orang
pemegang jidhor atau bedhug, 1 orang
pemegang mandolin, yang lain sebagai
cadangan untuk penggantian. Instrumen
terbang atau rebana telah menjadi ciri khas
kesenian Islam di Indonesia, sejak masuknya
Islam ke Indonesia.’

DAN

Penari putri atau Dames posisinya di
depan pemain musik, sedangkan penabuh
posisinya membelakangi penonton. Hal ini
dilakukan agar menjaga kemungkinan
terhadap hal-hal yang tidak diinginkan
terutama terhadap para penonton yang suka
usil mengingat para penarinya adalah
perempuan. Sebelum penarinya keluar, para
penabuh membunyikan musik mengalun
untuk mengiringi para pemain yang akan
keluar sambil menyanyikan lagu-lagu wayjib.
Sebagai contoh syair di bawah ini
disampaikan dalam bahasa Indonesia:

“Mari kemari mari berkemas
Bersama-sama dengan irama

Badan yang sehat pikiran yang kuat
Suka bermalam kita tak terima

Marilah kita main mekar sari
Bersama-sama dalam permainan-
permainan‘

Syair lagu tersebut dinyayikan dua kali
oleh pemain dan diiringi oleh musik.
Selanjutnya dilangsungkan lagu-lagu yang
bernafaskan Islam. Di dalam kesenian ini ada
lagu-lagu khusus dan ada lagu yang sifatnya

selingan baik dalam Bahasa Indonesia
maupun dalam Bahasa Arab. Syair-syair lagu
itu diambil dari Kitab Barzanji. Lagu-lagu
bernafaskan Islam yang isinya mengenai
puji-pyjian terhadap Nabi Muhammad SAW
berupa untaian mutiara yang puitis.

Syair pertama sebagai salam pembuka
biasanya dinyanyikan tiga kali tanpa iringan,
sementara para penari dalam sikap duduk.
Syair tanpa iringan mereka sebut dengan
istilah “bawah®, atau bawa dalam istilah
karawitan, yaitu lagu tembang yang
dinyanyikan yang umumnya dipakai untuk
mengawali lagu atau gending. Syair lagu
pembuka yang memuji nama Nabi
Muhammad SAW sebagai utusan Allah yang
sangat dicintai umatnya adalah sebagai
berikut:

Ya habibi ya habibi ya Muhammad

Ya habibiya habibi ya Muhammad
(Hai wahai kekasihku, wahai
Muhammad)

Pembabakan semacam itu juga ditemui
dalam kesenian Islam tradisional genjringan.
Dalam genjringan, 41 balad (bagian) syair
dalam Kitab Barjanji dilakukan dalam dua
babak. Babak yang pertama tersusun atas:
Assollah (pembuka), Ngalalmuko, dan
Abibakari. Sejenak setelah menyelesaikan
satu babak, mereka berhenti untuk istirahat.
Setelah selesai, acara genjringan kembali
dilanjutkan untuk menginjak ke babak kedua
dengan menampilkan bagian Asshollah
(pembuka), Wulidal, Solluallah, dan Bihubi
sekaligus sebagai tanda selesainya
genjringan.’

Sementara itu dari aspek pertunjukan-
nya, Tari Dames terdiri dari tiga unsur yaitu
gerak, kostum, dan iringan. Gerak tari yang
ditampilkan dalam tari Dames merupakan
gerak-gerak sederhana yang mengikuti irama
dari musik pengiringnya dengan penonjolan
pada gerak kaki dan tangan. Dalam gerak Tari
Dames penuh dengan ajaran moral, terutama
ajaran sopan santun dan etika bagi wanita.

®  Ruswedi Permana, "Kawih dalam Seni Samrah di Desa Jelegong Kecamatan Soreang Kabupaten Bandung.” Makalah tidak
diterbitkan. (Bandung: Jurusan Pendidikan Bahasa Daerah UPI Bandung, 2011).

7 Lihat Reni Nuryanti, dkk., "Kesenian Genjringan di Desa Rungkang Kabupaten Cilacap," Hasil Penelitian-tidak diterbitkan.

(Yogyakarta: Universitas Negeri Yogyakarta, 2008).



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Posisi kaki kadang terbuka seperti tancep
alusan,” kadang seperti sikap putri. Gerak
kaki lebih menekankan gerak langkah jalan
biasa, meskipun ada sikap jengkang tancep’
dan duduk bersimpuh, sedangkan gerakan
tangan banyak menggunakan tepukan atau
sikap tangan ngruji (tangan terbuka).

Gerakan-gerakan dalam Tari Dames
mengikuti dan menyesuaikan irama
musiknya, tidak mempunyai maksud tertentu
seperti dalam tari klasik. Gerakan-
gerakannya sangat memperhatikan etika
kesopanan dan kepantasan sebagai wanita
Jawa, hal itu terlihat dalam setiap
gerakannya. Tidak ada gerak loncat atau
gerak yang membutuhkan langkah-langkah
lebar serta mengangkat kaki tinggi-tinggi
meskipun dalam Tari Dames ada unsur bela
dirinya. Pola lantai dalam Tari Dames berupa
melingkar, garis lurus vertikal, dan garis
lurus horizontal. Pola lantai melingkar
mengisyaratkan “kebersamaan dan
mengandung maksud menuju kepada Tuhan
Yang Maha Esa“. Pola lantai lurus vertikal
mengandung makna “kuat, tegas, dan
sederhana serta mengandung maksud
manunggal atau menyatu dalam satu
keyakinan dan menganut ajaran agama yaitu
Islam*“. Pola lantai lurus horisontal
mengandung makna “kesejajaran bahwa
hidup memiliki derajat sama dan tidak bisa
dipaksakan masalah keyakinan, tetapi harus
selalu menjaga hubungan baik dengan
sesama ‘.

Gambar 1. Para Penari Dames dalam Gerak
Jengkang Tancep (Koleksi Pribadi)

Pola lantai garis lurus dalam Tari Dames
mempunyai makna kuat, tegas, dan
sederhana yang menandakan penanaman
ketauhidan seseorang. Makna yang
terkandung dari pola lurus dalam Tari Dames
adalah makna manunggal atau menyatu yang
berarti satu tujuan keyakinan dalam
menganut ajaran agama dan menyembah satu
Tuhan yaitu Allah SWT. Garis lurus itu juga
diibaratkan huruf Arab yang pertama yaitu
Alif. Alif diartikan sebagai lambang jejeg,
jujur, tegak, kukuh. Artinya melaksanakan
perintah Allah SWT sesuai Al-Quran dan
Hadits secara konsekwen, tidak

menyimpang, lurus dengan bersungguh-

‘

sungguh.

Gambar 2. Para Penari Dames dalam Gerak Tancep
Alusan (Koleksi Pribadi)

Musik Dames mengiringi syair
berbahasa Arab yang bersumber dari kitab
Barzanji yang berisi tentang sejarah Nabi
Muhammad. Di dalamnya juga terdapat ikrar
syahadat yang berarti bersaksi bahwa tidak
ada Tuhan selain Allah SWT dan Muhammad
sebagai Rosul Allah. Syahadat ini merupakan
syarat seseorang untuk memasuki agama
Islam yang merupakan rukun Islam pertama.
Adapun syair yang ada dalam kitab Barzanji
yang dilagukan memiliki tujuan untuk
mengajak manusia berbuat baik sesuai
dengan perbuatan Nabi Muhammad SAW
yang menjadi panutan pemeluk agama Islam.
Ajaran moral dari kisah teladan nabi yang
terkandung dalam kitab Barzanji yang dibaca
dalam pementasan Dames di antaranya

Tancep Alusan adalah posisi gerakan kaki kiri dan kaki kanan maju dan mundur. Posisi badan membungkuk dan gerakan kedua tangan

ke depan arah bawah diulang-ulang.

’ Jengkang Tancep adalah posisi kaki kiri dan kanan maju ke depan membuka, kemudian badan posisi jongkok, kaki kanan melipat.
Ujung kaki kanan sebagai tumpuan duduk dan gerakannya persis pada saat seorang abdi raja menghadap rajanya.

4



Nilai Budi Pekerti Dalam Pementasan Seni Tradisional Dames (Arifin Suryo Nugroho)

sebagai berikut:

“Dan adalah Nabi SAW sangat pemalu
dan tawadlu', beliau menjahit
sandalnya, menambal bajunya,
memerah kambingnya dan melayani
keluarganya dengan dirinya. Beliau
mencintai orang-orang faqir miskin,
duduk bersama mereka, membesuk
mereka yang sedang sakit, mengirin
jenazah mereka, dan tidak perna
menghina orang faqir yang terbakar oleh
kefakirannya. Beliau mengampuni
orang lain, tidak menghadapi seseorang
dengan sesuatu yangiabenci....”

“Dan adalah Nabi SAW sangat sedikit
sekali berbuat yang tidak berguna.
Beliau jika bertemu seseorang, maka
beliaulah yang memulai memberikan

salam. Dan fika solat, beliau melakukan-
nya agak lama. Sedangkan jika ber-
hitbah, maka beliau mempercepatnya.
Kepada orang-orang memiliki kemulya-
an, beliau bergaul den%an santai dan
kalem. Beliau memulyakan orang-
orang mulya. Beliau juga bergurau,
namun tidak berucap kecuali dengan
ucapan yang benar yang dicintai dan
diridloi oleh Alloh.”"

Uraian di atas meneguhkan bahwa Tari
Dames sangat strategis sebagai media
pendidikan budi pekerti. Setidaknya telah
memenuhi syarat pendidikan budi pekerti
sebagai usaha sadar yang dilakukan dalam
rangka menanamkan atau menginternalisasi-
kan nilai-nilai moral agar memiliki sikap dan
perilaku yang luhur (akhlakul karimah)
dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam
berinteraksi dengan Tuhan, dengan sesama
manusia maupun dengan alam/lingkungan."

Melalui seni pertunjukan, orang secara
langsung mendapatkan pengalaman estetis
yang utuh dengan melibatkan perasaan,
pikiran, penginderaan, dan berbagai intuisi
manusia sehingga akan lebih mudah
menemukan dan memahami benih-benih
kehalusan budi pekerti dan keindahan.”
Pendidikan kesenian atau rasa dengan sendiri

" Kitab Perjanjen. (Kudus : Menara, tt).

menuju kepada pendidikan intelektual dan
akhirnya sampai kepada pendidikan watak,
yakni pendidikan moril atau pendidikan budi
pekerti.” Belajar seni peserta didik digiring
untuk mengkonstruksi diri baik dari segi
intelektual maupun moral. Pandangan ini
menyiratkan, bahwa pendidikan seni dapat
menggapai dua aspek sekaligus, diawali
dengan pembentukan intelektual dan diakhiri
dengan pembentukan moral. Masyarakat
yang bermoral mampu melaksanakan
perannya sebagai alat pengawas sesama
masyarakat pendukungnya.

III. NILAI KESHALEHAN DALAM
SIMBOL-SIMBOLDAMES

Kostum penari Dames yang lazim
dipakai berupa blus atau rok berwarna hijau,
kemeja putih berlengan panjang, selempang,
selendang, kacamata, ikat kepala dan kaos
kaki. Pakaian tersebut sebagai penutup aurat
yang berciri khas kesenian yang bernafaskan
Islam. Makna pada kostum penari Dames
antara lain warna hijau menunjukkan warna
sejuk, penggunaan warna hijau sebagai
warna dominan dalam kostum penari sebagai
simbol yang melambangkan kesejukan dari
para penganut Islam. Warna putih menunjuk-
kan kesucian sebagaimana Nabi dalam hadist
bersabda; "Pakailah dari pakaianmu yang
putih-putih, sesungguhnya pakaian yang
putih itu lebih suci, lebih bersih dan lebih
baik." (HR. Ahmad). Hal ini menunjukkan
bahwa pakaian yang paling pantas dipakai
dalam segala hal adalah pakaian putih.
Pakaian putih mendorong pemakainya untuk
berhati-hati dari kotor, selain warna putih
sifatnya memantulkan panas.

Sementara itu, masih banyak beberapa
grup Dames yang memakai perlengkapan
atau ubarampe berupa sesaji yang sebatas
dimaknai sebagai simbol-simbol dalam
kehidupan yang dilambangkan dalam bentuk

" Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia. (Jakarta: Prenada Media, 2004).
: Sumardjo, Filsafat Seni. (Bandung: ITB, 2000), hlm. 161. Lihat pula A. Chaedar Alwasilah, Pokoknya Sunda. (Bandung: PT. Kiblat

Buku Utama, 2006), hlm. 120.

By ulia, "Mendidik Melalui Seni." Makalah dalam Konferensi Internasional Pendidikan Dasar tahun 2009 di Kampus Sumedang. Tidak

diterbitkan. (Sumedang: UPI, 2009), hlm. 2.

M Purwadi, Nilai Kebajikan dalam Seni Pakeliran. (Yogyakarta: Pararaton, 2009), hlm. 69.



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

bermacam-macam jenis hidangan dan benda
keseharian yang ditaruh dalam anyaman
bambu berbentuk lingkaran berdiameter
kurang lebih 40 cm, yang diletakkan di
sekitar penabuh atau pengiring musik.”
Adapun jenis-jenis sesaji di antaranya:

1.  Sambel Tlenjeng yang terdiri dari cabe
merah dan garam yang melambangkan
kepedasan, mengandung makna bahwa
hidup mengalami banyak rintangan.

2. Daun pepaya rebus melambangkan
kepahitan yang mengandung makna
bahwa manusia harus tabah menghadapi
kesulitan hidup.

3.  Gethuk dan bungkil, melambangkan
bahan singkong dan ampas kelapa yang
dapat dibuat apa saja. Mengandung
makna bahwa kepasrahan hidup
manusia terhadap ketentuan-ketentuan
Tuhan.

4. Pisang raja dan pisang emas, me-
lambangkan buah yang tidak sembarang
orang boleh makan. Mengandung
makna jadilah orang pilihan yang
berbudi luhur sehingga bisa disegani
oleh orang lain.

5. Kupat dawa dan kupat slamet,
melambangkan kebaikan. Mengandung
makna bahwa manusia itu harus
senantiasa bertingkah laku baik dan
cepat meminta maafkalau bersalah.

6. Marning gula dari bahan jagung dan
gula merah, melambangkan kebersama-
an. Mengandung makna bahwa manusia
supaya saling mengenal dan saling
menghargai agar tercipta keharmonisan.

7. Kinang dari bahan daun sirih dan
pelengkap lain melambangkan sarana
dan kelengkapan lain. Mengandung
makna bahwa manusia untuk mencapai
kebahagiaan harus dilengkapi dengan
sarana hidup yang banyak.

8. Tempe goreng dan ikan asin me-
lambangkan kepasrahan. Mengandung
makna kepasrahan hidup menerima apa
adanya.

9. Alat kosmetik, melambangkan sebagai

15

penghias tubuh. Mengandung makna
bahwa manusia harus menghias diri
untuk dapat menampilkan diri agar
menarik untuk dilihat orang.

10. Kelapa hijau muda melambangkan
kelekatan hidup, misalnya air sebagai
sumber kehidupan. Kelapa mengandung
santan, bermakna bahwa manusia harus
terisi jiwanya agar bisa diperlukan orang
lain.

11. Air cabai rasa pedas sama dengan
simbol sambal bahwa manusia akan
banyak menghadapi rintangan.

12. Air tape melambangkan bahwa manusia
hidup harus bisa memberi manfaat
hidup terhadap orang lain.

13. Air kopi, melambangkan warna hitam
atau gelap dan manis. Bermakna bahwa
manusia agar hidupnya tidak gelap
harus bisa mengenal dan menghargai
orang lain.

14. Air putih melambangkan kesucian.
Mengandung makna bahwa manusia
harus selalu hidup menuju kesucian.

15. Air teh warna merah melambangkan
manusia tidak sama. Mengandung
makna bahwa rizki manusia tidak sama,
ada yang kaya dan ada yang miskin
maka harus bisa menahan diri dari sifat
iri dan menahan marah.

Selain gerak tari yang berisi keindahan
dalam gerak maupun ungkapan syairnya,
simbol-simbol di atas semakin meneguhkan
kesenian Dames sebagai salah satu hasil
kebudayaan yang memiliki ungkapan atau
ekspresi jiwa pendukungnya. Kesenian
Dames adalah kesenian tradisional
masyarakat yang mengandung keindahan
dan nilai moral/ budi pekerti yang agung.
Dari lambang dan simbol-simbol yang
menyertai pementasan Tari Dames kita dapat
melihat nilai budi pekerti yang ditanamkan di
antaranya religiusitas, toleran, akomodatif,
sosialitas, berkeadilan, demokratis,
kejujuran, kemandirian, bertanggung jawab,
optimistik, dan menghargai terhadap orang
lain dan lingkungan alam.

Tidak semua pementasan Dames menggunakan perlengkapan sesaji. Hal ini, seperti menjadi kecenderungan dalam seni yang lain,

disebabkan masyarakat yang sudah tidak lagi menyakralkan kegiatan ritualnya. Lihat Salamun Kaulam, "Simbolisme dalam Kesenian
Jaranan. dalam Urna," Jurnal Seni Rupa: Vol. 1 No. 2. Desember. (Surabaya: Universitas Negeri Surabaya, 2012), hlm. 137

6



Nilai Budi Pekerti Dalam Pementasan Seni Tradisional Dames (Arifin Suryo Nugroho)

IV.PENUTUP

Padaumumnya tarian tradisional lahir di
tengah masyarakat tanpa diketahui secara
pasti siapa yang menciptakannya pertama
kali. Meskipun demikian masyarakat
Purbalingga dan Banyumas lekat dan akrab
dengan perjalanan Tari Dames dalam
kehidupannya. Tari sebagai cabang kesenian
yang dekat dengan manusia, tidak dapat
hidup tanpa dukungan masyarakat sebagai
insan berbudaya dan selalu berkreasi dalam
hidupnya. Manusia sebagai makhluk kreatif
memiliki corak yang berbeda dalam
kehidupan sosialnya. Oleh karena kehidupan
yang melatari beraneka ragam maka produk
yang dihasilkan bermacam-macam. Tidak
jarang ungkapan nilai kearifan lokal
tercermin dari ungkapan budaya yang sarat

DAFTARPUSTAKA

dengan nilai-nilai budi pekerti.

Pementasan Tari Dames mencakup
pesan moral yang mendalam. Masyarakat
Jawa sebagai umat yang religius, nilai budi
pekerti yang terkandung di dalamnya
mencakup moral budi pekerti antara manusia
kepada Tuhannya dan moral budi pekerti
antara manusia dengan manusia. Budi pekerti
antara manusia kepada Tuhannya
mengandung makna ketundukan dan
kepatuhan kepada Allah. Sementara itu, budi
pekerti antara manusia dengan manusia
sebagai wujud masyarakat Jawa yang tidak
senang berkonflik. Tanpa bermusuhan, tanpa
saling membenci, dan tanpa berbuat
kerusakan di muka bumi ini mereka yakin
hidup akan damai sejahtera baik di dunia
maupun di akhirat.

Abdullah, A. M., 2013. “The Practice of Barzanji, Is It In Line With Islamic Teaching? Amalan
Barzanji, Adakah Ia Selaras Dengan Ajaran Islam?” dalam International Journal of
West Asian Studies Vol. 4 No. 2. 15 Januari.

Alwasilah, A. C.,2006. Pokoknya Sunda. Bandung: PT. Kiblat Buku Utama.

Daulay, H. P., 2004. Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia.

Jakarta: Prenada Media.

Julia, 2009. "Mendidik Melalui Seni." Makalah dalam Konferensi Internasional Pendidikan
Dasar tahun 2009 di UPI Kampus Sumedang. Tidak diterbitkan.

Kaulam, S.,2012. "Simbolisme dalam Kesenian Jaranan," dalam Urna, Jurnal Seni Rupa: Vol.
1 No. 2. Desember 2012. Surabaya: Universitas Negeri Surabaya.

Kitab Perjanjen, tt. Kudus : Menara.

Koentjaraningrat, 1990. Sejarah Teori Antropologi I. Jakarta: Universitas Indonesia Pres.
Kuntowijoyo, 1999. Budaya dan Masyarakat. Yogyakarta: PT Tiara Wacana.
Mulder, N., 1983. Jawa-Thailand Beberapa Perbandingan Sosial Budaya. Yogyakarta: Gajah

Mada University Press.

Nuryanti, R., dkk., 2008. "Kesenian Genjringan di Desa Rungkang Kabupaten Cilacap." Hasil
Penelitian-tidak diterbitkan. Yogyakarta: Universitas Negeri Yogyakarta.

Patzold, U., 2000. Blute, Frucht und Kern. Bewegungsformen and Musikstile im Bereich des
Pencak Silat in West-Jawa und West-Sumatera, lihat dalam http.//www.music.indiana.
edu/ddm/General Misch. html. Diakses tanggal 2 Februari 2013.

Permana, R., 2011. "Kawih dalam Seni Samrah di Desa Jelegong Kecamatan Soreang
Kabupaten Bandung." Makalah tidak diterbitkan. Bandung: Jurusan Pendidikan

Bahasa Daerah UPI Bandung.

Purwadi, 2009. Nilai Kebajikan dalam Seni Pakeliran. Yogyakarta: Pararaton.

Soedarsono, 1986. Kesenian, Bahasa, dan Folklore Jawa. Yogyakarta: Proyek Penelitian dan
Pengkajian Kebudayaan Nusantara (Javanologi) Direktorat Jendral Kebudayaan
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Sumardjo, J., 2000. Filsafat Seni. Bandung: ITB.



Pendidikan Budi Pekerti Dalam Seni Drama Tradisional (Siti Munawaroh)

PENDIDIKAN BUDI PEKERTI
DALAM SENI DRAMA TRADISIONAL

Siti Munawaroh

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jalan Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
e-mail:sitisubrata@gmail.com

Naskah masuk : 01-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013
Disetujui terbit : 20-05-2013

MORAL EDUCATION IN TRADITIONAL DRAMA
Abstract

Traditional drama is one of the performing arts that contains aspects of character education that
can be imparted to the younger generation. Employing qualitative analysis, this literature study will
reveal moral education in traditional drama. f he resu?t is, as a performing art, traditional drama
contain moral, social, educational, and human values. These values can be used as the teaching and
guidance for man's life.

Keywords: moral education, traditional drama.
Abstrak

Seni drama atau teater tradisional satu dari sekian seni sastra yang mengandung pendidikan
budi pekerti. Aspek budi pekerti yang terkandung dalam seni pertunjukan drama atau teater dapat
ditanamkan kepada generasi muda. Tulisan ini akan mengungkap pendidikan budi pekerti yan
terdapat dalam drama atau teater tradisional. Adapun metode yang digunakan adalah stujzv'
kepustakaan dan akan di analisis secara kualitatif. Hasil yang diperoleh bahwa, seni pertunjukan
drama atau teater tradisional banyak terkandung nilai budi pekerti luhur. Budi pekerti dalam seni
drama atau taeter tradisional ini dapat dilihat dari sisi nilai moral, nilai budaya, nilai sosial, nilai
pendidikan, dan nilai kemanusiaan. Nilai-nilai tersebut dapat dijadikan sebagai ajaran maupun
pedoman manusia dalam menjalani kehidupannya.

Kata kunci: pendidikan budi pekerti, seni drama tradisional

I. PENDAHULUAN

Pendidikan bukan sekedar konsumsi
ilmu, tetapi juga merupakan investasi
produktif dalam masyarakat. Proses
pendidikan sejatinya merupakan proses
pembudayaan. Dengan demikian, dapat
dikatakan bahwa pendidikan adalah
perjalanan menuju proses pembiasaan. Akan
tetapi, sering terdapat kesalahan yang
menganalogikan bahwa pendidikan hanya
sebatas proses transfer ilmu. Bahkan secara
sempit, pendidikan hanya dimaknai sebatas
pendidikan formal yang terikat oleh institusi
resmi.

Menurut Azzet, pendidikan tidak
semata-mata mengisi gelas kosong dengan

1

memberikan berbagai macam pelajaran pada
peserta didik hingga menguasai banyak ilmu
pengetahuan. Namun pendidikan lebih
bermakna betapa pentingnya anak didik
berproses. Proses dalam belajar dimaknai
sebagai dinamika pergerakan dari sebuah
tingkat kesadaran tertentu menuju tingkat
kesadaran yang lebih tinggi, sehingga
mampu menumbuhkan sikap kepada anak
didik ketika menghadapi permasalahan.'
Sedangkan menurut Fajar Wijarnako,
pendidikan bukan tindakan kolonialisme
terhadap pengenyamnya, pendidikan lebih
mengarah kepada pembebasan. Pembebasan
dalam pendidikan berarti tindakan anti-
kolonialis dengan menyetarakan kedudukan
antara pengenyam dan pendidik. Dengan

Akhmad Muhaimin Azzet, Pendidikan yang Membebaskan. (Yogyakarta: Ar-RRuzz Media, 2001), him. 1.



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

demikian, pendidikan yang membebaskan
secara substansi tidak menempatkan guru
sebagai centre learning tetapi juga
menyejajarkan murid sebagai centre
learning. Namun dalam lingkup pendidikan,
konsep student centre learning tidak semata-
mata dirasa cukup dalam proses mendidik.
Pendidikan dalam tataran demikian sejatinya
masih belum dapat menjawab pangsa pasar
lebih menekankan pada transformasi pelaku,
etika, dan moralitas. Sebab konsep
pendidikan teori melalui transfer ilmu belum
menekankan pada transformasi pada gaya
berpikir.”

Proses pendidikan yang dirasa mampu
menjawab kebutuhan pasar, yakni konsep
"kolaborasi" antara pendidikan formal
dengan pendidikan non-formal yang
merupakan "penggalian" potensi melalui
aktualisasi diri. Sinergisitas antara
pendidikan formal dan non formal dapat
menjadi media dalam pemetaan potensi diri.
Dengan demikian sinergisitas keduanya
mampu memunculkan keselarasan dalam diri
pribadi.

Pendidikan non formal sebagai
penyeimbang antara potensi dan keilmuan
lebih ditekankan pada peningkatan mutu
sumber daya manusia. Penekanan pada
proses peningkatan kualitas sumber daya
manusia dikarenakan pendidikan nasional,
yakni pendidikan sekolah (formal) hampir
dapat dipastikan tidak sepenuhnya mampu
melaksanakan dan mengatasinya. Menurut
Fajar Wijanarko, pendidikan karakter lebih
menekankan pada tiga komponen karakter
yang baik (component of good character)
yaitu moral knowing "pengetahuan tentang
moral", moral feeling "perasaan tentang
moral"”, dan moral action "tindakan
bermoral".’

Di dalam fokus peningkatan kualitas
sumber daya manusia melalui proses
aktualisasi diri, pendidikan non-formal
merupakan sarana pengembangan karakter,

watak, atau budi pekerti yang kelak mampu
menumbuhkan pribadi yang kompatibel.
Pengembangan karakter yang mencakup
pendidikan budi pekerti, Karyo dalam Fajar
Wijanarko mengatakan, bahwa budi pekerti
merupakan usaha sadar untuk membentuk
perilaku peserta didik yang tercermin dalam
kata, perbuatan, sikap, pikiran, perasaan,
karya, dan hasil karya berdasarkan nilai,
norma, dan moral luhur bangsa Indonesia,
melalui kegiatan bimbingan, pengajaran, dan
pelatihan. Dengan demikian, tujuan akhir
dari pendidikan non formal melalui watak,
pendidikan budi pekerti mampu menumbuh-
kan kesadaran perilaku dalam diri manusia
untuk menimbang segala perilaku dari segi
baik dan buruknya.*

Pendidikan non formal yang menjadi
dasar dalam pendidikan karakter, moral,
watak atau budi pekerti satu di antaranya
adalah kesenian tradisional termasuk di
dalamnya adalah seni drama atau teater
tradisional. Dalam seni drama atau teater
tradisional terkandung nilai Iuhur bangsa,
terutama nilai-nilai budi pekerti maupun
ajaran moral dan perilaku-perilaku yang
baik. Berdasarkan permasalahan, maka
bagaimana seni pertunjukan drama atau
teater tradisional tersebut berisi pendidikan
budi pekerti. Adapun tujuan tulisan ini untuk
mengetahui pendidikan budi pekerti yang
terdapat dalam drama atau teater tradisional.
Metode yang digunakan adalah studi
kepustakaan, sebagai hasil tafsiran yang
diharapkan dapat maksimal secara kualitatif.

II. PENDIDIKAN BUDI PEKERTI
DALAM SENI PERTUNJUKAN
DRAMATRADISIONAL

A.Makna Pendidikan Budi Pekerti
1. Makna Pendidikan

Mengutip dari Hasan Langgulung,
pendidikan dalam bahasa Inggris berasal dari
bahasa Latin educare berarti memasukkan

: Fajar Wijanarko, Memelihara Pendidikan Budi Pekerti Melalui Seni Tari Potret Eksistensi Tari Klasik 'Bedhaya Luluh' sebagai
Pendidikan Karakter Bangsa. (Yogyakarta: Jurusan Sastra Nusantara Fakultas Ilmu Budaya, 2012), him. 2.

* Ibid, him. 2.
4

Ibid, hlm. 3.

10



Pendidikan Budi Pekerti Dalam Seni Drama Tradisional (Siti Munawaroh)

sesuatu. Dalam konteks ini, istilah
pendidikan dapat dimaknai sebagai proses
menanamkan nilai-nilai tertentu ke dalam
kepribadian anak.” Dalam Kamus Besar
Bahasa Indonesia, pendidikan dimaknai
sebagai proses pengubahan sikap dan tata
laku seseorang atau kelompok orang dalam
suatu usaha untuk mendewasakan manusia
melalui upaya pengajaran itu sendiri.’
Sementara pendidikan sebagaimana yang
tertulis dalam Undang-Undang RI No. 20
Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional pasal 1, adalah usaha sadar dan
terencana untuk mewujudkan suasana belajar
dan proses pembelajaran agar peserta didik
secara aktif mengembangkan potensi dirinya
untuk memiliki kekuatan spiritual
keagamaan, pengendalian diri, kepribadian,
kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan
yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa
dannegara.’

Pendidikan ditinjau dari sudut pandang
masyarakat, adalah merupakan pewarisan
kebudayaan dari generasi tua ke generasi
muda, agar hidup masyarakat tetap
berkelanjutan. Atau dengan kata lain,
masyarakat mempunyai nilai budaya yang
ingin disalurkan dari generasi ke generasi
agar identitas masyarakat tersebut tetap
terpelihara.” Artinya, pendidikan merupakan
salah satu aktivitas yang paling utama yang
melibatkan tubuh manusia. Pendidikan
merupakan sarana proses mendidik dan
perannya di dalam mewariskan warisan
budaya dari satu generasi kepada generasi
berikutnya, sehingga masyarakat manusia
bisa memelihara keberadaannya.

Oleh karena itu, lembaga pendidikan
formal maupun non formal pada dasarnya
merupakan salah satu harapan masyarakat

untuk mewariskan atau menanamkan nilai-
nilai moral, watak, karakter atau budi pekerti
yang bersumber pada norma, etika, tradisi
budaya yang dianutnya kepada generasi
muda. Sehingga bagi masyarakat, lembaga
pendidikan formal dan non formal di sam-
ping mampu mengembangkan kemampuan
berfikir dan keterampilan hidup juga diha-
rapkan mampu mewariskan nilai-nilai
budaya luhur kepada anak-anaknya.

2. Makna Budi Pekerti

Secara etimologis, istilah budi pekerti
dimaknai sebagai budi (pikir) dan pekerti
adalah perbuatan. Sehingga, budi pekerti
dapat dimaknai sebagai perbuatan yang
dibimbing oleh pikiran, perbuatan yang
merupakan realisasi dari isi pikiran atau
perbuatan yang dikendalikan oleh pikiran.’
Menurut Pusat Pengembangan Kurikulum
dan Sarana Pendidikan," dijelaskan bahwa
budi pekerti diartikan sebagai sikap dan
perilaku sehari-hari, baik individu, keluarga,
masyarakat, maupun bangsa yang mengan-
dung nilai-nilai yang berlaku dan dianut
dalam bentuk jati diri, nilai persatuan dan
kesatuan, integritas, dan kesinambungan
masa depan dalam suatu sistem moral, dan
yang menjadi pedoman perilaku manusia
Indonesia untuk bermasyarakat, berbangsa
dan bernegara dengan bersumber pada
falsafah Pancasila dan diilhami oleh ajaran
agama serta budaya Indonesia. Dalam
Ensiklopedi Pedidikan, budi pekerti
diartikan sebagai kesusilaan yang mencakup
segi-segi kejiwaan dan perbuatan manusia,
sedangkan manusia adalah manusia yang
sikap lahiriahnya sesuai dengan etika dan
moral."

Berdasar pengertian di atas, maka
makna dari budi pekerti pada dasarnya

Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam. (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1988), hlm. 4.

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia. Edisi kedua. (Jakarta: Balai

Pustaka, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1991), him. 254.

Dirjen Dikti,Depdikbud, Undang-undang Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional.

(Bandung:Citra Umbara, 2003), him. 54.
Hasan Langgulung, Op.Cip., hlm. 3.

Ali Muhtadi, Strategi Untuk Mengimplementasikan Pendidikan Budi Pekerti Secara Efektif di Sekolah. (Yogyakarata: FIB UNY, TT),

hlm. 5.

° Pusat Pengembangan Kurikulum dan Sarana Pendidikan, Pedoman Pengajaran Budi Pekerti. (Jakarta: Badan Penelitian dan
Pengembangan Pendidikan Dan Kebudayaan, Depdikbud, 1997), hlm. 12.

Soegarda Poerbakawatja, Ensiklopedi Pendidikan. (Jakarta: Gunung Agung, 1976), hlm. 5.

11



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

merupakan sikap dan perilaku seseorang,
keluarga, maupun masyarakat yang berkaitan
dengan norma dan etika. Oleh sebab itu, ber-
bicara tentang budi pekerti berarti berbicara
tentang nilai-nilai perilaku manusia yang
akan diukur menurut kebaikan dan kebu-
rukannya melalui ukuran norma agama, hu-
kum, tata krama dan sopan santun, atau
norma budaya adat istiadat suatu masyarakat
atau suatu bangsa.

3. Makna Pendidikan Budi Pekerti

Pendidikan budi pekerti pada hake-
katnya adalah memiliki substansi dan makna
yang sama dengan pendidikan moral atau
akhlak. Menurut Haidar, pendidikan budi
pekerti adalah usaha sadar yang dilakukan
dalam rangka menanamkan atau mengin-
ternalisasikan nilai-nilai moral ke dalam
sikap dan perilaku yang luhur dalam kehi-
dupan sehari-hari, baik dalam berinteraksi
dengan Tuhan, sesama manusia maupun de-
ngan lingkungan.Tujuannya tidak lain untuk
mengembangkan nilai, sikap, dan perilaku
yang memancarkan akhlak mulia dan
berbudi luhur.”

Secara operasional, pendidikan budi
pekerti dapat dimaknai sebagai suatu upaya
untuk membentuk pribadi seutuhnya yang
tercermin dalam kata, perbuatan, sikap,
pikiran, perasaan, dan hasil karya ber-
dasarkan nilai-nilai agama serta norma dan
moral luhur bangsa Indonesia melalui
kegiatan bimbingan, pelatihan, dan penga-
jaran. Tujuannya agar memiliki hati nurani
yang bersih, berperangai baik, serta menjaga
kesusilaan dalam melaksanakan kewajiban
terhadap Tuhan dan sesama makhluk."”
Dengan demikian, secara umum dari konsep
di atas dapat dikatakan bahwa hakekat dari
tujuan pendidikan budi pekerti adalah
membentuk pribadi manusia yang baik, waga
masyarakat dan negara yang baik.

12

Indikator tersebut didasarkan atas nilai-nilai
luhur yang bersumber dari budaya masya-
rakat itu sendiri dalam rangka membina ke-
pribadian generasi muda.

Menurut Haidar, aspek-aspek yang
ingin dicapai dalam pendidikan budi pekerti
adalah ranah kognitif, afektif, dan psiko-
motorik. Ke tiga ranah tersebut disinkronkan,
maka aspek pendidikan budi pekerti dicapai
mulai dari memiliki pengetahuan, memiliki
sikap, dan selanjutnya berperilaku. Dengan
demikian, seseorang apabila memiliki ke tiga
aspek tersebut mesti mengetahui apa yang
baik dan apa yang buruk, sehingga muncul-
lah akhlak atau budi pekerti mulia."

Supaya nilai yang ditanamkan dalam
pendidikan budi pekerti tidak tinggal sebagai
pengetahuan saja, tetapi sungguh menjadi
tindakan seseorang, maka produk pendidikan
mestinya memperhatikan tiga unsur secara
terpadu, yaitu ngerti-ngrasa-nglakoni
(mengetahui atau memahami, memilik atau
menghayati, dan melakukan).”

B.Makna Kesenian

Kesenian adalah bagian dari kebu-
dayaan yang timbul dan tumbuhnya sangat
berhubungan dengan jiwa perasaan manusia.
Artinya, seni berada pada tataran kebu-
dayaan. Sementara, kebudayaan bentuknya
beraneka ragam sesuai dengan adat daerah
setempat yang dipengaruhi oleh karakteristik
masyarakatnya. Hal ini karena terdapat
berbagai kemungkinan untuk mendidik
generasi-generasi yang akan datang, agar
mampu untuk berapresiasi dalam segala jenis
kesenian, sesuai budi pekerti individu dan
kekayaan latar belakang lingkungan
budayanya.' Seni atau kesenian adalah ide,
gagasan, persasaan, suara hati, gejolak jiwa,
yang diwujudkan atau di ekspresikan,
melalui unsur-unsur tertentu, yang bersifat
indah untuk memenuhi kebutuhan manusia.

Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia. Cet. ke 1. (Jakarta: Prenada Media, 2004),

hlm. 6.

" pusat Pengembangan Kurikulum, Kurikulum Berbasis Kompetensi Mata Pelajaran Budi Pekerti Untuk Kelas I-V. (Balitbang

Puskur,Depdiknas, 2001), hlm. 6.
" Haidar Putra Daulay, Op. Cit., him. 14.
" Ali Muhtadi, Op.Cit., him. 8.

0 Julia, "Mendidik Melalui Seni." Makalah disajikan pada Konferensi Internasional Pendidikan Dasar Tahun 2009 di UPI Kampus
Sumedang. (http://file.upu.edu/Direktori/KD-SUMEDANG) diakses tanggal 30 Januari 2013.

12



Pendidikan Budi Pekerti Dalam Seni Drama Tradisional (Siti Munawaroh)

Memang manusia sepanjang hidupnya
tidak bisa dipisahkan dengan seni sebab seni
adalah bagian dari kehidupan manusia yang
sama pentingnya dengan kebutuhan primer
lainnya. Suatu karya seni dapat berfungsi
baik secara individual bagi penciptanya dan
penikmatnya, maupun secara sosial dalam
kehidupan sehari-hari termasuk juga fungsi
dalam seni drama atau teater tradisonal. Ada
beberapa fungsi yang bisa dimanfaatkan oleh
pencipta dan penikmatnya,”’ antara lain
sebagai fungsi individu yakni untuk
memenuhi kebutuhan rohani dan jasmani.

Fungsi individu untuk kebutuhan
rohani, hal ini karena setiap individu pasti
memiliki emosi dan tuntutan emosi itu perlu
disalurkan supaya tidak menjadi beban bagi
dirinya. Bagi seorang seniman emosi dapat
disalurkan melalui kegiatan berkesenian.
Seni adalah suatu kegiatan yang melibatkan
ekspresi yang mendalam, dan mengekspresi-
kan perasaan, maka merupakan kegiatan
rohaniah. Sedangkan, bagi individu-individu
lain yang bukan seniman, seni juga dapat
berfungsi untuk memenuhi kebutuhan rohani
dengan cara menikmati (mengekspresikan)
hasil karya seni. Misalnya, menonton dan
menyaksikan pertunjukan drama, men-
dengarkan musik atau mengunjungi
pameran. Kegiatan-kegiatan seperti itu dapat
menimbulkan rasa keindahan atau
kesenangan batin, dalam setiap individu.
Selanjutnya untuk memenuhi jasmani,
maksudnya selain dari karya seni murni, juga
banyak karya seni yang diciptakan oleh para
seniman seperti pakaian dan perhiasan serta
properti lainnya. Secara individual karya seni
tersebut dapat berfungsi fisik, karena
hasilnya dapat digunakan untuk memenuhi
berbagai kebutuhan hidup sehari-hari.

Seni juga berfungsi sosial antara lain
untuk bidang rekreasi, komunikasi, pendi-
dikan, dan bidang agama. Fungsi sosial seni
dalam bidang rekreasi, yaitu karya seni yang
sengaja disajikan sebagai sarana hiburan
untuk memberikan kesenangan atau

kebahagiaan kepada masyarakat luas. Seperti
seni pertunjukan atau pementasan wayang,
sandiwara, dan lain sebagainya. Sebagai
sarana hiburan, akan memuaskan kese-
nangan penonton, karena dalam pertunjukan
terdapat unsur tragedi, komedi, dan tra-
gikomedi." Fungsi sosial, seni dalam bidang
komunikasi yakni apabila karya seni tersebut
digunakan sebagai media untuk menyam-
paikan informasi kepada masyarakat luas,
sehingga memiliki fungsi sosial. Contohnya
informasi tentang wajib belajar sembilan
tahun disisipkan lewat drama yang disajikan.

Selanjutnya fungsi sosial seni dalam
bidang pendidikan, bahwa peranan seni dapat
digunakan sebagai alat peraga untuk
memperlancar proses belajar agar anak didik
lebih faham, sehingga mudah menerimanya.
Misalnya suatu peristiwa sejarah disampai-
kan dengan drama atau teater. Sedangkan
fungsi sosial seni dalam bidang agama,
bahwa sejak lahirnya kebudayaan seni, sudah
berkaitan dengan fungsi sakral. Manusia
percaya terhadap adanya kekuatan-kekuatan
gaib yang dapat juga dilakukan dengan seni.
Turunnya agama-agama pun menjadikan
seni sebagai kegiatan yang tak terpisahkan
dari kegiatan keagamaan. Misalnya memuja
roh nenek moyang atau para dewa
diwujudkan dalam bentuk patung.
Menyampaikan dakwah Islam dengan
pertunjukan wayang atau drama.

C. Nilai Pendidikan Budi Pekerti dalam
Drama atau Teater

Pendidikan budi pekerti ternyata tidak
hanya cukup diajarkan di sekolah saja, akan
tetapi harus juga diterapkan melalui
kegiatan-kegiatan pembiasaan atau dibi-
asakan, baik secara spontan maupun dengan
keteladanan. Melalui pembiasaan inilah anak
akan bergaul secara intensif, karena salah
satu cara yang tepat melaksanakan pen-
didikan moral, watak dan budi pekerti pada
anak satu di antaranya melalui kesenian
dalam hal ini drama atau teater. Dalam setiap
kesenian tradisional terdapat pesan moral

7 Anonim "pesan-moral-pertunjukan-teater", http://tripangesti.blogspot.com/2011/02, diakses Selasa 29 Januari 2013.

" Kementerian Komunikasi dan Informatika RI, Direktorat Jendral. Informasi dan Komunikasi Tradisional Dalam Deseminasi
Informasi. (Jakarta: Kementerian Komunikasi dan Informatika RI,2011), hlm. 5.

13



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

yang bisa disampaikan dengan cara yang
menyenangkan atau suka, senang, bahagia
karena tontonan (yang dikemas dengan
tatanan) dan tanpa sadar atau tanpa terasa
dimasuki tuntunan.

Seni drama atau teater mencoba men-
deskripsikan sebuah gejala dengan penuh
makna dan mengungkapkan objek
penelaahannya itu menjadi bermakna bagi
pencipta dan mereka yang meresapi. Sebuah
karya seni yang baik mempunyai pesan yang
ingin disampaikan pada kita semua, apakah
itu bersifat moral, estetika, gagasan
pemikiran, atau politik. Karena pesan itu
berupa imbauan yang bisa mempengaruhi
sikap dan perilaku manusia, maka seni
sungguh-sungguh memegang peranan
penting dalam pendidikan moral dan budi
pekerti sebuah bangsa.”

Dalam kaitan dengan pendidikan, atau
pembelajaran atau pergelaran drama di
lingkungan sekolah maupun masyarakat,
diperlukan dua syarat utama, yakni seni
dramanya dan pedagogisnya serta bersifat
komplementer. Oleh karena itu, lakon atau
cerita disesuaikan. Misalnya lakon untuk
anak sesuaikan dengan alam kejiwaan anak.
Lakon mestinya yang dapat "dimainkan"
oleh anak dan pengemasannya pun tidak
terlampau sulit. Demikian halnya /aku dalam
lakon harus yang dapat dilakukan oleh anak
dengan perlengkapan dan kelengkapan yang
ada atau yang mungkin diadakan. Dialog-
dialog diusahakan bisa hidup dan relatif
mudah diucapkan dengan tetap memperhati-
kan syarat etika.

Kegiatan drama atau teater bisa mem-
bantu anak ke arah pembentukan pribadinya
yang erat hubungannya dengan pembentukan
sikap sosial anak. Anak semakin menyadari
bahwa masing-masing individu terjadi atas
tiga dimensi, yakni sebagai makhluk ciptaan
Tuhan, individu, dan sosial. Anak-anak tidak
hanya terbentuk menjadi manusia
materialistis semata-mata, melainkan
menjadi manusia yang mampu menghargai
dan mengimlementasikan nilai-nilai budi

pekerti dalam kehidupan sehari-hari.
Bimbingan dan pendidikan estetika di seni
drama atau teater cukup signifikan untuk
menyalurkan emosi anak ke arah yang
menguntungkan pembentukan pribadi yang
baik. Anak akan mampu menghargai
keindahan, kehalusan, dan ketertiban atau
kedisiplinan.

Jenis seni pertunjukan drama atau teater
tradisional yang masih hidup dan bertahan
dalam masyarakat hingga sekarang adalah
wayang kulit, wayang purwa, wayang orang,
topeng, ketoprak, dan masih banyak lagi seni
tradisional yang lain. Seni pertunjukan
drama atau teater tradisional juga mengan-
dung pesan moral yang ditunjukkan kepada
masyarakat umum, khususnya kepada
penonton. Pesan moral ini dapat diketahui
melalui amanat-amanat dalam suatu cerita
(lakon) yang dipertunjuk-kan. Misalnya
dalam cerita klasik kisah Bharatayudha
dalam pertunjukan wayang kulit purwa, sarat
akan pesan moral, untuk menanamkan
kebenaran dan kejujuran, karena kejujuran
akan mengalahkan kebatilan.

Kisah pada Ramayana, mengandung
pesan moral yang tinggi. Tokoh Rama, Raja
Ayodya merupakan lambang kesucian dan
kebenaran, mengalahkan Rahwana, raja
Alengka yang sakti sebagai lambang
kejahatan. Kisah tersebut mengungkap pesan
moral agar setiap manusia selalu
mengedepankan kebenaran, kesucian serta
kejujuran. Masih banyak lagi kisah-kisah
atau cerita (lakon) yang bisa dipertunjukkan
dalam seni pertunjukan drama atau teater
tradisional.

Sudah dipahami bersama bahwa esensi
dalam seni pertunjukan drama atau teater
adalah konflik manusia. Dan memang
perhatian konflik manusia itulah yang
menjadi dasar dalam drama atau teater. Akan
tetapi anak yang bergaul secara akrab dan
secara rutin berkesinambungan dengan seni
drama dan mereka juga bisa merasakan,
menghayati keselarasan dari keindahan
drama itu, maka anak akan memiliki jiwa ikut

Y Sumaryadi, "Seni Drama dan Pendidikan Karakter," Makalah Seminar Jurusan Pendidikan Sendratari Se-Indonesia 12 November,

(Yogyakarta: FBS UNY), hlm. 10-11.

14



Pendidikan Budi Pekerti Dalam Seni Drama Tradisional (Siti Munawaroh)

merasakan dan menghayati pergolakan batin
atau konflik yang terjadi, baik konflik
manusia dengan manusia, manusia dengan
lingkungannya, manusia dengan alam,
bahkan dengan penguasa. Selain itu, bisa
berdampak positif bagi anak, karena
cenderung betah bergaul dengan orang lain
tanpa memandang status sosial. Juga bisa
saling menghormati orang lain, menghormati
dan sabar mendengarkan pembicaraan orang
lain, terbiasa dengan pertentangan pendapat
di antara mereka, berjiwa toleran, berani
menentang hal-hal yang tidak baik.

Drama atau teater menyediakan kesem-
patan pada anak untuk mempelajari psikologi
manusia dengan berbagai watak-watak
manusia dengan berbagai tingkah lakunya.
Anak mempunyai kesempatan memerankan
tokoh. Tentu saja tokoh yang diperankan
tersebut dihayati dengan baik, sehingga tanpa
sadar prosesi itu akan sangat membantu anak
dalam proses pendewasaan tentang dirinya
sendiri. Anak juga tahu nilai-nilai moral yang
diperjuangkan oleh tokoh-tokoh, sehingga
anak akan cukup terlatih dalam upaya
memecahkan masalah sendiri dalam
kehidupannya.

Selain itu, anak juga akan mengenal
manusia yang sangat boleh jadi perwatakan-
nya jauh lebih hebat dibandingkan dengan
dirinya. Oleh karena itu, di sini anak akan
menemukan "hero" di dalam seni drama atau
teater yang digelutinya. Semua itu akan
berpengaruh dalam pembinaan dan pengem-
bangan pribadi dan pematangan jiwa anak.

Sering bergaul dengan cerita atau lakon-
lakon yang dimainkan dalam drama, anak
akan banyak mengambil keuntungan. Hal ini
karena anak banyak melihat dan menyaksi-
kan betapa seorang tokoh menyusun pikiran
dan perasaan dengan sebaik mungkin untuk
disampaikan kepada orang atau tokoh lain.
Oleh karenanya, anak akan terbiasa dan
secara mudah dan lancar untuk mengemuka-
kan pikiran dan perasaan secara logis dan
sistematis di depan orang banyak secara
lisan. Anak juga akan mempunyai kekayaan
kosakata yang banyak yang mungkin tidak
akan didapatkan dalam bahasa yang

dipergunakan sehari-hari.

Karya drama atau teater tradisional
merupakan salah satu karya sastra yang di
dalamnya mengandung nilai-nilai estetis
yang bermanfaat bagi masyarakat pada
umumnya dan penonton pada khususnya.
Keindahan itu memiliki cakupan yang luas
dan bermanfaat, karena sarat akan keindahan
moral, keindahan susila, keindahan akal, dan
keindahan alami. Bagi orang yang
menyaksikan pertunjukan drama atau teater,
khususnya karya teater tradisional, akan
menikmati keindahan yang ada di dalamnya
hingga mendapatkan kepuasan batin.

Seni drama atau teater tradisional
merupakan tempat bertemunya berbagai
cabang seni, yaitu seni musik, seni tari, seni
suara, seni panggung, seni lukis dan seni
peran. Perpaduan seni tersebut membawa
suatu keindahan yang benar-benar menarik
dan menjadi kepuasan batin seseorang.
Drama atau teater adalah kegiatan kolektif
yang memerlukan kesetiaan, kedisiplinan
yang tinggi, rasa tanggung jawab, dan
kerjasama yang baik. Maka, tidak mustahil
pada diri mereka akan tertanam dalam-dalam
sikap perilaku gotong royong dan beker-
jasama dalam rangka menggapai tujuan
bersama. Dalam berpenampilan pun cukup
bermanfaat, yakni menumbuhkan kesadaran
berkompetisi secara sehat, yang pada
akhirnya berbuah pada dorongan untuk
selalu mau dan mampu berusaha secara
optimal. Pendidikan drama atau teater juga
cukup memberikan kontribusi pada proses
pembelajaran yang lain dalam pengetahuan
dan kepandaian, contohnya dalam kaitannya
dengan pembelajaran bahasa, kesusasteraan,
bercakap dengan irama, menghilangkan
tabiat malu, menggembirakan karena bersifat
permainan, memberikan beberapa penger-
tian baru, berlatih gerak irama, menyanyi,
menyesuaikan kata dan pikiran, rasa, kemau-
an, tenaga, dan mengajarkan adat sopan san-
tun.

Sebagai pendidikan drama atau teater
pun teramat strategis dalam upaya
pencapaian tujuan pendidikan, mengingat
drama bersifat sangat menarik minat dan

15



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

mengikat perhatian. Mengutip pendapat
Sumaryadi, bahwa drama atau teater atau
sandiwara dalam kebudayaan Indonesia
diakui sebagai kesenian yang diperuntukkan
penyiaran pendidikan dan pembelajaran.”
Sementara Kartono Kartodirdjo mengatakan
bahwa drama atau teater adalah termasuk
juga sebagai sarana yang baik untuk
menanamkan pendidikan budi pekerti pada
anak. Di dalam kesenian tradisional drama
atau teater banyak terkandung nilai-nilai
luhur yang bisa diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari. Selain itu, anak mampu berso-
sialisasi dengan rekan-rekannya, bisa bekerja
sama, dan melatih kekompakan dalam tim.
Adanya pembelajaran tersebut, maka akan
menjadi generasi yang sadar serta bisa
mengembangkan, mencintai kesenian dan
berbudi pekerti luhur. Dengan kesadaran
tersebut ia berusaha menemukan jalan
hidupnya dan mencari nilai tertentu, seperti
kebaikan, keluhuran, kebijaksanaan.”

III. PENUTUP

Seni pertunjukan drama atau teater
tradisional banyak mengandung nilai budi
pekerti yang dapat dipetik nilai positifnya.
Drama atau teater besar manfaatnya bagi
anak-anak dalam rangka membentuk
manusia berkepribadian yang baik. Tanpa
disadari dan dirasakan oleh anak, dari

DAFTAR PUSTAKA

"pergaulan" mereka dengan drama atau
teater, mereka termasuki nilai-nilai, pesan-
pesan moral, atau perilaku-perilaku positif
yang terkandung dalam seni drama atau
teater. Drama sebagai karya seni memiliki
nilai bentuk, nilai inderawi, nilai
pengetahuan, dan nilai kehidupan. Hanya
saja, dalam upaya mencapai estetika sosok
seni itu, kita tidak boleh mengorbankan
aspek moral. Di satu sisi, aspek moral mesti
ada dalam setiap karya drama. Di sisi lain,
aspek moral di dalam drama itu mesti
tersampaikan kepada anak-anak, siswa, dan
penonton. Dengan drama, masyarakat dapat
dididik, diarahkan, dan dipengaruhi. Moral
dan seni mesti bahu-membahu dalam upaya
membentuk watak dan moral generasi
penerus.

Untuk itu, nilai budi pekerti yang ada
dalam seni drama atau teater tradisional perlu
diajarkan baik di dalam maupun di luar
sekolah. Hal itu penting untuk diajarkan dan
dikenalkan kepada generasi muda agar kelak
memahami etika, tingkah laku dalam
kehidupan sehari-hari. Perlu dilestarikan dan
disampaikan secara turun temurun pada
generasi berikutnya agar tidak hilang ditelan
jaman. Hal ini sangat penting karena drama
atau teater tradisional merupakan salah satu
potensi budaya lokal yang perlu dijaga
kelestariannya.

Azzet,A.M.,2001. Pendidikan yang Membebaskan. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.
Damono, S. D., 2008. "Manusia dan Kebutuhan Martabat: Sebuah Catatan," dalam
Widyaparwa Jurnal Ilmiah Kebahasaan dan Kesusastraan. Yogyakarta: Pusat

Bahasa.

Daulay, H. P., 2004. Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia. Cet.

ke 1. Jarkata: Prenada Media.

Dirjen Dikti, Depdikbud., 2003.Undang-undang Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003
tentang Sistem Pendidikan Nasional. Bandung: Citra Umbara

Julia, 2009. "Mendidik Melalui Seni," Makalah disajikan pada Konferensi Internasional
Pendidikan Dasar Tahun 2009 di UPI Kampus Sumedang. http.//file.upu.edu/
Direktori/KD-SUMEDANG, diakses tanggal 30 Januari 2013.

o Sumaryadi. "Seni Drama dan Pendidikan Karakter." Makalah pendamping pada Seminar Jurusan Pendidikan Sendratari Se-
Indonesia. (Yogyakarta: Fakultas Ilmu Budaya Universitas Negri Yogyakarta, 211), hlm. 13.

*'" Sartono Kartodirdjo, Psikologi Perkembangan Anak. (Bandung: Mandar Maju, 1990), him. 148.

16



Pendidikan Budi Pekerti Dalam Seni Drama Tradisional (Siti Munawaroh)

Kartodirdjo, S.,1990. Psikologi Perkembangan Anak. Bandung: Mandar Maju.

Kementerian Komunikasi dan Informatika RI, 2011. Informasi dan Komunikasi Tradisional
Dalam Deseminasi Informasi. Jakarta: Kementerian Komunikasi dan Informatika RI,
Direktorat Jendral.

Langgulung, H., 1988. Asas-asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna.

Mubhtadi, A., t.t. Strategi Untuk Mengimplementasikan Pendidikan Budi Pekerti Secara
Efektif di Sekolah. Yogyakarata: FIB UNY.

N.N, 2011."Pesan Moral Pertunjukan Teater," http.//tripangesti.blogspot.com. Diakses
Selasa 29 Januari 2013.

Poerbakawatja, S., 1976. Ensiklopedi Pendidikan. Jakarta: Gunung Agung.

Pusat Pengembangan Kurikulum dan Sarana Pendidikan, 1997. Pedoman Pengajaran Budi
Pekerti. Jakarta: Badan Penelitian dan Pengembangan Pendidikan dan Kebudayaan,
Depdikbud.

Pusat Pengembangan Kurikulum, 2001. Kurikulum Berbasis Kompetensi Mata Pelajaran
Budi Pekerti Untuk Kelas I-V. Jakarta: Balitbang Puskur, Depdiknas.

Sumaryadi, 2011. "Seni Drama dan Pendidikan Karakter." Makalah Pendamping Pada
Seminar Jurusan Pendidikan Sendratari Se-Indonesia 12 November. (Yogyakarta:
Fakultas Bahasa dan Seni Universitas Negeri Yogyakarta).

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, 1991. Kamus Besar
Bahasa Indonesia. Edisi kedua. Jakarta: Balai Pustaka, Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan.

Wijanarko, F., 2012. Memelihara Pendidikan Budi Pekerti Melalui Seni Tari Potret Eksistensi
Tari Klasik 'Bedhaya Luluh' sebagai Pendidikan Karakter Bangsa. Yogyakarta:
Jurusan Sastra Nusantara Fakultas [Imu Budaya.

17



Dimensi Budi Pekerti Dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta (Dewanto Sukistono)

DIMENSI BUDI PEKERTI DALAM
REVITALISASI WAYANG GOLEK MENAK YOGYAKARTA

Dewanto Sukistono

Jurusan Pedalangan Fakultas Seni Pertunjukan ISI Yogyakarta
Jalan Parangtritis Km. 6,5 Sewon Bantul Yogyakarta
e-mail:dsukistono@yahoo.com

Naskah masuk : 30-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013
Disetujui terbit : 20-05-2013

REVITALIZATION OF THE WAYANG GOLEK MENAK YOGYAKARTA
Abstract

Under Ki Widiprayitna, the Wayang Golek Menak was popular in Yogyakarta and the
surroundin/%areas from 1950 to 1960s. It had experienced the ufs and downs especially since the coup
o

by G 30 S,
Go

K1 in 1965. Considering the socio-cultural deve

ment, revitalization of the Wayang

lek is an effort to preserve it by taking the benefit of tourism industry. However, in line with one of the
functions of performing arts, the performance of Wayang Golek Menak should always maintain moral

education.

Keywords: wayang golek menak, revitalization, moral education
Abstrak
Wayang golek Menak di Yo};gyakarta dan Sekitarréya dipglpulerkan oleh Ki Widiprayitna hingga
u a

mengalami kejayaan sekitar ta

n 1950 sampai 1960-an,

n mengalami kemunduran terutama

karena pemberontakan G 30 S PKI tahun 1965. Setelah periode tersebut, wayang golek Menak

Yogyakarta berusaha untuk bangkit, tetapi sampai sekarang kondisinya masi

memprihatinkan.

Berdasarkan fenomena perkembangan sosial budaya masyarakat, maka revitalisasi merupakan

langkah nyata sebagai Z)paya pelestarian. Salah satu strategi yani relevan adalah
ndustri pariwisata, tentunya dengan penerapan ko
ertunjukannya, satu di antaranya adalah sebagai

memanfaatkan peluang i
agar tidak meninggalkan fungsi primer seni

engan
nsep dan teori yang tepat

tuntunan berkaitan dengan dimensi pendidikan budi pekerti.

Kata kunci:

I. PENDAHULUAN

Wayang golek menak adalah wayang
tiga dimensi terbuat dari kayu dan
menggunakan Serat Ménak sebagai sumber
cerita. Selain wayang golek menak dikenal
juga wayang golek purwa dengan sumber
cerita Mahabharata dan Ramayana, wayang
golek Wacana Winardi dengan sumber cerita
Kitab Perjanjian Lama, wayang golek
dengan cerita babad, Panji, maupun cerita
lokal. Wayang golek dengan berbagai ragam
gaya tersebar hampir di seluruh pulau Jawa,
misalnya di Jawa Tengah yaitu di Tegal,
Pekalongan, Pemalang, Brebes, Cilacap,
Purbalingga, Kebumen, Purworejo, Pati,
Kudus, dan Blora. Di Yogyakarta terdapat di
Kulon Progo, Bantul dan Sleman. Di Jawa
Timur terdapat di Tuban, Situbondo, dan

wayang golek menak, revitalisasi, pendidikan budi pekerti

Bojonegoro. Di Jawa Barat terdapat di
Bandung, Sumedang, Cibiru, Padalarang,
Kerawang, Sukabumi, Ciranjang, Cipanas,
Cirebon, dan sebagainya. Meskipun
demikian, sampai sekarang jarang sekali
ditemukan data-data tertulis yang secara
pasti mengungkap tentang sejarah kemun-
culan wayang golek. Informasi yang ada
biasanya lebih bersifat tradisi lisan yang
diturunkan kepada generasi penerus dalang.

Dalam Serat Centhini informasi tentang
penciptaan wayang golek dapat dirunut
dalam dua bait tembang Salisir sebagai
berikut:

(n)Jeng Sunan Kudus iyasa, wayang
golék saka wreksa, mirit lakon wayang
iurwa, saléendro gamelanira. Amung
enong egong kendhang, kethuk kecer

19



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

lawan rebab, nuju sengkalaning warsa,
wayang nir gumuling kisma: 1506.

(Kanjeng Sunan Kudus [yang]
membuat, wayang golek dari kayu,
meniru lakon wayang purwa,
gamelannya slendro. Hanya kenong,
gong kendhang, ketuk, kecer serta
rebab, ketika tahun sengkalan: wayang

nir gumuling kisma. 1506 Jawa atau
1 58fMasehl.)

Seperti halnya keaneragaman dalam
bahasa dan kebudayaan, keaneragaman seni
pertunjukan tidak terbentuk atas dasar
pembagian wilayah secara administratif
pemerintahan, melainkan atas dasar
perbedaan bahasa dan kebudayaan. Bahkan,
banyak yang percaya bahwa setiap dalang,
dengan garis keturunan tertentu dan berasal
dari desa tertentu, akan mempunyai gaya seni
pertunjukan tersendiri, tradisi tersendiri,
yang oleh para pengamat disebut sebagai
gaya atau tradisi lokal.” Gaya dalam penger-
tian tersebut memiliki dimensi kultural,
artinya variasi formal di dalam kebudayaan
material yang mengandung informasi
tentang identitas sosial (emblemic style) dan
identitas personal (assertive style). Identitas
sosial maksudnya identitas komunal yang
menjadi ciri khas pada sosial budaya
masyarakat yang bersangkutan.’

Cerita Menak bersumber dari ke-
susastraan Persia Qisaa'l Emr Hamza, pada
masa pemerintahan Sultan Harun Al Rasyid’
yang masuk ke wilayah Melayu pada tahun
1511. Cerita tersebut dikenal sebagai Hikayat
Amir Hamzah kemudian disadur ke dalam
bahasa Jawa dan dikenal sebagai Serat
Meénak. Hikayat Amir Hamzah adalah karya
sastra Melayu berbentuk prosa yang sangat

luas persebarannya meliputi Jawa, Bali,
Sasak, Makasar, Sunda, Madura, Palembang,
danAceh.’

Pada abad XVII dan XVIII cerita Menak
makin meluas masuk ke Jawa Timur dan
Jawa Tengah, bahkan sampai keraton
Mataram. Serat Ménak yang terhitung paling
tua sampai saat ini adalah yang ditulis pada
hari Jum'at tanggal 17, bulan Rajab, tahun
Dal, wuku Marakeh, musim Kasa, dengan
candrasengkala: Lenging Welut Rasa Purun,
yaitu tahun 1639 AJ atau bulan Juli tahun
1715 AD. Penulisan teks atas kehendak
Kanjeng Ratu Mas Balitar, permaisuri Sunan
Paku Buwana I di Kartasura, penulisnya
bernama Carik Narawita. Naskah tersebut
menjadi koleksi Museum Nasional dengan
nomer kode BG 163 di Jakarta dengan jumlah
halaman naskah ada 1188 halaman, ukuran
kertas daluwang 24x35 Cm, berbentuk
tembang macapat dan ditulis dengan huruf
Jawa corak kraton pada masanya.’

Teks naskah Menak telah berulang kali
diterbitkan untuk dicetak. Pertama kali oleh
C.F. Winter pada tahun 1854 di Batavia,
namun terbitan ini tidak lengkap, kemudian
diterbitkan oleh Raden Ngabehi Jayasubrata
di percetakan Van Dorp Semarang dalam 11
jilid yaitu: 1) Ménak Laré; 2) Ménak Jobin,
3) Ménak Kanjun,; 4) Ménak Cina, 5) Ménak
Malébari; 6) Ménak Ngambar Kustup, 7)
Ménak Kala Kodrat; 8) Ménak Gulanggé; 9)
Ménak Jamintoran, 10) Ménak Jaminambar;
11) Ménak Talsamat.’

Balai Pustaka juga menerbitkan Serat
Ménak sebanyak 46 jilid dengan 24 judul,
memilih teks versi Yasadipuran® yang di-
lengkapi dengan keterangan dan daftar.

Karkono Kamajaya. Serat Centhini (Yogyakarta: Centhini, 1986), hlm. 201.
Umar Kayam, Kelir Tanpa Batas. (Yogyakarta: Gama Media untuk Pusat Studi Kebudayaan Universitas Gadjah Mada, 2001), hlm.

60.

Polly Wiessner, “Style and Social Information in Kalahari San Projectile,” dalam American Antiquity. Volume 48 No. 42, 1993, him.

256-258.

Harun Al-Rasyid (785-809 M) adalah penguasa bangsa Arab pasca wafatnya Nabi Muhammad SAW, merupakan khalifah ketiga
dinasti Abbasiyah, dinasti yang ditegakkan oleh bangsa Persia. Periksa dalam Muhammad Tohir, Sejarah Islam dari Andalus sampai Indus

(Jakarta: Pustaka Jaya, 1979), hlm. 98.

Kun Zachrun Istanti, “Hikayat Amir Hamzah: Suntingan Teks dan Telaah Resepsi,” Disertasi untuk memperoleh Derajat Doktor
dalam Program Studi Ilmu Sastra Universitas Gadjah Mada. (Yogyakarta, Universitas Gadjah Mada, 2005), him. 1194.

Poerbatjaraka, Kapustakan Djawi. (Jakarta/Amsterdam: Djambatan, 1952), him. 125.

7

Ibid.,hlm. 149.

Raden Ngabehi Yasadipura I, pujangga kraton Surakarta yang menulis Sérat Ménak pada masa pemerintahan Paku Buwana III dan
Paku Buwana IV pertengahan abad X VIIIL. Periksa Pigeaud, Literature of Java. Volume I. (The Hague: Martinus Nyhoff, 1967), hlm.212-214.

20



Dimensi Budi Pekerti Dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta (Dewanto Sukistono)

Rinciannya adalah: Ménak Laré empat jilid,
Ménak Sulub duajilid, Ménak Cina limajilid,
Ménak Malébari lima jilid, Ménak
Purwakandha tiga jilid, Ménak Kustub dua
jilid, Ménak Kala Kodrat dua jilid, Ménak
Sorangan dua jilid, Ménak Jamintoran dua
jilid, Ménak Jaminambar tiga jilid, dan
Meénak Lakat tiga jilid, sedangkan 13 bagian
lainnya masing-masing terdiri dari satu jilid.”
Serat Ménak cetakan Balai Pustaka se-
benarnya berjumlah 27 judul, 24 judul ter-
sebut ditambah Ménak Kustub, Ménak
Tasminten, dan Ménak Dirkaras."

Di Yogyakarta dan sekitarnya, keber-
adaan wayang golek Menak dipelopori oleh
Ki Widiprayitna hingga mencapai kejayaan
sekitar tahun 1950-an. Ki Widiprayitna
merupakan keturunan dalang wayang kulit
dan sebelumnya juga terkenal sebagai
pembuat wayang kulit. Wayang golek Menak
Yogyakarta mulai mengalami kemunduran
terutama setelah terjadinya pemberontakan
PKI pada tahun 1965 karena gejolak politik
dan keamanan yang sangat mencekam.
Setelah periode tersebut, kenyataannya per-
tunjukan wayang golek Menak tidak mampu
berkembang kembali seperti sebelumnya.
Persoalannya adalah sepeninggal Ki
Widiprayitna tahun 1982, nasib wayang
golek Menak Yogyakarta menjadi tidak jelas,
dikatakan 'mati' tetapi keberadaannya masih
dapat dijumpai, dikatakan berkembang
kenyataannya eksistensinya mandheg di
tengah jalan. Oleh karena itu, diperlukan
revitalisasi sebagai usaha pelestarian dan
pengembangannya.

Data pokok dalam penelitian ini
diperoleh melalui observasi yaitu partisipasi
terlibat dan wawancara mendalam melalui
sumber primer, yaitu Ki Sukarno, putera dan
penerus Ki Widiprayitna sebagai dalang
wayang golek Menak, serta sumber sekunder
yaitu Ki Sudarminta dan Ki Amat Jaelani
Suparman, bekas murid Ki Widiprayitna.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa
salah satu strategi revitalisasi yang relevan
adalah mempertimbangkan peluang yang

ditawarkan oleh industri pariwisata dalam
rangka mendekatkan kembali jenis kesenian
ini. Persoalannya adalah perlunya pemikiran
yang matang agar tidak terjebak pada
dominasi kepentingan bisnisnya saja, tetapi
juga mampu mempertahankan dimensi
estetika dan etika pertunjukannya. Oleh
karena itu, dalam setiap kreativitasnya tidak
hanya mementingkan 'bentuk' atau 'wadah'
sebatas tontonan saja, tetapi juga menem-
patkan persoalan-persoalan budi pekerti
sebagai 'isi', sehingga pertunjukan wayang
golek Menak menjadi lebih bermakna.

II. SEJARAH DAN PERKEMBANGAN
WAYANG GOLEK MENAK DI
YOGYAKARTA

A.Sejarah

Sejarah kemunculan dan perkembangan
wayang golek Menak di Yogyakarta dan
sekitarnya, tidak bisa dipisahkan dengan
sosok Ki Widiprayitna, satu-satunya dalang
wayang golek Menak yang berhasil
mempopulerkannya. Ia dilahirkan sekitar
tahun 1908 dan merupakan keturunan dalang
wayang kulit purwa di Desa Klebakan,
Salamrejo, Sentolo, Kulon Progo, Yogya-
karta.

Pada sekitar tahun 1923, Widiprayitna
belajar pertama kali tentang teknik
memainkan wayang golek Menak kepada
Pawirojoso, seorang dalang wayang golek
Menak abdi dalem bupati Kulon Progo di
Pengasih yaitu K.R.T. Notoprajarto.
Keinginan belajar ini muncul setelah ia
beberapa kali menyaksikan pertunjukan
wayang golek Menak yang populer di daerah
Kutoarjo dengan dalangnya bernama Ki
Marda dari desa Pahitan, dan di Kebumen
dengan tokoh dalangnya Ki Paiman dari
Desa Kaibon. Usaha tersebut didukung oleh
saudaranya yaitu U.J. Katija Wirapramuja
yang pada waktu itu bekerja di Jawatan
Penerangan Kabupaten Kulon Progo dan
mempunyai koleksi buku Serat Ménak
lengkap.

’ Resawidjaja, Register Serat Menak. (Batavia-C: Bale Postaka 1941), hlm. 149.

10 Poerbatjaraka, Op.Cit., hlm. 7.

21



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Widiprayitna berkesempatan untuk
mementaskan wayang golek Menak pertama
kali pada siang hari tahun 1948 dalam rangka
perayaan hari kemerdekaan RI di Kecamatan
Sentolo, disaksikan oleh Dr. Ruslan
Abdulgani sewaktu menjabat sebagai
Sekretaris Jendral Kementrian Penerangan
RIdi Yogyakarta.

Pada tahun 1953 Widiprayitna ber-
kesempatan mendalang wayang golek
Menak semalam suntuk untuk yang pertama
kali pada perayaan hari ulang tahun pertama
Paguyuban Anggara Kasih, paguyuban yang
didirikan oleh Wirapramudja bersama
Imadigdaja, Basor, dan Sastradiwirja di
Yogyakarta. Pergelaran tersebut disiarkan
langsung oleh RRI Yogyakarta, selanjutnya
disiarkan rutin setiap tiga bulan sekali
dengan dalang Widiprayitna.

Pengalaman mendalang wayang golek
di luar Yogyakarta adalah di Banyuwangi,
kemudian di Bandung yang diselenggarakan
dalam rangka peringatan Balai Besar
PJ.K.A. (sekarang P.T. KAI). Pergelaran di
Bandung yang kedua adalah atas usaha
Wirapramudja dengan RS. Darya
Mandalakusuma yang pada waktu itu
menjabat sebagai kepala siaran Sunda RRI
Bandung dan dalang R. Ujang Parta Suanda,
hanya disaksikan oleh para dalang, dan
beberapa keluarganya. Setelah menyaksikan
pergelaran tersebut, salah satu keluarga R.
Ujang Parta Suanda yaitu Ujang Enjuh
seorang dalang di Sukabumi, dititipkan
kepada Ki Widiprayitna untuk belajar me-
mainkan wayang golek Menak.

Pada tahun 1958 Ki Widiprayitna atas
rekomendasi dari Dr. Ruslan Abdulgani
ditunjuk untuk mengikuti rombongan misi
kesenian pemerintah RI ke Eropa Timur,
dengan tugas mendalang wayang golek serta
sebagai penabuh pergelaran tari. Pada tahun
1961, giliran Sukarno yang pada waktu itu
masih duduk di kelas 3 Sekolah Guru
Pendidikan Djasmani (setingkat SLTA)
menggantikan ayahnya dengan tugas yang
sama mengikuti misi kesenian pemerintah RI
ke India, RRC, Rusia, dan Mesir.

22

Pada tahun 1974, Ki Widiprayitna
diundang untuk menampilkan kebolehannya
di ASKI Surakarta, dan selanjutnya mengajar
mata kuliah wayang golek Menak tersebut
untuk beberapa saat, kemudian diteruskan
oleh Sukarno. Pada sekitar tahun 1975,
Sukarno juga diminta untuk mengajar
wayang golek Menak di Konservatori
Karawitan Indonesia di Surakarta. Kegiatan
mengajar di ASKI Surakarta (sekarang ISI
Surakarta) berlangsung sampai dengan
sekitar tahun 1981. Pada tahun tersebut
Sukarno juga berhenti mengajar di KONRI.

Pada sekitar tahun 1982, Sukarno di-
minta untuk mengajar wayang golek Menak
di Akademi Seni Tari Indonesia Yogyakarta
(sekarang ISI) serta di Konservatori Kara-
witan Indonesia Yogyakarta (sekarang SMK
Negeri I Kasihan). Kegiatan mengajar di
KONRI berhenti sekitar tahun 1991 dan
dilanjutkan oleh Drs. Rasim sampai
sekarang. Kegiatan mengajar di ISI
Yogyakarta sebagai dosen luar biasa juga
berhenti tahun 1999, sampai sekarang
dilanjutkan oleh putra bungsunya yaitu
Dewanto Sukistono, S.Sn., M.Sn.

Eksistensi wayang golek Menak mulai
mengalami kemunduran terutama dampak
dari peristiwa pemberontakan G 30 S PKI
pada tahun 1965, gejolak sosial politik pada
waktu itu sangat tidak kondusif sehingga
banyak seniman memilih menghentikan
kegiatannya. Groenendael menjelaskan
bahwa setelah periode tahun 1958 muncul
keluh kesah tentang pemerintah yang kurang
bersungguh-sungguh minatnya terhadap
hasil kebudayaan pada saat itu, apalagi
terhadap nasib dalang. Hal tersebut tidak
seperti yang pernah dijanjikan pada Kongres
Pedalangan Indonesia ke-1 di
Prangwedanan, Mangkunegaran, Surakarta
pada tanggal 23 sampai dengan 28 Agustus
1958. Sementara itu, berbagai partai politik,
terutama Partai Komunis Indonesia (PKI),
tampak memperlihatkan perhatiannya yang
semakin besar terhadap peranan potensial
dalang di dalam menggerakkan rakyat untuk
tujuan-tujuan kepartaian. Setelah kegagalan
kudeta 30 September 1965, kegiatan PKI



Dimensi Budi Pekerti Dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta (Dewanto Sukistono)

berakhir. Di kalangan seniman termasuk
dalang yang diduga mempunyai sangkut paut
dengan gerakan komunis dikenakan larangan
bermain selama jangka waktu tertentu.
Semua dalang dan seniman panggung
lainnya diwajibkan pula untuk mendaftarkan
diri, juga melaporkan rencana pergelaran
kepada penguasa setempat. Sehubungan
dengan itu, mereka juga harus menyerahkan
sinopsis lakon yang hendak dipergelarkan.
Ketentuan ini merupakan tindak lanjut dari
undang-undang keadaan perang (Staat van
Oorlog en Beleg atau disingkat SOB), yang
kemudian dicabut masa berlakunya
menjelang pelaksanaan pemilu pertama masa
Orde Baru tahun 1971."

Kemunduran dapat dilihat dari per-
spektif kualitatif maupun kuantitatif.
Berdasarkan perspektif kualitatif, indikasi
kemunduran seni tradisi dapat dilihat seperti
dinyatakan oleh Humardani yang dikutip
Rustopo, yaitu proses terbenamnya sifat-sifat
fungsi utama kesenian dan menonjolnya
sifat-sifat fungsi sekunder.” Di dalam
pertunjukan wayang dewasa ini tampaknya
telah kandas dalam eksperimen pakeliran
yang semakin lama semakin berupa
permainan bentuk hura-hura. Bentuk sajian
pakeliran yang demikian atau dalam bentuk
kesenian materialistik dan hedonistik akan
kehilangan makna hidup yang lebih dalam.
Dengan demikian dehumanisasi yaitu
kelenyapan sifat kemanusiaan dari seni
pewayangan pada gilirannya menurunkan
derajat seniman pelaku pentas wayang dari
kedudukannya yang lebih tinggi sebagai
pencipta dan hanya menjadi homo ludens,
yaitu seorang pemain belaka (tukang)."”

Di dalam pertunjukan wayang golek
Menak Yogyakarta, kemunduran lebih
tampak dalam perspektif kuantitatif, paling
tidak dengan dua indikator. Pertama bahwa
pada masa sekarang sudah jarang sekali
ditemukan pertunjukan wayang golek
Menak, kedua adalah tidak bertambah atau

bahkan kecenderungan berkurangnya jumlah
dan aktivitas seniman yang menggelutinya.
Kemunduran wayang golek Menak Yogya-
karta banyak dipengaruhi oleh faktor-fakor
yang dapat dikelompokkan menjadi dua,
yaitu faktor internal dan faktor eksternal.

Faktor internal adalah faktor-faktor
yang berasal dari dalam kesenian itu sendiri
yang terdiri dari dua macam, yaitu pertama
berhubungan dengan seniman dalang dan
kedua adalah wujud karya seninya. Salah
satu persoalan mendasar semenjak wayang
golek Menak mulai dipopulerkan sampai
dengan pada masa sekarang, adalah
kurangnya minat para seniman yang tertarik
untuk mencoba mendalaminya. Kurangnya
minat ini didasari pada kenyataan bahwa
pertunjukan wayang kulit purwa jauh lebih
populer dibandingkan dengan wayang golek
Menak. Selain itu, juga berdasarkan
anggapan bahwa teknis memainkan (cepeng-
an dan sabetan) wayang golek jauh lebih
sulit, kurang dinamis, banyak menguras
tenaga, harus ekstra hati-hati, dan faktor
kesulitan lainnya.

Permasalahan teknik gerak yaitu
dinamika dan volume gerak wayang golek
Menak sangat berbeda bahkan bisa dikatakan
kebalikan dengan gerak wayang kulit purwa,
meskipun teknik cepengan atau cara
memegang wayang mengadaptasi dari
wayang kulit. Tingkat kesulitan teknis dalam
memegang dan menggerakkan wayang
semakin tampak pada adegan perang, apabila
menggunakan senjata memerlukan waktu
dalam persiapannya. Faktor lain adalah unsur
pendukung pertunjukan terutama cerita
dianggap monoton dan kurang menarik,
karena tokoh-tokohnya juga belum banyak
dikenal. Ada juga yang beranggapan bahwa
cerita wayang golek terbatas untuk golongan
tertentu.

Faktor eksternal atau faktor-faktor yang
berasal dari luar kesenian tersebut, terutama
berkisar pada masyarakat sebagai ling-

" Groenendael, Dalang di Balik Wayang. (Jakarta: Pustaka Utama Graffiti, 1987), hlm. 219-220.

2 Rustopo, “Gendhon Humardani (1923-1983) Arsitek dan Pelaksana Pembangunan Kehidupan Seni Tradisi Jawa yang Modern
MenglIndonesia: Suatu Biografi,” Tesis pada Fakultas Ilmu Budaya Program Studi Sejarah, Jurusan Ilmu-ilmu Humaniora, Universitas
Gadjah Mada, Yogyakarta. (Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada, 1990), hlm. 180.

" Soetarno dan Sarwanto, Wayang Kulit Dan Perkembangannya. (Surakarta: ISI Press, 2010), hIm. 213.

23



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

kungan pendukung dengan berbagai
dinamika kehidupannya, seperti pesatnya
perkembangan ilmu dan teknologi serta
pengaruh dari kebudayaan lain. Salah satu
masalah yang cukup menghambat adalah
faktor kepercayaan masyarakat, yaitu adanya
anggapan bahwa apabila seseorang menga-
dakan pertunjukan wayang golek untuk
hajatan tertentu, akan menimbulkan mala
petaka. Meskipun sulit dibuktikan secara
ilmiah, tetapi kepercayaan tersebut tidak
mudah untuk dikesampingkan.

B. Revitalisasi Dan Industri Pariwisata

Di dalam batasan pengertian mengenai
“pelestarian budaya” yang dirumuskan
dalam draft RUU tentang Kebudayaan
dijelaskan bahwa pelestarian budaya berarti
pelestarian terhadap eksistensi suatu
kebudayaan dan bukan berarti membekukan
kebudayaan di dalam bentuk-bentuknya
yang sudah pernah dikenal saja. Kebudayaan
pada kenyataannya senantiasa berada dalam
proses berkembang, menyusut, berubah, atau
bertransformasi. Dalam batasan tersebut
pelestarian dilihat sebagai sesuatu yang
terdiri dari tiga aspek, yaitu perlindungan,
pengembangan, dan pemanfaatan. Untuk
mendeskripsikan konteks yang tepat, maka
perlu ditambahkan penjelasan bahwa
pemanfaatan kebudayaan dapat diiden-
tifikasikan ke dalam tiga tujuan, yaitu: a.
pendidikan (baik terstruktur maupun tidak
terstruktur; formal maupun non formal atau
pendidikan masyarakat); b. industri, dalam
hal ini untuk menghasilkan produk kemasan-
kemasan industri budaya; c. pariwisata, baik
untuk wisatawan umum maupun wisatawan
minat khusus. Di dalam konteks peman-
faatan kebudayaan untuk pariwisata tersebut,
kesenian merupakan salah satu obyek yang
menarik untuk dipertimbangkan selain
kemungkinan bidang lain, seperti peristiwa
adat, peristiwa 'rekayasa”, museum dan
bangunan warisan budaya, serta praktek
budaya.”

Kemasan seni pertunjukan untuk
kepentingan pariwisata menurut Maquet
seperti dikutip Soedarsono disebut sebagai
art by metamorphosis (seni yang telah
mengalami perubahan bentuk), atau art of
acculturation (seni akulturasi), atau pseudo-
traditional art (seni pseudo-tradisional), atau
tourist art (seni wisata). Adapun seni yang
yang belum dikemas disebutnya sebagai art
by destination (seni yang ditujukan bagi
masyarakat setempat). Banyak pakar budaya
yang menganggap bahwa industri pariwisata
berdampak kurang baik, dikatakan merusak,
mendesakralisasikan, mengkomersialisasi-
kan seni pertunjukan tradisional, dan
sebagainya. Tetapi sebenarnya justru
sebaliknya, apabila dalam implementasi seni
wisata menggunakan konsep dan teori yang
benar dan cocok, maka industri pariwisata
jelas akan memperkaya perkembangan seni
pertunjukan Indonesia, bahkan yang hampir
punah sekalipun bisa dihidupkan kembali
dengan kehadiran industri wisata."”

Wayang telah diakui oleh badan dunia
UNESCO dan diproklamirkan sebagai World
Masterpiece of Oral and Intangible Heritage
of Humanity pada tahun 2003. UNESCO
pernah secara intens mensosialisasikan dan
menghimbau kepada negara-negara anggota
PBB untuk melakukan inventarisasi harta
budaya tak benda (Intangible Cultural
Heritage) atau disingkat ICH. Hal itu
disebabkan oleh kekhawatiran bahwa harta
budaya dunia yang tak ternilai harganya itu
akan menghilang satu-persatu diganti
produk-produk budaya global yang tidak
mengenal batas dan identitas. Bila hal itu
terjadi berarti “pertempuran” antara
globalization dan cultural diversity akan
berakhir dengan kemenangan globalisasi.
Dalam “pertempuran” itu bangsa-bangsa
yang tergabung dalam UNESCO (termasuk
Indonesia) telah menyiapkan paling tidak 3
(tiga) senjata, yaitu UNESCO Universal
Declaration on Cultural Diversity (2 No-
vember 2001), Convention for the Safe-
guarding of the Intagible Cultural Heritage

" Edi Sedyawati, Keindonesiaan dalam Budaya.(Jakarta: Wedatama Widya Sastra, 2008), hlm. 152-156.

15

Soedarsono, Metodologi Penelitian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa. (Bandung: Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia,1999),

hlm. 3-4.

24



Dimensi Budi Pekerti Dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta (Dewanto Sukistono)

(17 Oktober 2003 No. MISC /2003 /CL/CH
/ 14) serta Convention on the Protection of the
Diversity of Cultural Expression (2005).
Salah satu implementasi dari deklarasi dan
konvensi-konvensi itu, Direktur Jenderal
UNESCO telah mengadakan eksperimen
memberi penghargaan kepada bangsa-
bangsa yang merawat warisan budaya
tradisionalnya di dalam proyek eksperimen
pemberian penghargaan dunia: Masterpiece
of Oral and Intangible Heritage of Humanity.
Itu semua dimaksudkan agar warisan budaya
tradisional yang mengandung jati diri dari
setiap suku bangsa tidak hilang begitu saja."

Di dalam proses revitalisasi tentunya
diperlukan kreativitas, terutama strategi
konsep revitalisasi dan inovasi dalam
konteks esensi seni pertunjukan dan format
model kemasan seni wisata. Hal ini sangat
penting untuk menghindari opini negatif atau
bahkan dikotomi terhadap kemasan seni
wisata semata-mata untuk kepentingan
komersialisasi seni pertunjukan tradisi.
Bahkan, ke depan diharapkan pariwisata
justru mampu sebagai pintu utama
pengenalan seni tradisi Indonesia, untuk
selanjutnya dapat kembali berperan sesuai
dengan makna dan fungsinya dalam
kehidupan masyarakat. Aspek utama yang
harus dijamin adalah otentisitas dan kualitas
penyajian, bukan hanya pertunjukan sebagai
indikator capaian keberhasilan dalam
pengembangannya.

C. Pendidikan Budi Pekerti Dalam
Wayang Golek Menak

Santosa menjelaskan bahwa budi
pekerti dapat dipahami sebagai perilaku,
perangai, tabiat, akhlak, atau watak yang
muncul sebagai manifestasi dari akal serta
perasaan seseorang yang mampu menimbang
baik dan buruk.” Budi pekerti yang melekat
secara pribadi tentu saja tidak bisa
dipisahkan dengan kondisi lingkungan sosial
sebagai tempat tinggalnya dengan berbagai
macam kompleksitas persoalannya.
Perkembangan ilmu dan teknologi dalam era

16

globalisasi sekarng ini tentunya sangat
nampak pada bergesernya nilai-nilai moral.
Pada masa sekarang nilai-nilai luhur moral
dan kehidupan peninggalan para pendahulu
nampaknya semakin banyak ditinggalkan.
Oleh karena itu, penting sekali untuk
ditanamkan kembali nilai-nilai luhur yang
terbingkai dalam pendidikan budi pekerti.
Tuntutan penyelenggaraan pendidikan budi
pekerti ini didasarkan pada tiga pertimbang-
an: pertama, semakin melemahnya ikatan
keluarga; kedua, kecenderungan negatif ala
kehidupan remaja dewasa ini; ketiga, suatu
kebangkitan kembali perlunya nilai-nilai
etik, moral, dan budi pekerti dewasa ini."

Wayang golek Menak Yogyakarta
seperti halnya wayang kulit purwa
eksistensinya selalu berkaitan dengan
peristiwa-peristiwa kehidupan bermasyara-
kat. Oleh karena itu, wayang golek Menak
juga mempunyai fungsi tontonan, tatanan,
dan tuntunan. Dengan demikian, pertunjukan
wayang golek Menak perlu sekali untuk
menyesuaikan diri dengan situasi dan kondisi
perubahan masyarakat yang terjadi dewasa
ini, meskipun di sisi lain juga harus mampu
sebagai filtrasi pengaruh-pengaruh budaya
luar yang kurang sesuai dengan simbol-
simbol yang disampaikan melalui media
wayang secara proporsional.

Sepanjang kariernya dalam mem-
populerkan wayang golek Menak, Ki
Widiprayitna berusaha untuk menempatkan
wayang golek Menak lebih terbuka agar bisa
diterima oleh semua kalangan masyarakat,
mengingat sumber cerita bernuansa Islam
sehingga berkesan berpihak pada salah satu
golongan. Hal tersebut berdasarkan dua
alasan mendasar, pertama, karena memang
Ki Widiprayitna bukanlah seorang muslim
sehingga tentu saja tidak faham dengan
ajaran Islam. Kedua, berdasarkan pertim-
bangan bahwa karena Serat Menak
bernafaskan Islam sehingga seolah-olah
hanya dapat dinikmati oleh gologan tertentu
saja, maka Ki Widiprayitna kemudian

Sri Hastanto, "Inventarisasi Warisan Budaya Tak-Benda," dalam Panggung, No. XXXVII, 2005, hlm. 2.
"7 Imam Budi Santosa, Saripati Ajaran Hidup Dahsyat dari Jagad Wayang. (Jakarta: Flash Book, 2011), him. 100.
Nurul Zuriah, Pendidikan Moral dan Budi Pekerti dalam Perspektif Perubahan. (Jakarta: Bumi Aksara, 2007), hlm. 10.

18

25



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

mencoba memberikan penafsiran yang
berbeda agar dapat dinikmati oleh semua
golongan, tanpa merubah inti ceritanya.
Penafsiran ini juga sekaligus sebagai langkah
untuk memberikan pemahaman bahwa
meskipun inti cerita dianggap monoton,
tetapi perjalanan ceritanya dapat disanggit
lebih dinamis, seperti yang biasa
dilakukannya ketika aktif sebagai dalang
wayang kulit sebelum menggeluti wayang
golek Menak.

Karakterisasi merupakan salah satu
unsur pokok pertunjukan wayang golek
Menak Yogyakarta, selain bentuk dan gerak.
Karakterisasi, bentuk, dan gerak merupakan
konsep dasar yang tidak bisa dipisahkan.
Karakterisasi atau penokohan diwadahi atau
dapat digambarkan secara langsung melalui
ekspresi bentuk, gerak, antawacana atau
percakapan wayang, dan secara tidak
langsung melalui perjalanan cerita serta
dukungan karawitan termasuk dhodhogan,
keprakan, dan sulukan. Oleh karena itu,
karakterisasi ini merupakan unsur yang
fleksibel, bisa berubah-ubah terutama
berkaitan dengan lukisan jalan pikiran, serta
reaksi terhadap peristiwa seperti telah
disinggung di bab sebelumnya, disesuaikan
dengan kebutuhan garap lakon yang
dibawakan. Pada hakekatnya 'hidup' nya
cerita wayang adalah tergantung dari
keberhasilan dalang dalam menawarkan
karakterisasi tokoh-tokohnya.

Kata “watak” tidak hanya dipakai dalam
satu arti, pertama digunakan untuk
memberikan sifat kepada benda, kedua
kepada manusia. Kata watak yang dikenakan
kepada manusia dipakai dalam dua arti pula,
pertama dalam arti normatif, kedua dalam
arti deskriptif. Kata watak yang dipakai
dalam arti normatif jika bermaksud
mengenakan norma-norma kepada orang,
tokoh, pelaku, pemeran yang sedang
diperbincangkan. Orang, tokoh, pelaku,
pemeran dikatakan “mempunyai watak” jika
sikap, tingkah laku, dan perbuatannya

dipandang dari segi norma sosial baik, dan
dikatakan tidak berwatak jika sebaliknya.
Kata watak dipakai dalam arti deskriptif
apabila bermaksud memberikan gambaran
apa adanya mengenai sesuatu, tidak hendak
memberikan penilaian terhadapnya. Untuk
membedakan pemakaian arti yang pertama,
arti normatif, dan yang kedua arti deskriptif;,
Allport menggunakan istilah character dan
personality, yang diterjemahkan ke dalam
bahasa Indonesia dengan “watak” dan
“kepribadian”.”

Perwatakan sering disebut juga dengan
istilah karakterisasi atau penokohan.
Berdasarkan pengertian istilah “watak”
dalam bidang psikologi tersebut, maka dalam
konteks Serat Ménak kata watak diterjemah-
kan menurut pengertian normatif, karena
dimaksudkan untuk mengenalkan norma-
norma kepada tokoh, pelaku, dan pemeran
dalam Serat Ménak, khususnya untuk
mengungkapkan sikap, tingkah laku, dan
perbuatan dipandang dari segi norma sosial.
Ada beberapa cara untuk menun-jukkan
perwatakan tokoh, yaitu dengan
memperhatikan: 1) lukisan bentuk jasmaniah
atau lahiriah pelaku; 2) reaksi terhadap
peristiwa; 3) analisis secara langsung; 4)
lukisan keadaan sekitar pelaku; 5) lukisan
jalan pikiran atau lintasan pikiran pelaku; 6)
relasi pelaku lain terhadap tokoh; 7)
Percakapan pelaku lain tentang tokoh.”

Cara pertama dan keempat disebut pula
dengan cara analitik, sedangkan yang lain
disebut dengan cara dramatik. Cara analitik
dapat lebih mudah untuk mencerminkan
perwatakan tokoh dengan jelas, tetapi kurang
dapat menghidupkan gambaran diri tokoh
atau pelakunya. Sebaliknya dengan cara
dramatik dapat membuat gambaran diri
tokoh lebih hidup, tetapi perwatakan
tokohnya kurang tersirat. Selain itu, dan
analitik masih ada cara yaitu campuran atau
kombinasi cara analitik dan dramatik.”

Berdasarkan hal tersebut, maka pendi-

" Periksa dalam Suryabrata, Psikologi Kepribadian. (Jakarta: C.V. Rajawali, 1983), him. 2-3.
" Tasrif. S. dalam Mochtar Lubis, Teknik Mengarang .(Jakarta:Balai Pustaka, 1960), hlm. 18.

21

Saleh Saad, "Catatan Ketjil Sekitar Penelitian Cerita Rekaan," dalam Lukman Ali (Ed) Kesusastraan Indonesia Sebagai Cermin
Manusia Indonesia Baru. (Jakarta: Gunung Agung, 1967), hlm. 111-127.

26



Dimensi Budi Pekerti Dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta (Dewanto Sukistono)

dikan budi pekerti dalam pertunjukan
wayang golek Menak dapat diwadahi melalui
penggarapan perwatakan atau karakterisasi
disesuaikan dengan persoalan-persoalan
yang sedang dihadapi oleh tokoh tersebut,
dan tentu saja yang paling penting adalah
bagaimana memilih solusi yang tepat untuk
menyelesaikannya. Dengan kreativitas
garap dan sanggit karakterisasi untuk
menghidupkan cerita wayang golek Menak
yang dianggap monoton, dengan menawar-
kan persoalan-persoalan yang relevan
merupakan peluang yang sangat terbuka
untuk mencoba menggali potensi wayang
golek Menak dalam rangka usaha revitalisasi
atau pengembangannya.

Cerita pada konteks ini ditempatkan
sebagai wadah atau bentuk yang menawar-
kan visualisasi dan dapat dinikmati atau
dirasakan melalui indera kita terutama
penglihatan dan pendengaran, sedangkan
karakterisasi ditempatkan sebagai isi yang
memberikan makna atau arti tentang apa
yang dinikmati. Hal ini sejalan dengan
konsep Dewey, bahwa berbicara seni yang
berkaitan dengan persoalan estetika, maka
akan selalu bersinggungan dengan persoalan
bentuk (form) yang menunjuk pada rasa

DAFTAR PUSTAKA

(sense) dan isi (substance) yang menunjuk
pada makna atau arti (meaning).”

III. PENUTUP

Wayang golek pada masa sekarang
berada dalam kondisi yang memprihatinkan,
meskipun belum bisa dikatakan punah
karena masih jelas jejak-jejak eksistensinya
dalam ruang yang lebih terbatas. Diperlukan
usaha-usaha nyata yaitu langkah-langkah
revitalisasi untuk penggalian dan pengem-
bangannya. Salah satu strategi revitalisasi
yang relevan adalah mem-pertimbangkan
peluang yang ditawarkan oleh industri
pariwisata. Persoalannya adalah perlunya
pemikiran yang matang agar tidak terjebak
pada dominasi kepentingan bisnisnya saja,
tetapi juga mampu mempertahankan dimensi
estetika dan etika pertunjukannya. Oleh
karena itu, dalam setiap kreativitasnya tidak
hanya mementingkan 'bentuk' atau 'wadah'
sebatas tontonan saja, tetapi juga
menempatkan persoalan-persoalan budi
pekerti sebagai 'isi', sehingga pertunjukan
wayang golek Menak menjadi lebih
bermakna.

Dewey, J., 1958. Art as Experience. New York:Capricorn Books.
Gronendael, M. V. C. van., 1987. Dalang di Balik Wayang. Jakarta: Pustaka Utama Graffiti.
Hastanto, S., 2005. "Inventarisasi Warisan Budaya Tak-Benda," dalam Panggung, No.

XXXVII.

Istanti, K. Z., 2005. "Hikayat Amir Hamzah: Suntingan Teks dan Telaah Resepsi," Disertasi
untuk memperoleh Derajat Doktor dalam Program Studi Ilmu Sastra Universitas

Gadjah Mada, Yogyakarta.

Kamajaya, 1986. Serat Centhini. Yogyakarta: Centhini.
Kayam, U., 2001. Kelir Tanpa Batas. Yogyakarta: Gama Media untuk Pusat Studi

Kebudayaan Universitas Gadjah Mada.

Lubis, M., 1960. Teknik Mengarang. Jakarta:Balai Pustaka.

Pigeaud, Th.G.Th., 1967. Literature of Java. Volume 1. The Hague: Martinus Nyhoff.

Poerbatjaraka, R.Ng., 1952. Kapustakan Djawi. Jakarta/ Amsterdam: Djambatan.

Resawidjaja, 1941. Register Serat Menak. Batavia-C: Bale Postaka.

Rustopo, 1990. “Gendhon Humardani (1923-1983) Arsitek dan Pelaksana Pembangunan
Kehidupan Seni Tradisi Jawa yang Modern Mengindonesia: Suatu Biografi,” Tesis
pada Fakultas Ilmu Budaya Program Studi Sejarah, Jurusan [lmu-ilmu Humaniora,

22

John Dewey, Art as Experience. (New York:Capricorn Books, 1958), him. 131.

27



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta.

Saad, S., 1967. "Catatan Ketjil Sekitar Penelitian Cerita Rekaan," dalam Lukman Ali (Ed)
Kesusastraan Indonesia Sebagai Cermin Manusia Indonesia Baru. Jakarta: Gunung
Agung.

Santosa, I. B., 2011. Saripati Ajaran Hidup Dahsyat dari Jagad Wayang. Jakarta: Flash Book.

Sedyawati, E., 2008. Keindonesiaan dalam Budaya. Jakarta:Wedatama Widya Sastra.

Soedarsono, RM. 2001. Metodologi Penelitian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa. Bandung:
Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia.

Soetarno dan Sarwanto. 2010. Wayang Kulit dan Perkembangannya. Surakarta: ISI Press.

Suryabrata, S., 1983. Psikologi Kepribadian. Jakarta: C.V. Rajawali.

Tohir, M., 1979. Sejarah Islam dari Andalus sampai Indus. Jakarta: Pustaka Jaya.

Wiessner, P., 1993. "Style and Social Information in Kalahari San Projectile," dalam American
Antiquity Volume 48 No. 42.

Zuriah, N., 2007. Pendidikan Moral dan Budi Pekerti dalam Perspektif Perubahan. Jakarta:
Bumi Aksara.

28



“Ngringkés”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan (Galih Suryadmaja)

“NGRINGKES”:
PRESENTASI ATAS PESAN PENDIDIKAN

Galih Suryadmaja

Program Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa
Sekolah Pascasarjana Universitas Gadjah Mada Yogyakarta
Jalan Nusantara 1, Bulaksumur Yogyakarta
e-mail:galihsuryadmaja@gmail.com

Naskah masuk : 15-03-2013
Revisi akhir : 15-05-2013
Disetujui terbit : 20-05-2013

NGRINGKES:
A PRESENTATION OF MORAL VALUES

Abstract

This descriptive-qualitative research explains Jemblungan, a traditional performing art which
develops dynamically hand in hand with the owner. It has undergone a change from a medium of
teaching religion into an entertainment. A new aspect called ngringkés has been implemented into
Jemblungan. Ngringkés express the values of Zifg of the community. At the same time it is also
understood as a mecﬁum of teaching the moral values.

Keywords: jémblungan, ngringkés
Abstrak

Seni tradisi, selalu berkembang sejalan dengan masyarakat pemiliknya secara dinamis.
Berbagai fenomena dapat disaksikan melalui keberadaannya, dipahami sebagai suatu bahan
pembelajaran dalam kehidupan. Salah satunya dengan memahami fenomena dalam kesenian
jemblungan yang menghadapi perubahan dari media dakwah menjadi hiburan. Di dalam perubahan
itu, pelaku salah satunya mengimplementasikan konsep yang disebut sebagai ngringkés. Konsep ini
diimplementasikan pada bentuk garap jemblungan. Memahami persoalan ngringkés sebagai seguah
pesan dalam fenomena seni, merupakan satu upaya untuk menjelaskan seni sebagai ekspresi
masyarakat masyarakatnya. Bagaimana nilai-nilai itu hidup dalam sebuah budaya, dipahami serta
dimanfaatkan sebagai satu media pembelajaran. Pendekatan kualitatif digunakan untukp menjelaskan
tentang ngringkés jemblungan. Memahami fenomena yang terjadi pada jemblungan ini dituangkan
melalui metode a’éskriptlfg analisis untuk memaparkan mengenai implementasi ngringkés dalam
pertunjukan. Selain itu, melalui proses pemahaman terhadap ngringkés sebagai gentuk adaptasi
dalam konteks perubahan itu, dapat diperoleh penjelasan mengenai muatan nilai-nilai penting bagi
pembelajaran masyarakat. Penjelasan tentang ngringkés, dapat menjadi alternatif untuk memahami
nilai pendidikan, yang sedang belajar untu](g menyesuaikan secara proporsional dalam berbagai
situasi dan kondisi.

Kata kunci: jemblungan, ngringkés, adaptasi

I. PENDAHULUAN akan berbeda suatu konstruksi bentuk sajian
pertunjukan yang bergelimang dalam
kesatuan bangunan upacara adat tradisi
dengan apa yang tersaji pada panggung-
panggung pariwisata, pun di beberapa tempat
lainnya di Indonesia. Penjelasan mengenai
perbedaan konsep panggung itu salah
satunya telah disinggung oleh R.M.

Konstruksi konsep "panggung"' dalam
menyimak pertunjukan seni, tampak
menyuarakan keberagaman. Keberagaman
ini muncul-salah satunya-terkait oleh
persoalan tujuan atau fungsi, yaitu untuk apa
kesenian itu disuguhkan. Di Bali misalnya,

Panggung dalam hal ini tidak terbatas pada pemahaman atas suatu tempat khusus yang dibangun menggunakan papan atau perangkat
lain dalam suatu pementasan drama tari, atau teater. Di dalam pembahasan ini istilah panggung lebih bermakna luas dari pada itu. Panggung
di sini lebih menjelaskan berbagai tempat atau lokasi yang digunakan untuk menyajikan suatu pertunjukan meski tanpa dibuat secara khusus
sekalipun. Hal itu serupa dengan pemahaman aspek “kontekstual” di mana suatu pertunjukan disajikan.

29



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Soedarsono dalam menjelaskan fungsi seni
pertunjukan.’

Berawal dari pemahaman itu, konsep
pertunjukan pada suatu panggung menjadi
salah satu unsur penting dalam konstruksi
bentuk sajian seni pertunjukan. Memahami
suatu konsep bangunan panggung, pada
akhirnya akan mendorong suatu pertunjukan
seni untuk turut menyesuaikan pada
kerangka menciptakan sajian seni yang
menarik, kontekstual, dan proporsional.
Terlebih lagi pada berbagai fenomena
panggung hiburan, di mana telah banyak
bentukan seni tradisi mulai melirik
keberadaannya. Berbagai pagelaran seperti
festival saat sekarang ini, tidak jarang di
dalamnya menyuguhkan sajian pertunjukan
tradisi. Sebut saja beberapa di antaranya,
“Solo International Ethnic Music Festival”
(SIEM), "Solo International Performing
Arts" (SIPA), "Indonesia Performing Arts
Mart" (IPAM), adalah beberapa panggung
yang pernah bergulir di Kota Bengawan
(Solo). Di dalam pagelaran ini tidak jarang di
dalamnya menghadirkan entitas seni tradisi
seperti tampak dalam sajian sintren, gong
waning, karawitan, dan beberapa lainnya.
Fenomena semacam ini tak urung akan
menunjukkan hadirnya realitas perubahan
pada keberadaan seni tradisi. Berpindah, dari
konteks aslinya menuju sebuah bangunan
baru yang banyak memuat esensi hiburan.

Dalam perubahan itu suatu kesenian
akan memiliki konsepnya sendiri untuk
mengubah suatu bentuk pertunjukan.
Menyesuaikan diri terhadap konteks yang
berbeda tentunya. Hal ini didasarkan atas

pemahaman bahwa perubahan pada salah
satu unsur pembentuk kesenian pada
kenyataannya turut menyertakan perubahan
pada unsur lain dalam bangunan kesenian itu
sendiri.” Hal ini seakan menjadi hukum
kausalitas ketika kesenian atau seni dipahami
sebagai sebuah materi budaya.’ Persoalan
demikian lebih menjelaskan bahwa setiap
unsur dalam suatu budaya pada kenya-
taannya tidak berdiri sendiri. Masing-masing
unsur di dalamnya merupakan suatu kesatuan
yang terintegrasi dan saling berkaitan,
terlebih dalam konteks perubahan.

Memahami persoalan di dalam menyak-
sikan beberapa fenomena seni pertunjukan
tradisi’ -yang berkembang di Indonesia-
konsep perubahan dalam kerangka
menyesuaikan menjadi sangat penting.
Dalam beberapa kasus perubahan pada
bentukan seni pertunjukan tradisi menjadi
seni hiburan misalnya, yang saat ini lebih
banyak ditemukan. Untuk menghadir-kan
sajian dalam bingkai proporsional. Penyajian
seni pertunjukan tradisi itu tidakserta-merta
hanya berupa pemindahan materi budaya
dari konteks asli ke ranah panggung yang
mana keduanya jelas memiliki konsep
berbeda. Sehingga keberadaan seni
pertunjukan itu tetap dapat diterima oleh
masyarakat.

Keberagaman seni pertunjukan tradisi
saat ini, pada kenyataannya belum berim-
bang dalam menghadirkan wacana terkait
keberadaan konsep lokal.” Meski beberapa
penulis telah memulainya, seperti
Supanggah dalam paparannya tentang
"garap", atau Hastanto pada perbincangan

Soedarsono, Seni Pertunjukan dari Perspektif Politik, Sosial, dan Ekonomi. (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2003), him.
11. Lihat juga R.M. Soedarsono dan Tati Narawati, Dramatari di Indonesia, Kontinuitas dan Perubahan. (Yogyakarta: Gadjah Mada

University Press 2011), hlm. xxvii.

Elias dalam Sutrisno dan Putranto (Ed.), Teori-Teori Kebudayaan. (Yogyakarta: Kanisius, 2005), hlm. 192.
Tylor dalam Sholikhin, Filsafat dan Metafisika dalam Islam, sebuah Penjelajahan Nalar, Pengalaman Mistik, dan Perjalanan Aliran

Manunggaling Kawula-Gusti. (Yogyakarta: Narasi, 2008), hlm. 7.

Henry Spiller, Gamelan, The Traditional Sounds of Indonesia. (California: ABC-CLIO, 2004), hlm. xix. Pada penjelasan Spiller itu,
penggunaan istilah tradisi pada pembahasan ini dibatasi. Lihat juga: Yosef Lalu, Pr. Makna Hidup Dalam Terang Iman Katolik 2, Agama-
Agama Membantu Manusia Menggumuli Makna Hidupnya. (Yogyakarta: Kanisius, 2010), hlm. 43

6

Lokal di sini lebih menjelaskan mengenai keberadaan konsep asli dalam bangunan seni pertunjukan tradisi. Hal itu bukan untuk

membuat sebuah dikotomi antara lokal dan non-lokal, melainkan lebih sebagai penegasan keberadaan konsep dalam fenomena seni
pertunjukan di Indonesia. Karena sejauh ini, berbagai konsep yang digunakan untuk melihat berbagai fenomena seni di Indonesia seringkali
digunakan berbagai konsep yang dibangun oleh para peneliti dari barat.

Rahayu Supanggah, Bothekan Karawitan II: “garap”. (Surakarta: ISI Press, 2007).

30



“Ngringkés”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan (Galih Suryadmaja)

soal "pathét",' sejauh ini hal itu tampak
belum mampu menjadi stimulan bagi peneliti
lokal-khususnya di bidang seni-untuk
menyampaikan paparan terkait dengan
keberadaan konsep-konsep semacam itu.

Di dalam kerangka ini, penulis mencoba
untuk memahami dan memaparkan satu
konstruksi konsep lokal dalam bentukan seni
tradisi. Sebuah konstruksi konsep yang hidup
dalam kesenian jemblungan masyarakat
Desa Samiran, Kecamatan Selo, Kabupaten
Boyolali. Dalam konteks perubahan,
kesenian ini mampu melakukan penyesuaian
diri untuk hadir pada kerangka proporsional.
Di dalam tulisan ini, menjelaskan mengenai
fenomena seni tradisi dibatasi dalam
pembahasan mengenai adaptasi jemblungan,
dilakukan dengan menggunakan metode
kualitatif untuk menggali berbagai data
terkait dengan persoalan ini. Penjelasan
mengenai adaptasi itu dituangkan dengan
metode deskriptif analisis untuk menjelaskan
fenomena yang terjadi. Dengan memahami
fenomena yang terjadi ini, tentu harapan
tertuju untuk dapat menjelaskan kontruksi
konsep yang sesuai untuk diimplementasikan
khususnya bagi aspek pendidikan. Pema-
haman mengenai paparan ini dapat menjadi
satu penjelasan untuk dapat direfleksikan
dalam kehidupan ber-masyarakat.

II. “NGRINGKES”
JEMBLUNGAN

A.Menyimak Perubahan (Seni) Tradisi

DALAM

Melalui pemahaman akan fenomena
yang terjadi, penulis kembali mencoba
memahami dan melihat salah satu fenomena
seni tradisi yang hidup dalam suatu
masyarakat, dan telah mengalami proses
perubahan. Perubahannya dari media
dakwah menjadi hiburan, pada kenyataannya

telah menjadikan pelaku dalam kesenian
berfikir untuk mengkonstruksi konsep dalam
mengelola dan mengolah serta menyesu-
aikan bentuk seni itu dengan realitas
perubahan yang dihadapi, yaitu bentukannya
sebagai media hiburan. Kesenian jemblung-
an hidup dalam masyarakat Desa Samiran,
Kecamatan Selo, Kabupaten Boyolali.
Kesenian ini didirikan pada tahun 1965 oleh
Reno Sumarto (alm.), awalnya memang
ditujukan sebagai media dakwah. Kesenian
yang juga dikenal masyarakatnya sebagai
sajian shalawat Jawa dengan menyuguhkan
lantunan syair bernuansa Islami itu
digunakan untuk menyebarkan ajaran Islam
kepada masyarakat di sekitar kesenian ini
hidup.” Hal itu berlangsung selama hampir
tiga dekade. Pada tahun 1994, kesenian ini
mengalami deposisi yang disebabkan oleh
perubahan berbagai unsur kehidupan sosial
masyarakat pendukungnya, seperti
perkembangan teknologi informasi,
teknologi transportasi, pendidikan, dan
kehidupan religi.

Termarginalkan dalam kehidupan
masyarakat pendukungnya, jemblungan
tidak lagi menampakkan gemanya. Lantunan
syair-syair kitab Al Barzanji berpadu dengan
"sauran"" tidak lagi diperdengarkan diiringi
oleh sajian kendhang, bedhug, "kénteng",
"kopyok", "klosot", jemblung, dan angklung
setelah masa itu. Kondisi ini tidak
berlangsung lama. Kekosongan dalam tubuh
kesenian ini berakhir pada tahun 1996. Pada
tahun itu gairah kehidupan kesenian ini
kembali dibangkitkan oleh Widodo salah
seorang warga Samiran. Hadir kembali pada
masa itu di tengah kehidupan masyarakatnya,
jemblungan tidak lagi sekedar difungsikan
sebagai sarana dakwah melainkan juga
diperuntukkan sebagai media hiburan. Masa
itu merupakan titik awal terjadinya
perubahan konteks di mana kesenian itu

Sri Hastanto, Konsep Pathét dalam Karawitan Jawa. (Surakarta: ISI Press, 2009).

’ Dakwah yang dimaksud adalah menyampaikan pemahaman ajaran agama (Islam) kepada masyarakat di sekitarnya. Meskipun pada
saat itu Islam telah memiliki banyak pengikut di wilayah ini, akan tetapi belum sepenuhnya ajaran itu dijalankan sebagaimana mestinya.
Melalui kesenian ini, Reno Sumarto pada saat itu bermaksud untuk menyampaikan kembali dan melakukan penyegaran atas pemahaman
masyarakat terkait dengan ajaran itu melalui syair-syair lagu dalam Jemblungan dan juga perbincangan di antara pelantunannya.

" Sauran: Salah satu bentuk teks yang dilantunkan dalam jemblungan. Syair ini digunakan untuk nyauri (menjawab) pelantunan syair

pokok (syair kitab A/ Barzanyji).

31



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

disajikan, sehingga jemblungan dapat
bertahan sampai saatini."

Perubahan konteks dari panggung
dakwah menjadi panggung hiburan, pada
kenyataannya menjadi stimulan terjadinya
perubahan bagian-atau unsur-lain dari
pertunjukan jemblungan. Hal itu memaksa
pelaku untuk berfikir kembali dalam
melakukan upaya penyesuaian. Perubahan
yang dimaksud tentu saja terkait dengan
konstruksi bangunan jemblungan secara
entitas maupun maknanya sebagai media
hiburan. Hal inilah yang kemudian
memunculkan gagasan bagi pelaku untuk
mengkonstruksi suatu konsep penyesuaian
yang mereka sebut sebagai “ngringkés”.
Melalui implementasi “ngringkés” ini pelaku
seakan manaruh harapan besar akan
terjaganya jemblungan pada ruang lestari,
untuk tetap eksis dan diterima oleh
masyarakat. Penulis memahami “ngringkés”
itu sebagai upaya penyesuaian atau adaptasi
“garap” pertunjukan terhadap pemahaman
konsep hiburan-sebagai lingkungan baru-
bagi pelaku yang terlibat di dalamnya.

B.“Ngringkés” Jemblungan

“Ngringkés” merupakan istilah umum
yang hidup dan berkembang dalam
kehidupan masyarakat Jawa. Istilah ini
secara harfiah memiliki pengertian serupa
dengan ringkas atau meringkas, menyingkat,
dan memendekkan dalam bahasa Indonesia."
Penulis memahami istilah ini lebih kepada
persoalan pemendekan suatu hal akan tetapi
cenderung pada bentuk pemadatan. Di dalam
jemblungan tentu saja persoalan ini
merupakan pemadatan pada unsur-unsur
pertunjukan kesenian tersebut.

“Ngringkés” merupakan upaya penye-

suaian pelaku jemblungan dalam merubah
bentuk sajian dari aslinya menjadi lebih
padat. Pemadatan yang terjadi berdampak
pada perubahan penyaji, durasi pertunjukan,
dan durasi sajian balak (lagu). Hal itu tampak
dari melihat fenomena pertunjukan
jemblungan ketika digunakan sebagai media
hiburan dengan membanding-kannya
terhadap bentuk sajian asli."* Perubahan itu
tampak dari berkurangnya jumlah penyaji
dari sebelumnya sekitar 30-35 orang menjadi
12-15 orang saja. Sedangkan pemadatan
durasi sajian pertunjukan tampak dari
berkurangnya durasi yang sebelumnya
disajikan sepanjang malam (dari sekitar pk.
21.00-03.00) menjadi selama 1-2 jam saja.
Pemadatan balak tampak dari berkurangnya
durasi sajian dari sekitar 15 menit menjadi 10
menit atau 7 menit saja.

Perubahan berupa pemadatan pada
unsur penyaji, dalam pertunjukan jemblu-
ngan sebagai media hiburan, berimplikasi
pada berkurangnya jumlah penyaji di atas
panggung. Pemadatan itu menjadikan
kesenian ini hanya disajikan oleh sekitar 15
orang. Secara keseluruhan penyaji di atas
panggung membentuk formasi menghadap
ke arah penonton untuk membangun
komunikasi dengan penonton, sebelumnya
hal itu tidak pernah dilakukan pada sajian
dakwah. Berkurangnya jumlah penyaji,
menurut pelaku dilakukan dengan
pertimbangan etika dalam sajian. Unsur
kepantasan dalam hal ini, menjadikan pelaku
mengurangi jumlah penyaji yang sebelum-
nya berjumlah kurang lebih 35 orang. Pelaku
memandang bahwa terlalu banyak orang di
atas panggung dinilai kurang begitu pantas
sebagai sebuah tontonan. Selain itu, juga
dianggap mengurangi nilai estetis sebuah

! Deposisi yang terjadi pada kesenian ini, pada kenyataannya dikarenakan oleh “inabilitas” di dalam menghadapi perubahan
lingkungannya. Salah satu yang terpenting dalam hal ini adalah perkembangan kehidupan Islam, yang kemudian memunculkan anggapan
bahwa dakwah melalui kesenian ini tidak lagi relevan. Perubahan fungsi atau tujuan dari dihidupkannya kembali jemblungan pada tahun
1996, ini dinilai pelaku mampu menjadikan kesenian ini berkembang dan lestari hingga saat ini. Pelaku harus benar-benar dapat menata dan
mengatur terkait berbagai persoalan dalam kehidupan seni jemblungan seperti melakukan peremajaan instrumen, pemasaran, dan
inventarisasi peralatan yang dilakukan dengan memanfaatkan hasil (upah) dari pementasan kesenian. Hasil dari pementasan secara tidak
langsung menjadi sumber penghidupan jemblungan, sehingga keberadaannya sampai saat ini masih terjaga.

Linda Hutcheon, A4 Theory of Adaptation. (New York: Routledge Taylor & Francis Group, 2006), hlm. 7-8. Lihat juga: A Mappadjantji
Amien. Kemandirian Lokal; Konsepsi Pembangunan, Organisasi dan Pendidikan dari Perspektif Sains Baru. (Jakarta: PT Gramedia

12

Pustaka Utama, 2005), hlm. 184.

’ Prawiroatmojo, Kamus Bausastra Jawa-Indonesia. (Jakarta: Gunung Agung, 1981) , him. 480.

" Aslidisinilebih ditujukan untuk menunjuk pertunjukan atau sajian media dakwah.

32



“Ngringkés”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan (Galih Suryadmaja)

pertunjukan.”

Perubahan pada unsur durasi sajian
pertunjukan begitu tampak jelas dari penya-
jian sepanjang malam menjadi pertunjukan
yang hadir hanya dalam hitungan jam saja.
Hal itu berimplikasi terhadap tidak ter-
sampaikannya seluruh sajian teks musikal
pada pertunjukan itu, oleh karena tidak
memungkinkannya ketersedia-an waktu
dalam pertunjukan. Pengurangan durasi
sajian ini merupakan dampak dari
kesepakatan pelaku dengan pihak penang-
gap. Berkurangnya durasi waktu itu sangat
bergantung kepada pihak penanggap yang
menyediakan waktu bagi jemblungan untuk
mempresentasikan pertunjukan. Oleh karena
hal itu, “ngringkés” diimplementasikan seba-
gai konsekuensi atas upaya jemblungan da-
lam memberikan kepuasan kepada penang-

gapnya.

Seperti halnya suatu hubungan bisnis,
dalam melihat fenomena tersebut. Dalam
konteks perubahan ini, pelaku jemblungan
tampak lebih dipahami sebagai produsen.
Penanggap dapat dipahami sebagai
konsumen atau pasar dari kesenian itu,
sehingga keberadaan jemblungan sebagai
media hiburan itu, sedikit banyak akan
disajikan sesuai dengan permintaan konsu-
men atau pasarnya. Dapat pula dipahami
bahwa “ngringkés” itu menjadi satu strategi
pelaku dalam menjawab akan persoalan
perubahan itu.

Perubahan pada durasi pertunjukan itu
mengakibatkan perubahan pada sisi materi
atau sajian balak. Dalam pertunjukan itu
tidak seluruh sajian balak dapat disajikan di
atas panggung oleh karena keterbatasan
waktu. Penyaji tidak serta merta mencomot
begitu saja sajian balak yang disajikan.
Dalam memilah sajian, pelaku selalu
memperhatikan salah satunya adalah aspek
makna, artinya ada beberapa lagu yang
memang sengaja dipilih untuk menyampai-
kan pesan kehidupan kepada pendengarnya.
Meskipun secara keseluruhan sajian lagu

"* Wawancara dengan Widodo tanggal 31 Januari 2013.

yang dimainkan memiliki makna pesan,
pemilihan ini lebih didasarkan langsung pada
lagu-lagu yang unsur pesannya dapat secara
langsung diterima dan dipahami pendengar-
nya.

Perubahan durasi tidak hanya berlaku
pada sajian pertunjukan secara keseluruhan.
Sajian balak dalam jemblungan pada
kenyataannya turut terkena imbas atas
implementasi “ngringkés”. Salah satu
ilustrasi, adalah jika dalam pertunjukan
(dakwah) satu balak dapat tersaji selama
sekitar 15 menit misalnya, oleh karena
implementasi “ngringkés” sajian “balak”
akan tersaji sekitar 10 menit atau sekitar 7
menit saja pada pertunjukan hiburan.

Perubahan pada tiga unsur sajian itu
berimplikasi pada terjadinya degradasi nilai
pesan. Salah satu hal yang pasti turut berubah
adalah makna pesan pada bentuk sajian
secara keseluruhan. Tentu saja sajian yang
sebelumya menyuguhkan 13 balak pada satu
rangkaian sajian, pada kenyataannya tidak
mampu mengakomodasi seluruh makna
pesan pertunjukan itu di atas panggung
hiburan. Tidak seluruh teks musikal' pada
jemblungan dapat disampaikan secara utuh
(13 balak) ketika berada pada konteks (peng)
hiburan. Jika dihadapkan pada suatu
pemahaman, bahwa setiap sajian balak itu
masing-masing memiliki struktur dan teks
yang berbeda.” Namun hal itu tampak tidak
menjadi sebuah penghambat pada perubahan
yang terjadi. Pelaku pada kenyataannya
hanya memikirkan dan mempertahankan
esensi Islami pada setiap sajian pertunjukan.
Selain itu, pelaku dalam hal ini lebih berfikir
akan masih adanya sebuah pesan kehidupan
yang dapat disampaikan kepada penikmat
maupun penghayatnya dalam menyaksikan
pelantunan shalawat Jawa dalam bingkai
jemblungan meskipun tidak secara kese-
luruhan.

¢ Santosa, Komunikasi Seni, Aplikasi dalam Pertunjukan Gamelan. (Surakarta: ISI Press, 2011), him. 84-85.
"7 Marcel Danesi, Pesan, Tanda, dan Makna. (Yogyakarta: Jalasutra, 2012), hlm. 17-20.

33



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

C. “Ngringkés” Sebagai Adaptasi
“Garap” Pertunjukan Jemblungan

Pertunjukan jemblungan sebagai media
hiburan terhitung relatif berdurasi lebih
pendek, dengan penyaji lebih sedikit dan
materi terbatas. Hal itu sejalan dengan
pemahaman bahwa pertunjukan hiburan
cenderung dipahami sebagai sajian yang erat
dengan kesan efektif dan menyenangkan."
Penulis memahami implementasi “ngring-
kés” sebagai suatu bentuk konsep penye-
suaian atau adaptasi “garap” pertunjukan
terhadap pemahaman konsep hiburan-yang
merupakan lingkungan baru-bagi pelaku
yang terlibat di dalamnya.” Perubahan
bentuk pertunjukan itu disebabkan oleh
adanya perubahan konteks jemblungan
disajikan. Perubahan itu pada kenyataannya
menjadi sebuah konsekuensi bagi pelaku
untuk mengubah bentuk pertunjukan.
Perubahan pertunjukan itu dipengaruhi oleh
faktor internal dan eksternal, yaitu pengaruh
dari dalam jemblungan dan dari pihak di luar
kesenian. Hadirnya pengaruh ini menjadi
stimulan terjadinya proses adaptasi sehingga
terjadi pemadatan sajian. Hasilnya, dalam
implementasi konsep “ngringkés” ini,
tampak indikator-indikator perubahan yang
terjadi.

Dalam perkembangan seni pertunjukan
di Indonesia, perubahan pada masing-masing
bentuk kesenian pada kenyataannya memi-
liki arah berbeda.” Hal ini sejalan dengan
paparan dalam diskusi mengenai evolusi.
Perubahan yang dimaksud adalah terkait
dengan perubahan bentuk materi budaya
yang disebabkan oleh terjadinya perubahan
unsur-unsur pembentuknya dalam
masyarakat tradisi menjadi bentuk lain-salah
satunya adalah media hiburan-seperti
jemblungan.

“Ngringkés”, dipahami sebagai salah

satu bentuk konsep adaptasi “garap”, yaitu
bagaimana jemblungan yang telah menga-
lami perubahan (fungsi) itu mengaplikasikan
konsep ini sebagai suatu tindakan adaptif
dalam menggarap pertunjukan untuk tujuan
(peng)hiburan. Hal itu dipahami sebagai
tindakan untuk menyesuaikan terhadap
perbedaan konsep antara hiburan dengan
dakwah. Pemahaman mengenai perbedaan
konsep jemblungan disajikan ini lebih
menjelaskan mengenai hadirnya stimulan di
dalam perubahan. “Ngringkés” dalam
pemahaman mengenai perubahan menjadi
satu konsep yang muncul dan diaplikasikan
untuk menggarap jemblungan dalam
kerangka menyesuaikan diri.

Memahami secara konseptual dari
menyaksikan fenomena “ngringkés” pada
pertunjukan jemblungan, penulis berpen-
dapat bahwa konstruksi konsep itu dibangun
oleh dua unsur yaitu antara adaptasi dan
“garap”. Menjelaskan persoalan “ngringkeés”
ini tentu menjadi perlu untuk menjelaskan
kedua konsep pembentuknya. Memahami
persoalan adaptasi dan “garap” ini akan
menjelaskan mengenai bagaimana
“ngringkés” itu dipahami di dalam
menyaksikan pertunjukan jemblungan dalam
konteksnya sebagai media hiburan.

Adaptasi menyiratkan suatu pemaha-
man upaya manusia untuk menyesuaikan
kehidupannya dengan lingkungan dan/atau
menyesuaikan lingkungan dengan kehidu-
pannya.”’ Dalam dunia kesenian istilah adap-
tasi sering digunakan dalam teater maupun
perfilman. Melalui pemahaman mengenai
persoalan adaptasi dalam dunia teater atau
perfilman, adaptasi dipahami sebagai suatu
perilaku untuk menyesuaikan terhadap
terjadinya perubahan konteks atau kultur dari
suatu bentuk materi budaya.” Adaptasi
terjadi sebagai reaksi atas perubahan
lingkungan suatu materi budaya (dalam hal

s Setiawati, "Ritual Dan Hiburan Dalam Tari Topeng". Jurnal Harmonia, Vol. IV No.2/Mei Agustus 2003 (Semarang: Fakultas Bahasa

Dan Seni UNNES ), him. 4
" Hutcheon, Op.Cit.,hlm. 7-8.

0 Steward, Teori Perubahan Kebudayaan: Metodologi evolusi Multilinier. (London: University of Illionis Press, 1979), him. 8.

21

John W Bennett, The Ecological Transition: Cultural Anthropology And Human Adaptation. (New York: Pergaman Press Inc., 1976),

hlm. 245-246.
? Linda Hutcheon, Op. cit., hlm. XII.

34



“Ngringkés”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan (Galih Suryadmaja)

ini dipahami sebagai konteks).” Memahami
adaptasi ini pada akhirnya menjelaskan
bahwa tindakan ini merupakan reaksi yang
muncul sebagai akibat adanya suatu
perubahan konteks. Perubahan konteks
dalam adaptasi lebih dipahami sebagai faktor
eksternal (luar) yang mendorong pelaku
untuk melakukan reaksi. Reaksi merupakan
tindakan yang dilakukan sebagai dampak
munculnya dorongan dari internal (dalam)
atas upaya interpretasi terhadap perubahan
yang terjadi. Sejalan dengan pemahaman ini
Kutanegara™ menjelaskan,

...bahwa dengan kebudayaan manusia
mengolah atau menan(f,gapi rangsa-
ngan-rangsangan, tetapi dengan akalnya
mereka menigunakan kebudayaan itu,
sehingtga ebudayaan tersebut
dimodifikasi atau dikembang-kan
menjadi lebih kompleks sesuai dengan
tun-tutan situasi tempat (lingkungan)
dan waktu demi tercapainya tujuan
mereka.

Pemahaman umum pelaku jemblungan
dalam menafsirkan makna hiburan sesung-
guhnya menjadi suatu stimulan dalam men-
ciptakan reaksi untuk mengubah “garap”
pertunjukan. Pandangan umum yang
ditangkap bahwa hiburan menyiratkan pada
pemahaman unsur menarik, sederhana, dan
tentunya menghibur dan tidak menimbulkan
suatu perasaan kebosanan. Hal itu lebih
menjadi faktor eksternal bagi pelaku dalam
merekonstruksi bentuk pertunjukannya.”
Jelas merekonstruksi dalam hal ini lebih
menjelaskan sebagai reaksi yang dimaksud.
Adapun pertimbangan-pertimbangan dalam
reaksi seperti halnya unsur etika dan estetika,
lebih menjadi sebuah faktor internal yang
mempengaruhi pelaku dalam menciptakan
bangunan baru-meng-"garap”-atas jem-
blungan.

Meskipun istilah “garap” telah umum
digunakan di berbagai aspek kehidupan pada
masyarakat Jawa (Jawa Tengah), namun

secara teoritis istilah ini baru
diperbincangkan dalam ranah bidang
karawitanologi. Paparan mengenai “garap”
ini, dijelaskan oleh Rahayu Supanggah
dalam bukunya berjudul Bothekan Kara-
witan II: Garap. Meski masih tergolong baru
akan tetapi istilah “garap” telah
dikembangkan pada beberapa kajian di
bidang seni.

“garap” merupakan suatu “sistem” atau
rangkaian kegiatan dari seseorang dan/
atau berbagai pihak, terdiri dari
beberapa tahapan atau ke]%iatan yang
berbeda, masm%-masing agian atau
tahapan memiliki dunia dan cara
kerjanya sendiri yang mandiri, dengan
peran mereka masing-masing bekerja
sama dan bekerja bersama dalam satu
kesatuan, untuk menghasilkan sesuatu,
sesuai dengan maksud, tujuan atau hasil
Kang ingin dicapai.... “garap” merupa-
an kegiatan kerja kreatif dari (seorang
atau sekelompok) ﬁengrawit dalam
menyajikan sebuah gending atau
komposisi karawitan untuk dapat
menghasilkan wujud (bunyi).”

Penjelasan mengenai persoalan “garap”
itu pada kenyataannya menuntun kepada
pemahaman bahwa “garap” ini tidak lain
sebagai suatu proses dalam menciptakan
hasil yang dipahami sebagai pertunjukan.
Tentu dalam kerangka pemahaman suatu
proses, “garap” bukanlah suatu unsur yang
berdiri sendiri melainkan terdiri dari
berbagai unsur yang saling terintegrasi. Hal
itu pun telah dipaparkan Supanggah® di
mana unsur-unsur di dalam “garap” itu
meliputi materi atau ajang “garap”, peng-
“garap”, sarana “garap”, perabot atau piranti
“garap”, penentu “garap”, dan pertimbangan
“garap”. Dalam “garap” itu sendiri peng-
“garap” menjadi satu bagian sentral di
dalamnya. Peng-"garap” dalam proses
tersebut menjadi satu-satunya penentu
berlangsungnya suatu proses dalam mencip-
takan hasil.

® Raras Miranti, "Strategi Adaptasi Kelompok Musik Tanjidor dalam Menghadapi Perubahan." 7esis. (Depok: Universitas Indonesia,

2003), hlm. 11.

4 Kutanegara, "Strategi Adaptasi Masyarakat Sempadan Sungai Code Terhadap Perubahan Ekologi Sungai Pasca Erupsi Merapi."

Laporan Penelitian (Yogyakarta: UGM, 2011), hlm.15.
2

* Wawancara dengan Widodo pada tanggal 31 Januari 2013.
% Rahayu Supanggah, Op. cit., hlm. 3.
27

Ibid.,hlm. 4.

35



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Pemahaman akan “ngringkés” itu
tertuang pada “garap” pertunjukannya.
Bagaimana perilaku adaptif itu hadir sebagai
sebuah proses dalam mengkonstruksi
pertunjukan. Hal tersebut secara keseluruhan
dapat dilihat pada konstruksi “garap” itu
sendiri. Materi sebagai sebuah bahan mentah
yang berupa teks musikal dalam pertunjukan
hiburan telah mengalami pengurangan
unsur-unsurnya dalam kerangka pemadatan,
hingga pada perubahan maknanya.
Selanjutnya peng-"garap” dan juga durasi
yang sesungguhnya menduduki wilayah
pertimbangan dan penentu “garap”. Hal itu
berdasar atas pertimbangan pemaknaan
pelaku terhadap konsep hiburan yang
dipahaminya.

Sebagai hasil “garap”-nya, pertunjukan
jemblungan hadir di atas panggung sebagai
tontonan untuk dinikmati, tidak hanya
sekedar dipahami sebagai realitas atas entitas
dakwah semata, melainkan lebih untuk
memenuhi kebutuhan estetis penonton yang
menikmatinya. Selain itu, dalam paparan
“ngringkés” itu, pelaku juga mem-pertim-
bangkan kebutuhan penanggap.” Konsepsi
itu diimplementasikan lebih sebagai suatu
upaya untuk menyesuaikan diri pada tataran
mengkonstruksi pertunjukan dalam
kerangka memuaskan hasrat penanggapnya.
Pertunjukan dapat berlangsung secara
singkat, atau mungkin juga serupa dengan
pertunjukan dakwah. Hal ini sangat
tergantung pada kesepakatan yang dibangun
oleh kelompok itu dengan penanggap.

D. Nilai Pesan Dalam “Ngringkés” (Seni)
Tradisi

Banyak hal dapat diungkapkan dengan
melihat suatu fenomena (seni) tradisi sebagai
sebuah budaya.” Keberadaan seni yang
menjadi sebuah bangunan ekspresi atas suatu
masyarakat, tentu tertuang di dalamnya
berbagai pesan yang itu layak untuk
dipahami. Sebuah sudut pandang, menjadi
satu bingkai bagi kita dalam memaknai

bentangan panjang suatu fenomena. Setiap
mata pasti akan memiliki gagasan berbeda
atas apa yang dilihatnya. “Ngringkés” dalam
paparannya menjadi sebuah bagian konsep
lokal, yang pada kenyataannya dapat
dipahami dan dinilai dengan berbagai cara
serta beragam sudut pandang.

“Ngringkés” telah dijelaskan dan
dipahami sebagai sebuah upaya dalam
kerangka menyesuaikan keberadaan seni
tradisi. Menyesuaikan terhadap perubahan
konteks-dari dakwah menjadi hiburan-yang
akhirnya memunculkan banyak pertim-
bangan yang salah satunya adalah persoalan
etika dalam membangun estetika. Pada salah
satu bagiannya, “ngringkés” diimplemen-
tasikan untuk memadatkan jumlah penyaji
(penggarap) dan juga waktu (durasi).

Peng-"garap” yang terlalu banyak
dianggap tidak sesuai secara etika dalam
pertunjukan menjadi alasan untuk
memadatkan jumlah penyaji, yakni sebanyak
35 orang (sebagai media dakwah) menjadi
sekitar 15 orang (sebagai media hiburan).”
Dalam pertunjukannya pelaku pun mulai
memperhitungkan keberadaan penonton
sebagai konsumen dan sebuah bagian atas
suatu kesatuan pertunjukan. Persoalan durasi
(pun) pada kenyataannya turut menuangkan
pertimbangan atas persoalan etika, di mana
sajian yang terlalu lama dinilai akan dapat
menghantarkan penonton hadir dalam
kejemuan (kebosanan).

Pada satu sudut pandang, perilaku
adaptif ini seakan menyuarakan persoalan
atas kesadaran moral suatu masyarakat
terhadap konstruksi pemahaman etika dan
estetika. Lihat saja bagaimana pandangan
subjektif pelaku jemblungan dalam mema-
hami konsep hiburan telah menuntunnya
kepada perubahan perilaku di atas panggung,
tentu dalam konteks menyajikan pertun-
jukan. Konstruksi “ngringkés” diimplemen-
tasikan untuk menciptakan sebuah “garap”
yang proporsional sebagai media hiburan.

® Penanggap, adalah orang atau sekelompok orang yang memanfaatkan jasa pelaku jemblungan untuk menampilkan pertunjukannya

dalam memenuhi suatu kebutuhan-kebutuhan tertentu.

» Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa.(Jakarta: Balai Pustaka, 1984).

* Wawancara dengan Widodo tanggal 31 Januari 2013.

36



“Ngringkés”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan (Galih Suryadmaja)

Hadirnya di atas panggung hiburan, lebih
menjelaskan unsur kesadaran pelaku atas
kehadiran konsumen (penonton), sehingga
pertunjukan jemblungan ini tidak semata-
mata hadir sebagai sarana untuk memenuhi
kebutuhan estetis pelaku saja, melainkan
juga bagi penonton atau penikmatnya
sebagai pertimbangan dalam meng-
konstruksi “garap”.

Berpijak pada penjelasan inilah,
kemudian penulis berfikir akan suatu sikap
yang tertuang dan seringkali didengungkan
secara lisan dalam kehidupan masyarakat
(Jawa). Ungkapan “€mpan papan, émpan
panggonan” menjadi realitas yang harus
dipahami setiap manusia dalam suatu
kehidupan, di mana istilah itu lebih
menjelaskan tentang pemahaman akan sikap
tahu diri. Sadar akan keberadaannya dan
menempatkan diri sesuai dengan porsinya
dalam suatu konteks tertentu. Sesuai, bukan
hanya sekedar menjadi sebuah posisi untuk
bertahan hidup, melainkan sebuah konstruksi
dalam menciptakan kehidupan yang
harmonis. Setiap manusia pada kenyataan-
nya dalam menjalani sebuah kehidupan,
selalu berada pada pemahaman akan
keberadaannya sebagai makhluk sosial.
Hidup di dalam kebersamaan dengan
berbagai norma yang berlaku.

Keberadaan norma sebagai hukum tak
tertulis seringkali dilanggar oleh karena tidak
adanya sanksi hukum yang berlaku kecuali
sanksi sosial. Masyarakat cenderung apriori
terhadap keberadaan sanksi sosial. Maka tak
jarang jika kemudian muncul berbagai ekses
seperti kesenjangan, kesalahpahaman, sikap
arogan, dan lain sebaginya dari setiap
individu. Sehingga untuk membangun
kehidupan sosial yang harmonis tentu saja
sikap tahu diri perlu ditanamkan di setiap
individu dalam suatu masyarakat. Menem-
patkan diri dalam kondisi sesuai dalam
kerangka tahu diri, tentu saja menghadirkan
pemahaman atas kesadaran hak dan kewa-

31

jibannya dalam memaknai diri sendiri pada
sebuah kesatuan komunal. Hal itu secara
tidak langsung akan menciptakan berbagai
kerangka nilai dalam kehidupan secara
sistematis. Melalui konstruksi itu kemudian
toleransi, integrasi sosial, gotong royong,
dan lain sebagainya akan turut terbangun.

III. PENUTUP

Melalui fenomena budaya musik itu,
sesungguhnya penulis hendak menegaskan
bahwa banyak makna pesan tersimpan dalam
sebuah konstruksi budaya. Hadirnya sebuah
kebudayaan tidak lain menjadi sebuah
representasi atas pemahaman berbagai nilai
dalam kehidupan masyarakat salah satunya
dalam seni.” Nilai-nilai yang hidup dalam
sebuah bangunan seni, tidak lain merupakan
suatu pesan yang penting untuk dipahami.
Keberadaan seni tidak hanya sekedar
menjadi materi untuk dinikmati, melainkan
juga dihayati, dipahami, dan dipelajari.

Dalam hal ini, seni tidak hanya sekedar
menjadi sebuah manifestasi akan ekspresi
nilai estetis semata, melainkan juga menjadi
sebuah media dalam menyampaikan
berbagai makna pesan terkait dengan
keberadaannya sebagai sebuah media
pembelajaran bagi masyarakat. Dalam
jemblungan dengan memahami “ngringkés”
itu, manusia dapat belajar untuk menem-
patkan diri dalam berbagai situasi dan
kondisi. Menempatkan diri tentu saja untuk
mencapai titik proporsional agar dapat
diterima oleh unsur kehidupan yang lain. Hal
ini sejalan dengan pemahaman bahwa
manusia itu hidup dalam bingkai makhluk
sosial. Persoalan dalam jemblungan ini
menjadi satu contoh kecil dari memahami
kekayaan budaya di negeri ini. Setidaknya,
hal dapat menginspirasi masyarakat untuk
dapat lebih bijak memahami kekayaan
tradisinya, mempelajari dan merefleksikan-
nya di dalam kehidupan.

Abdullah, Mitos, Kewibawaan dan Perilaku Budaya. (Jakarta: Pustaka Grafika Kita, 1988), hIm. 8-12.

37



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, T., 1988. Mitos, Kewibawaan dan Perilaku Budaya. Jakarta: Pustaka Grafika Kita.

Ahimsa-Putra, H. S. (Ed.), 2000. Ketika Orang Jawa Nyeni. Yogyakarta: Galang Press.

Bennett, J. W., 1976. The Ecological Transition: Cultural Anthropology And Human
Adaptation. New York: Pergaman Press Inc.

Creswell, J. W, 2012. Research Design, Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar

Danesi, M., 2012. Pesan, Tanda, dan Makna. Yogyakarta: Jalasutra.

Hastanto, S.,2009. Konsep Pathét dalam Karawitan Jawa. Surakarta: ISI Press.

Hutcheon, L.,2006. “A Theory of Adaptation” Routledge Taylor & Francis Group: New York.

Koentjaraningrat, 1984. Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka.

Kutanegara, P. M. (2011) "Strategi Adaptasi Masyarakat Sempadan Sungai Code Terhadap
Perubahan Ekologi Pasca Erupsi Merapi." (Laporan Penelitian). Yogyakarta:
Universitas Gadjah Mada

Lalu, Y. P, 2010. Makna Hidup dalam Terang Iman Katolik 2, Agama-Agama Membantu
Manusia Menggumuli Makna Hidupnya. Yogyakarta: Kanisius.

Mappadjantji Amien, A., 2005. Kemandirian Lokal; Konsepsi Pembangunan, Organisasi dan
Pendidikan dari Perspektif Sains Baru. Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama

Miranti, R., 2003. "Strategi Adaptasi Kelompok Musik Tanjidor dalam Menghadapi
Perubahan." Tesis. Depok: Universitas Indonesia.

Prawiroatmojo, 1981. Kamus Bausastra Jawa-Indonesia. Jakarta: Gunung Agung

Santosa, 2011. Komunikasi Seni Aplikasi dalam Pertunjukan Gamelan. Surakarta: ISI Press.

Setiawati, R., 2003. "Ritual Dan Hiburan Dalam Tari Topeng." Jurnal Harmonia, Vol. IV
No.2/Mei Agustus 2003. Semarang: Fakultas Bahasa Dan Seni UNNES

Sholikhin, K.H. M., 2008. Filsafat dan Metafisika dalam Islam, Sebuah Penjelajahan Nalar,
Pengalaman Mistik, dan Perjalanan Aliran Manunggaling Kawula-Gusti.
Yogyakarta: Narasi.

Soedarsono, R.M., 2003. Seni Pertunjukan dari Perspektif Politik, Sosial, dan Ekonomi.
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Soedarsono, R.M., dan Tati Narawati, 2011. Dramatari di Indonesia, Kontinuitas dan
Perubahan. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Spiller, H., 2004. Gamelan, The Traditional Sounds of Indonesia. California: ABC-CLIO.

Steward, J. H., 1979. Teori Perubahan Kebudayaan: Metodologi Evolusi Multilinier. (terj.)
London: University of Illionis Press.

Supanggah, R.,2007. Bothekan Karawitan II: “garap”. Surakarta: ISI Press.

Suryadmaja, G., 2011. "Perubahan Fungsi “Jémblungan” Dukuh Pentongan Desa Samiran
Kecamatan Selo Kabupaten Boyolali." Skripsi, Jurusan Etnomusikologi Institut Seni
Indonesia (ISI) Surakarta.

Sutrisno, M. & H. Putranto (Ed.), 2005. Teori-Teori Kebudayaan. Yogyakarta: Kanisius.

38



Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti (Noor Sulistyobudi)

SENI KARAWITAN JAWA: PENDIDIKAN BUDI PEKERTI

Noor Sulistyobudi

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jalan Birgjen Katamso 139 Yogyakarta
e-mail:listyobpnb@gmail.com

Naskah masuk : 21-03-2013
Revisi akhir : 15-05-2013
Disetujui terbit : 20-05-2013

JAVANESE KARAWITAN AS MORAL EDUCATION
Abstract

Javanese karawitan or Javanese gamelan music is one of the musical arts that contains moral
education that can be imparted to the younger generation to filter incoming unsuitable foreign
cultures. The values contained in the musical arts can be a source of moral teaching materials for t%e
community or the younger generation. Using a qualitative approach, this paper examines the moral
values in the gamelan music. The finding is that in the Javanese karawitan there are significant values,
such as togetherness, leadership, unity, patriotism, and devotion of the country. These values serve as
guidelines for the people's behaviour.

Keywords: moral education, karawitan, musical arts

Abstrak

Kesenian karawitan atau gamelan adalah satu dari sekian seni pertunjukan yang mengandun
pendidikan budi pekerti atau moral. Aspek budi pekerti atau moral tersebun{ ipat ditanamkan kepad§
ienemsi muda sebagai filter budaya asing yang masuk. Nilai-nilai yang terdapat dalam kesenian
arawitan dapat menjadi sumber pembelajaran budi pekerti bagi masyarakat atau generasi muda
sekarang. Tt ulﬁvan ini berusaha mengungkapkan dan mengkaji nilai-nilai budi pekerti atau moral yan
terdapat dalam kesenian karawitan atau gamelan dengan pendekatan kualitatif. Hasil yang diperole%
bahwa kesenian karawitan terdapat nilai kebersamaan, kepemimpinan, persatuan, patriotisme, dan
cinta tanah air. Diharapkan nilai-nilai budi pekerti itu menjadi pedoman bertingkah laku bagi

masyarakat.

Kata kunci: pendidikan budi pekerti, kesenian karawitan

I. PENDAHULUAN

Indonesia adalah sebagai bangsa yang
mempunyai berbagai macam seni budaya
yang berkembang di dalam masyarakatnya.
Banyaknya jenis ragam seni budaya yang ada
dan berkembang dalam masyarakat meng-
gambarkan kekayaan ragam seni budaya
Indonesia.Ragam seni budaya tersebut
meliputi kebudayaan asli Indonesia yang
tersebar di daerah-daerah seluruh wilayah
Indonesia dan masih bersifat tradisional.

Sekarang ini kita telah masuk dalam
arus mordenisasi, di mana kita dihadapkan
dengan masuknya kemajuan di berbagai
bidang, seperti politik, ekonomi, sosial,
budaya, serta ilmu pengetahuan dan tek-

nologi. Modernisasi adalah suatu bentuk dari
perubahan sosial yang biasanya merupakan
perubahan sosial yang terarah yang
didasarkan pada suatu perencanaan, yang
dinamakan social planning. Proses mordeni-
sasi meliputi bidang-bidang yang luas,
menyangkut proses disorganisasi, problem
sosial, konflik antarkelompok, dan hamba-
tan-hambatan terhadap perubahan.’

Arus mordenisasi memang membawa
kemajuan yang berarti bagi masyarakat,
namun perlu diperhatikan bahwa arus
modernisasi juga dapat menggerus identitas
dan jati diri bangsa jika kita tidak bisa
menyikapinya dengan baik.Satu di antara
sekian usur kebudayaan yang menonjolkan

Basrowi, Pengantar Sosiologi. (Bogor: Ghalia Indonesia, 2005), him. 173.

39



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

sebagai identitas dan jati diri bangsa adalah
seni atau kesenian tradisional (karawitan atau
gamelan). Adanya keanekaragaman kesenian
tradisional menunjukkan bahwa sejak dulu
masyarakat kita sudah mempunyai identitas
yang menunjukkan kekhasan mereka sebagai
suatu kelompokatau suku, dan saat ini kita
harus tetap mempertahankan identitas
kesenian tersebut agar tidak kehilangan
kekhasan kita sebagai bangsa Indonesia.

Pendidikan budi pekerti merupakan
modal yang sangat penting bagi generasi
muda atau masyarakat untuk menghadapi
dampak atau pengaruh negatif kemajuan
ilmu pengetahuan dan teknologi saat ini. Hal
ini karena jika sejak usia dini anak tidak
diajarkan nilai-nilai budi pekerti atau moral
maka kelak anak beranjak dewasa akan
mengembangkan sikap destruktif atau
cenderung ke arah brutal. Hal tersebut akan
membuat anak memanfaatkan kemajuan
teknologi untuk hal-hal yang negatif.’

Kesenian tradisional merupakan sarana
yang baik untuk pendidikan budi pekerti atau
moral pada anak atau masyarakat. Dalam
kesenian tradisional terkandung nilai-nilai
luhur yang bisa diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari, misalnya dalam kesenian kara-
witan atau gamelan. Mempelajari kesenian
tradisional khususnya karawitan atau
gamelan merupakan satu dari sekian aktivitas
yang baik bagi proses pendidikan kepri-
badian, karena dalam kesenian karawitan
banyak terkandung nilai-nilai luhur, seperti
budi pekerti, sopan santun, dan kebijak-
sanaan. Dalam proses pendidikan kesenian
tradisional karawitan si anak akan diarahkan
dan dibimbing untuk mampu bersosialisasi
dengan rekan-rekannya, bekerja sama, dan
melatih kekompakan dalam tim. Oleh karena
itu, dalam makalah ini akan berusaha
mengungkapkan nilai-nilai budi pekerti apa
saja yang dapat dibentuk melalui kesenian
karawitan atau gamelan dengan pendekatan
kualitatif.

II. KARAWITAN DAN NILAI-NILAI
BUDI PEKERTI

A.Kesenian Karawitan
1. Karawitan

Sebelum istilah karawitan mencapai
popularitas di masyarakat seperti sekarang
ini, dalam kehidupan sehari-hari, khususnya
di lingkungan daerah Jawa Tengah dan
Yogyakarta sudah terdengar kata rawit yang
artinya halus dan indah. Mengutip dari
Wonojayo, bahwa karawitan berasal dari
bahasa Jawa rawit yang berarti rumit,
berbelit-belit, tetapi rawit juga berarti halus,
cantik, berliku-liku, enak dan indah.’ Begitu
pula kata ngrawit yang artinya suatu karya
seni yang memiliki sifat-sifat yang halus,
rumit, dan indah.’ Dengan demikian, dari dua
hal tersebut dapat diartikan bahwa seni
karawitan berhubungan dengan sesuatu yang
halus, dan rumit. Kehalusan dan kerumitan
dalam seni karawitan ini tampak nyata dalam
sajian gending maupun alunan irama lainnya.

Suhastjarja mendefinisikan seni kara-
witan adalah musik Indonesia yang berlaras
non diatonis (dalam laras slendro dan pelog)
yang garapan-garapannya sudah menggu-
nakan sistem notasi, warna suara, ritme,
memiliki fungsi, sifat pathet, dan aturan
garap dalam bentuk instrumentalia, vokalis
dan campuran, enak didengar untuk dirinya
maupun orang lain. Dengan demikian, secara
mudah dipahami, karawitan adalah bentuk
orkestra dari perangkat musik gamelan atau
karawitan sering diartikan sebagai seni
musik tradisional yang dimainkan dengan
menggunakan gamelan. Biasanya, seni
musik ini dipentaskan dalam pagelaran seni
untuk mengiringi tarian, upacara adat, dan
tembang-tembang bernuansa kedaerahan.’

Kata gamelan berasal dari bahasa Jawa
gamel yang berarti memukul/ menabuh,
diikuti akhiran -an yang menjadikannya
sebagai kata benda. Istilah gamelan mem-

Kartini, Tembang Dolanan Anak-Anak Berbahasa Jawa Sumber Pembentukan Watak dan Budi Pekerti. (Surabaya: Balai Bahasa

Surabaya, 2011), hlm.2.

Wonojoyo, “Gamelan Jawa”. (http://nisyacin.blogdetik.com).

Y Purwadi dan Afendy Widayat, Seni KarawitanJawa. (Yogyakarta: Hasnan Pustaka, 2006), hlm. 78.
Suhastjarja, “Mengenal Seni Kerawitan.” (http.//desa-plajan.blogspot.com,2011), hlm.2.

40



Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti (Noor Sulistyobudi)

punyai arti sebagai satu kesatuan alat musik
yang dimainkan secara bersama-sama yang
sering disebut dengan istilah karawitan.
Istilah gamelan atau kerawitan ini telah lama
dikenal dan juga tersebar di beberapa
wilayah Indonesia, seperti Pulau Jawa, Bali,
Madura, Sumatra, dan Kalimantan. Akan
tetapi, gamelan atau kerawitan yang sangat
terkenal adalah berasal dari Jawa. Perlu
diketahui bahwa seni karawitan atau gamelan
di setiap daerah memiliki ciri khas masing-
masing sehingga tidak sama dalam memain-
kannya. Hal yang membedakannya adalah
alat yang digunakan, bentuk yang dipakai,
bunyi yang dihasilkan, materi yang diberikan
serta adat ketika memainkan.® Menurut Dr.
Sumaryono, MA yang disebut gamelan
adalah seperangkat alat musik yang berasal
dari Jawa, sedangkan kerawitan adalah seni
bermain/memainkan/menabuh/ membu-
nyikan seperangkat gamelan yang meng-
hasilkan alunan irama yang enak yang
merupakan perpaduan antara alat musik yang
satu dengan lainnya dapat menyatu secara
harmonis dengan lantunan syair-syair
bernuansa kedaerahan dalam tembang-
tembang sehingga akan menjadikan irama
yang enak/indah didengarkan.’

Dari informasi, perbedaan itu adalah
akibat dari pengungkapan terhadap pan-
dangan hidup orang Jawa pada umumnya.
Pandangan yang dimaksud adalah: sebagai
orang Jawa harus selalu memelihara
keselarasan kehidupan jasmani dan rohani,
serta keselarasan dalam berbicara dan
bertindak. Oleh sebab itu, orang Jawa selalu
menghindari ekspresi yang meledak-ledak
serta berusaha mewujudkan toleransi antar
sesama.Wujud paling nyata dalam seni
karawitan atau gamelan adalah suara rebab
yang berpadu seimbang bunyi kenong,
kendang dan gambang, serta suara gong pada
setiap penutup irama.”

Purwadi dan Afendy Widayat, Op.Cit., hlm. 89.
Wawancara dengan Dr. Sumaryono, MA, tanggal 17 Juni 2013.

© o a o

Purwadi dan Afendy Widayat, Op.Cit., hlm. 128.

10

Muhammadiyabh, tt), hlm. 2.

Bagi masyarakat Jawa irama suara
gamelan atau karawitan mempunyai fungsi
estetika yang berkaitan dengan nilai-nilai
sosial, moral dan spiritual. Dalam suasana
bagaimana pun suara gamelan atau karawitan
mendapat tempat di hati masyarakat.
Gamelan atau kerawitan dapat digunakan
untuk mendidik rasa keindahan seseorang.
Orang yang biasa berkecimpung dalam dunia
karawitan, rasa kesetiakawanan akan
tumbuh, tegur sapa halus, dan memiliki
tingkah laku yang sopan. Semua itu karena
jiwa seseorang menjadi sehalus gendhing-
gendhing.” Gamelan merupakan alat musik
yang luwes, karena dapat berfungsi juga
untuk pendidikan. Dengan belajar karawitan
akan terdidik untuk mengenal sifat-sifat
kasar dan halusnya sebuah objek yang
dihadapi. Kepekaan inderawi akan tumbuh
dan berkembang karena dibiasakan untuk
cepat tanggap terhadap sesuatu yang
ditangkap melalui indera pendengaran.
Kemampuan berfikir juga akan terpupuk
karena dalam karawitan terdapat pembiasaan
untuk merencanakan, membuat, mengolah,
dan menyajikan."

Menurut Kamiran, kepekaan rasa seni,
dan kreativitas merupakan unsur yang selalu
berdekatan untuk mengembangkan ide dan
gagasan, berdasarkan perasaan serta tidak
ada keterpaksaan. Kemampuan sosial juga
terdapat pada pembelajaran karawitan yang
merupakan sebuah bentuk sikap keber-
samaan. Kemampuan estetis juga merupakan
fokus dari keseluruhan fungsi belajar
kesenian. Berbicara tentang pendidikan
karawitan akan ditemukan aspek-aspek lain
di samping estetika, seperti etika dan
pengetahuan yang berhubungan dengan ber-
bagai nilai yang mendalam."

2. Jenis-Jenis Karawitan

Ditinjau dari cara penyajiannya, seni
karawitan atau gamelan dikelompokkan

Trimanto, “Sejarah Kerawitan”. (http://bondann.blogspot.com,2011), hlm. 3.

Kamiran, Pembelajaran Karawitan di Sekolah Dalam Rangka Pendidikan Karakter Bangsa. (Malang: Pascasarjana Universitas

' osri Hastanto, “Pendidikan Karawitan: Situasi dan Angan-angan,” dalam Jurnal Seni. (Surakarta: STSI, Edisi Maret, 1997), hlm. 6.

41



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

menjadi tiga jenis, yaitu Karawitan Sekar
(vokal), Karawitan Gending (instrumen), dan
Karawitan Sekar Gending (campuran).

a. Karawitan Vokal (sekar)

Sesuai namanya, penyajian dalam
Karawitan Sekar lebih mengutamakan unsur
vokal atau suara. Bagus tidaknya penampilan
Karawitan Sekar sangat bergantung pada
keahlian sang vokalis ketika melantunkan
“sekar”-nya. Sekar adalah pengolahan vokal
yang khusus dilakukan untuk menimbulkan
rasa seni yang erat berhubungan dengan
indra pendengaran. Sekar erat bersentuhan
dengan nada, bunyi atau alat-alat pendukung
lainnya yang selalu akrab dan berdampingan.

Sekar berbeda dengan berbicara biasa.
Lantunan sekar mempunyai citarasa seni
yang sangat dalam. Meskipun demikian,
sekar sangat dekat dengan ragam bicara atau
dialek.

b. Karawitan Gending (instrumen)

Berbeda dengan Karawitan Sekar,
Karawitan Gending lebih mengutamakan
unsur instrumen atau alat musik dalam
penyajiannya. Macam-macam alat gending
/instrumen dalam karawitan cukup banyak,
di antaranya adalah kendang, bonang,
bonang penerus, demung, saron, peking,
kenong dan kethuk, slenthem, gender, gong,
gambang, rebab, siter, suling, dan kempul.

c. Karawitan Sekar Gending (campuran)

Karawitan Sekar Gending merupakan
salah satu bentuk kesenian gabungan antara
Karawitan Sekar dan Gending. Dalam
penyajiannya, karawitan ini tidak hanya
menampilkan salah satu di antara keduanya,
tetapi juga kedua karawitan ini ditampilkan
secara bersama-sama agar menghasilkan
karawitan yang bagus.

3. Perkembangan Seni Karawitan

Berdasarkan sejarah, keberadaan
gamelan sudah berabad-abad lamanya. Hal
ini dapat dibuktikan dari tulisan-tulisan,
maupun prasasti-prasasti di dinding candi

yang ditemukan. Perkembangan selanjutnya
dari masa ke masa mengalami perubahan,
baik bentuk, jenis, maupun fungsinya. Dari
yang sangat sederhana, menjadi sederhana,
kemudian menjadi lebih komplit. Bukti
tertua mengenai keberadaan alat-alat musik
tradisional Jawa dan berbagai macam bentuk
permainannya dapat ditemukan pada piagam
Tuk Mas yang bertuliskan huruf Pallawa.
Kesederhanaan bentuk, jenis dan fungsinya
tentu berkaitan erat dengan pola hidup
masyarakat pada waktu itu. Pada piagam
tersebut terdapat gambar sangka-kala, yaitu
semacam terompet kuno yang digunakan
untuk perlengkapan upacara keagamaan.

Kehidupan seni karawitan atau gamelan
sejauh ini sudah mengalami perjalanan
sejarah yang panjang bersamaan dengan
munculnya kerajaan-kerajaan besar, seperti
Majapahit, dan Mataram. Di bawah
kekuasaan kerajaan-kerajaan tersebut,
gamelan (seni karawitan) mengalami
perkembangan yang sangat pesat. Hal itu
menarik para ilmuwan asing untuk
mempelajari dan mendokumentasikan.
Banyak penemuan hasil penelitian yang
dilakukan oleh ilmuwan asing. Sebagian
hasil penemuan tersebut selanjutnya
digunakan untuk mempelajari seni
karawitan.

Perkembangan yang terjadi pada dunia
seni karawitan menggambarkan bahwa seni
karawitan merupakan suatu produk
kebudayaan yang selalu ingin berkembang,
menyesuaikan dengan kondisi jaman. Hal ini
sesuai dengan kodratnya, bahwa seni
karawitan sebagaimana cabang seni
pertunjukan tradisi lainnya dikategorikan
dalam jenis seni komunal, yaitu seni yang
lahir dari, oleh, dan untuk masyarakat.
Keberadaan dan perkembangannya
tergantung pada kondisi masyarakat. Dalam
konteks yang lain dapat dikategorikan dalam
bentuk seni yang patronage, yaitu seni jenis
yang mengabdi kepada sesuatu atau
seseorang yang dianggap sebagai
payungnya, sehingga keberadaan dan

 Purwadi dan Afendy Widayat, Seni Karawitan Jawa Ungkapan Keindahan dalam Musik Gamelan. (Yogyakarta: Hanan Pustaka,

2006), him. 7.

42



Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti (Noor Sulistyobudi)

perkembangannya tergantung pada
penguasa.

Pada jaman kerajaan perkembangan
seni karawitan berjalan pesat. Peran raja
sebagai penguasa tunggal sangat
menentukan hidup dan matinya suatu bentuk
seni. Seperti yang diutarakan dalam puisi
abad ke-14 Kakawin Negarakertagama,
kerajaan Majapahit mempunyai lembaga
khusus yang bertanggungjawab mengawasi
program seni pertunjukan. Begitu pen-
tingnya seni pertunjukan (karawitan) sebagai
suatu pertanda kekuasaan raja adalah
keterlibatan gamelan dan teater pada
upacara-upacara atau ’pesta-ria” kraton.

Perkembangan seni karawitan berlanjut
dengan munculnya Kerajaan Mataram. Pada
jaman ini dianggap sebagai tonggak seni
karawitan, terutama untuk gaya Yogyakarta
dan Surakarta. Tidak hanya penambahan
jenis-jenis gamelan saja, melainkan fungsi
seni karawitan pun mengalami perkem-
bangan. Di samping sebagai sarana upacara,
seni karawitan juga berfungsi sebagai
hiburan. Dahulu seni karawitan produk
kraton hanya dinikmati di lingkungan kraton.
Selanjutnya, karena keterbukaan kraton dan
palilah dalem, seni karawitan produk kraton
sudah berbaur dengan masyarakat
pendukungnya.

4. Pewarisan Karawitan Pada Generasi Muda

Pada masa sekarang ini ada kecen-
derungan perbedaan persepsi yang dilakukan
oleh generasi muda melalui berbagai atraksi
kebudayaan yang pada segi-segi lain
kelihatan agak menonjol, tetapi ditinjau dari
segi yang lain lagi merupakan kemunduran,
terutama yang menyangkut gerak-gerak tari
dan penyuguhan gending-gending yang
dikeluarkan.

Anak muda terlihat kurang tertarik seni
karawitan atau gamelan karena kurang
dikenalkan oleh orang tua, bahkan ling-
kungan sekolah belum dan tidak mendukung
anak mengenal gamelan. Bagi generasi mu-
da, gamelan sulit diminati kalau dibunyikan
seperti masa-masa dulu pada era orang tua

atau kakek dan nenek mereka. Anak muda
sekarang lebih menyukai jika membunyikan
gamelan sesuka mereka dan dipasangkan
dengan alat musik dan seni apa saja.
Walaupun begitu, lewat cara-cara inilah
gamelan mendapat jalan untuk lestari.

Karawitan atau gamelan bukan sekadar
alat musik tradisional atau objek, tetapi ada
spirit di dalamnya, yakni kebersamaan, dan
yang terpenting di sini adalah manusianya,
yaitu bagaimana mereka merasa dekat
dengan gamelan. Hal ini mengapa perlu
karena demi kelestarian kebudayaan kita
sendiri yang sungguh-sungguh adi luhur,
penuh dengan estetika, keharmonisan,
ajaran-ajaran, filsafat-filsafat, tatakrama,
kemasyarakatan, toleransi, dan pembentukan
jati diri. Tentunya dengan sarana kerja keras
dan iktikad baik memetri atau menjaga seni
dan budaya sendiri.

B. Nilai-Nilai Budi
Kesenian Karawitan

Pekerti Dalam

1. Nilai-nilai Terkait Menabuh Instrumen
Gamelan

a. Nilai Kebersamaan

Dalam seni karawitan tercipta kondisi
kegotongroyongan, saling menunggu, saling
menghargai antara instrumen satu dengan
yang lainnya. Contohnya, jika gong yang
dipukul agak terlambat dari ketukannya,
maka pemain yang memegang instrumen
lainnya akan tetap menunggu, sehingga
pengrawit yang bertanggungjawab atas
instrumen gong memiliki tanggung jawab
yang besar untuk tidak melakukan kesalahan
supaya tidak membuat pengrawit yang lain
menunggu.

Manajemen kebersamaan dalam seni
karawitan itu terjadi secara otomatis, karena
adanya pembagian peran sesuai dengan
instrumen depan dan belakang seperti yang
dijelaskan di atas. Garap satu dengan yang
lain dilakukan pula harus secara bersamaan,
tidak bisa mandiri atau berdiri sendiri kecuali
ketika memang disengajakan adanya ilustrasi
tunggal seperti myuling tetapi konsep

’ Sumarsam, Gamelan: Interaksi Budaya dan Perkembangan Musikan Di Jawa. (Surakarta: Pustaka Pelajar, 2003), hlm. 11-19.

43



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

musikalitasnya tetap harus bersama-sama
supaya dapat menghasilkan suara 'stereo'
yang indah antara instrumen satu dengan
lainnya.

Dalam seni karawitan itu juga ada
pembagian wilayah kerja yakni dari yang
memimpin lagu, memimpin irama, kemudian
ada yang menjadi pelaksana irama, dan
semua itu secara otomatis bekerjasama
dengan baik. Karakteristik para pengrawit itu
sendiri biasanya agak berbeda dengan
karakteristik pemain teater atau penari,
karena bagi pengrawit yang sudah menep
(memiliki pengendapan rasa), biasanya tidak
bisa hidup sendiri (tidak bersikap
individual).

Dengan demikian, apabila dilihat dari
cara membunyikannya, karawitan menjadi
sajian seni musik yang nyaman didengar bila
dimainkan secara bersama penting untuk
mencapai hasil musik yang berkualitas.
Selain itu, juga merupakan pendidikan budi
pekerti agar kita hidup dalam kebersamaan
saling bergotong royong, tenggang rasa,
tepaselira, empan papan bukan waton
sulaya, menghindari sifat egois dan
individualis. Oleh karena itu, tidak heran
apabila pendidikan seni karawitan lebih baik
diberikan sedini mungkin pada anak-anak
sebagai modal pemahaman kebersamaan."

b. Nilai Kepemimpinan

Pemimpin bunyi di dalam seni
karawitan dipegang oleh seorang pengen-
dang. Sebagai seorang pemimpin bunyi, ia
harus menyadari perannya sebagai pemimpin
yaitu memahami pemegang bunyi yang lain,
tidak diktator dalam arti tidak bisa seenaknya
membuat tempo cepat atau lambat sesuai
kehendaknya seperti posisi konduktor dalam
orkestra. Demikian pula untuk pemangku
lagu atau pendukung irama seperti saron,
demung dan instrumen-instrumen lain yang
sifatnya mendukung maksud dari pimpinan.
Bunyi itu juga harus bisa menyesuaikan
dengan instruksi dari yang disampaikan oleh
pengendang dan tidak bisa seenaknya berdiri

sendiri. Dengan demikian, seni karawitan
dapat melatih seorang untuk tidak sombong,
melatih kesabaran, dan menumbuhkan sikap
kearifan. Dalam arti, bahwa setiap peran
sekecil apa pun dalam karawitan
membutuhkan kerjasama di tiap-tiap
pengrawit untuk mengimplementasikan
perannya dengan baik supaya suara yang
dihasilkan dapat berbunyi dengan rapih.
Uniknya dalam seni karawitan, tidak ada
konduktor yang memimpin, sehingga
keharmonisan dilandaskan pada kesadaran
tiap pemain akan peran masing-masing
sehingga tiap pengrawit melatith memimpin
diri sendiri, memimpin orang lain
(pengendang) dan dipimpin (pendukung
irama).

2.Nilai-nilai Terkait Tembang yang
Dilantunkan

a. Nilai Persatuan

Unsur nilai persatuan misalnya terdapat
dalam lirik lagu Gugur Gunung yang
berbunyi sayuk rukun bebarengan ro
kancane, di sini memiliki makna sikap
kebersamaan, sedangkan lirik yang berbunyi
holobis kontul baris memiliki makna
kebersamaan, tertib, dan kompak yang
dianalogikan dengan kontul yaitu hewan
sejenis burung yang ada di sawah-sawah
berbaris rapi. Sementara, judul lirik tembang
Gugur Gunung itu sendiri sudah merupakan
konsep filosofis yang bermakna gotong
royong. Gotong royong atau kerjasama tidak
mungkin terwujud jika kerukunan terbeng-
kalai. Dengan adanya kerukunan antar-
anggota masyarakat maupun daerah maka
persatuan dan intregitas bangsa akan
terwujud. Lirik tembang Gugur Gunung
adalah sebagai berikut:

Ayo ayo kanca kanca

Ngayahi karyaning praja

Kene kene kene kene

Gugur gunung tandang gawe

Sayuk sayuk rukun bebarengan ro
kancane

Lila lan legawa kanggo mulyaning

. Hartono, “Perkembangan Musikal Seni Karawitan Jawa dan Pengaruhnya Terhadap Masyarakat Pendukungnya,”

(http://www.dikbangkes-jatim.com,2012). Diunduh 6 Maret 2013.

44



Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti (Noor Sulistyobudi)

negara
Siji loro telu papat

Maju papat papat

Diulang-ulungake mesthi enggal
rampunge

Holobis kuntul baris

Holobis kuntul baris

Holobis kuntul baris

Holobis kuntul baris."”

Maksudnya :

“Mari-mari kawan-kawan, melaksana-
kan tugas negara, sini-sini-sini-sini,
bergotong royong bekerja, saiya sekata,
rukun, bersama kawannya, ikhlas
setulus hati demi kemuliaan negara,
satu, dua, tiga, empat, maju empat-
empat, saling mengerahkan pasti cepat
selesai, Holobis kuntul baris ungkapan
suara untuk semangat bersama.”
(terjemahan Suyami)

b. Nilai Patriotisme

Pendidikan berbangsa melalui unsur
patriotisme muncul dalam lirik lagu Kem-
bang Jagung yang berbunyi jokna sabalamu
ora wedi dan dipertegas dengan syair
berikutnya iki lho dhadha satriya iki lho
dhadha Janaka. Meski terkesan besar hati
atau membanggakan diri sendiri, namun kata
satriya mengarah pada penunjukan seorang
pembela kebenaran siap sedia membela
bangsa. Lirik lagu ini memberikan nilai
pendidikan agar generasi muda diajarkan
bersikap ksatria dan memiliki tekad bela
negara. Adapun lirik lagu “Kembang
Jagung” sebagai berikut:

Kembang jagung omah kampung
pinggir lurung,

Jejer telu sing tengah bakal omahku,
Cempo munggah guwa

Mudhun nyang bonraja,

Methik kembang soka dicaoske kanjeng
rama,

Maju kowe tatu, mundur kowe ajur,
Jokna sabalamu ora wedi sudukanmu,
Iki lho dhadha satriya,

Iki lho dhadha Janaka."

15

16

Maksudnya :

“Bunga jagung rumah kampung pinggir
jalan, berjajar tiga yang tengah bakal
rumahku, cempo naik gua, turun ke
kebun raja, memetik bunga soka
diberikan ayahanda, maju kau terluka,
mundur kau hancur, keluarkanlah
seluruh pasukanmu, tidak takut
tikamanmu, lho ini dada ksatria, lho ini
dada Janaka.” (terjemahan Suyami).

c. Cinta Tanah Air

Kecintaan tanah air ditemukan pada
syair yang berbunyi ayo kanca hangrungkebi
sungkem ibu pertiwi. Di sini simbol
handarbeni atau rasa ikut memiliki demi
kejayaan ibu pertiwi tersirat. Selanjutnya,
kalimat pada syair lagu yang berbunyi nagri
kita wus merdika adhedhasar Pancasila
menunjukkan bahwa simbol falsafah bangsa
Indonesia adalah Pancasila. Lirik lagu
lainnya yang mengandung pendidikan
berbangsa adalah judul lagu Turi Putih. Hal
ini karena apabila memahami lirik lagu
tersebut, secara emosional akan tumbuh rasa
memiliki dan mencintai bangsa Indonesia
seutuhnya berdasarkan Pancasila.

Lagu [lir-ilir dapat juga dijadikan
contoh lagu dalam aspek berbangsa. Hal ini
karena mengandung unsur harapan kemer-
dekaan. Ini ditemukan beberapa lirik atau
syair atau teks yang dapat ditafsirkan atau
dipahami sebagai ungkapan sikap kepedulian
terhadap kemerdekaan bangsa Indonesia.
Dengan memahami simbol dan makna lagu-
lagu berunsur harapan kemerdekaan seperti
llir-ilir diharapkan akan tumbuh semangat
mengisi kemerdekaan bagi generasi muda.
Adapun lirik lagu /lir-ilir adalah sebagai
berikut:

1lir-ilir tandure wus sumilir

Tak ijo royo-royo tak sengguh temanten
anyar

Bocah angon-bocah angon penekna
blimbing kuwi

Lunyu-lunyu penekna kanggo mbasuh
dododira

Dododira-dododira kumitir bedhah ing

Afifah, “Gugur Gunung Lagu Daerah.” (http.//afifahnurdianaputri.blogspot.com, 2010), hlm. 4.

Ucik Fuadhiyah, “Simbol dan Makna Kebangsaan dalam Lirik Lagu-lagu Dolanan Dan Implementasinya,” dalam Lingua Jurnal

Bahasa dan Sastra. Vol. VII, 1 Januari. (Semarang: 2011), hIm. 121.

45



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

pinggir

Domana jlumatana kanggo seba
mengko sore

Mumpung gedhe rembulane, mumpung
jembar kalangane

Ya soraka sorak hore.

Maksudnya :

“Bangunlah, tanamannya sudah tumbuh
sudah menghijau, ku kira temanten baru,
anak gembala, anak gembala oanjatkan
blimbing itu, walau licin panjatkan
untuk membasuh kain dodotmu, kain
dodotmu, kain dodotmu, berkibar robek
di tepi, jaitlah, telisihlah untuk
menghadap nanti sore, senyampang
bulan purnama, senyampang luas
arenanya, mari bersorak sorai.”
(terjemahan Suyami).

Untuk memahami berbangsa dan
bertanah air, tentu saja seseorang harus
paham tentang komponen-komponen yang
ada dalam sebuah negara. Generasi muda
tersebut harus memahami dengan benar
falsafah hidup bangsa, lambang negara dan
filosofinya, bendera merah putih dan
maknanya, dan juga lagu kebangsaan
"Indonesia Raya".

Syair dari tembang-tembang tersebut di
atas, merupakan contoh dari sekian lagu
dolanan yang pantas untuk disosialisasikan
dan diajarkan pada generasi muda. Selain itu,
bisa dinyanyikan dalam seni karawitan atau
gamelan, dalam rangka penyampaian nilai-
nilai budi pekerti atau moral pada anak dan
semua masyarakat. Sebetulnya masih banyak
lirik lagu atau tembang yang dapat
diterapkan terutama pada anak dalam
kaitannya dengan pendidikan budi pekerti
atau moral. Ardiyanti mengatakan, lagu-lagu

DAFTAR PUSTAKA

yang sesuai dengan kognitif dan usia anak
antara lain ada tembang-tembang Gundhul-
gundhul Pacul (terdapat nilai kepemimpin-
an), Welingku (nilai berbudi luhur), Bocah
Kesed (nilai semangat/giat), Jamuran (nilai
kerukunan), dan lain sebagainya.'’

III. PENUTUP

Berdasarkan pemaparan tentang nilai-
nilai pendidikan budi pekerti yang berkaitan
dengan kesenian karawitan, maka dapat
diambil suatu kesimpulan, bahwa seni
karawitan atau gamelan merupakan sarana
yang baik untuk menanamkan pendidikan
nilai budi pekerti atau moral pada anak atau
masyarakat. Dalam seni karawitan
terkandung nilai-nilai luhur yang bisa
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, baik
dalam lagu atau tembang dan cara menabuh
gamelan pun memberikan nilai-nilai budi
pekerti. Dalam cara menabuh instrumen
gamelan terdapat nilai kebersamaan saling
bergotong royong, tenggang rasa, fepa slira,
melatih kekompakan tim, dan kepemimpian.
Sementara dalam lagu atau tembang yang
dinyanyikan, misalnya lagu atau tembang
Gugur Gunung adanilai persatuan, Kembang
Jagung mengandung nilai patriotisme, dan
tembang Turi Putih serta Ilir-ilir terkandung
nilai cinta tanah air. Oleh karena itu, di era
globalisasi saat ini nilai pendidikan budi
pekerti yang terdapat dalam kesenian
karawitan menjadi salah satu alternatif
ditanamkan dan diajarkan. Dengan adanya
budi pekerti yang baik maka akan menjadi
masyarakat yang lebih dihargai dan
bermanfaat.

Afifah,2010. “Gugur Gunung Lagu Daerah.” (http://afifahnurdianaputri. blogspot.com).

Diakses Senin 11 Maret2013.

Ardiyanti, 2003. “Makna Teks Lagu Dolanan Jawa.” Skripsi (Semarang: Jurusan Bahasa dan

Sastra).

Basrowi, 2005. Pengantar Sosiologi. (Bogor: Ghalia Indonesia).
Fuadhiyah, U., 2011. “Simbol dan Makna Kebangsaan dalam Lirik Lagu-lagu Dolanan dan
Implementasinya,” dalam Lingua, Jurnal Bahasa dan Sastra, Vol. VII, 1 Januari.

7 Ardiyanti, “Makna Teks Lagu Dolanan Jawa,” Skripsi . (Semarang: Jurusan Bahasa dan Sastra, 2003), hIm. 19.

46



Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti (Noor Sulistyobudi)

(Semarang).

Hartono, 2012. “Perkembangan Musikal Seni Karawitan Jawa dan Pengaruhnya Terhadap
Masyarakat Pendukungnya”, (http://www.dikbangkes-jatim.com). Diunduh 6 Maret
2013.

Hastanto, S., 1997. “Pendidikan Karawitan: Situasi dan Angan-angan,” dalam Jurnal Seni.
(Surakarta: STSI, Edisi Maret).

Kamiran, tt. Pembelajaran Karawitan Di Sekolah Dalam Rangka Pendidikan Karakter
Bangsa.(Malang: Pascasarjana Universitas Muhammadiyah).

Kartini, 2011. Tembang Dolanan Anak-Anak Berbahasa Jawa Sumber Pembentukan Watak
dan Budi Pekerti. (Surabaya: Balai Bahasa Surabaya).

Purwadi dan Afendy Widayat, 2006.Seni Karawitan Jawa. Ungkapan Keindahan dalam
Musik Gamelan. (Yogyakarta: Hanan Pustaka).

Suhastjarja, 2011. “Mengenal Seni Karawitan.” (http://desa-plajan.blogspot.com). Diakses
Kamis, 7 Maret 2013.

Sumarsam, 2003. Gamelan: Interaksi Budaya dan Perkembangan Musikan di Jawa.
(Surakarta: Pustaka Pelajar).

Trimanto, 2011. “Sejarah Karawitan.” (http://bondann.blogspot.com). Diakses Kamis 7

Maret2013.
Wonojoyo, tt.,“Gamelan Jawa.” (http://nisyacin.blogdetik.com). Diakses Kamis 7 Maret
2013.

47



Nilai Gotong-royong Dan Tenggang Rasa Dalam Kotekan Lesung Banyumasan (Ipong Jazimah)

NILAI GOTONG-ROYONG DAN TENGGANG RASA
DALAM KOTHEKAN LESUNG BANYUMASAN

Ipong Jazimah

Prodi Pendidikan Sejarah Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan
Universitas Muhammadiyah Purwokerto (UMP)
Jalan Raya Dukuhwaluh, Dukuhwaluh, Kembaran, Purwokerto, Jawa Tengah.
e-mail:nyai jazimah@yahoo.com

Naskah masuk : 02-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013
Disetujui terbit : 20-05-2013

THE GOTONG ROYONG VALUE IN KOTHEKAN LESUNG
BANYUMASAN

Abstract

This paper aims to reveal the gotong royong (mutual help) and tenggang rasa ;tolerant) values in
Kotekan Lesung (rice pounding music) of Banyumas style. Rice pounding is normally done by a group
of women using a lesung (canoe-like log) and alu (a stout pollej to pound the rice). From the sound
produced during the rice pounding, a music is born which is called Kotekan Lesung. The women make
the music as they are pounding rice to avoid getting bored. Rice pounding is rarely done by one person,
because it will take along time to finish the work. Today Kotekan Lesung, a symbol of agrarian society,
has become a performing art which contain the values of gotong royong and tenggang rasa. This paper
is hoped as a stimulant for young people to trigger their spirit to digest the moral oj%he wisdom of the
agrarian society.

Keywords: moral, kothekan lesung, agrarian society.

Abstrak

Tulisan ini bertujuan untuk mengungkap nilai gotong royong dan tenggang rasa sebagai bagian
dari pendidikan budi pekerti yang terdapat dalam kesenian kotekan lesung Banyumasan. Aktivitas
menumbuk padi umumnya dilakukan oleh perempuan dengan menggunakan peralatan lesung dan alu.
Dari aktivitas menumbuk inilah kemudian lahir kesenian /i’%tekan lesung. Para perempuan
memainkan lesung sebagai penghibur hati sambil bekerja agar tak mudah le?ah dan bosan. Pada
kotekan lesung kaya akan pendidikan budi pekerti bernuansa kearifan lokal. Pada saat perempuan
menumbuk padi di dalam lesung, jika dilakukan seorang diri maka membutuhkan waktu yang sangat
lama agar padi terpisah dari kulitnya dan menjadi beras. Namun, jika dilakukan bersama-sama akan
selesai lebih cepat. Pada tahapan ini, nilai gotong royong dan tenggang rasa antarmasyarakat
terpupuk. Kesenian tradisional}}cothekan lesung Banyumasan menjavﬁ sim%ol masyarakat agraris.
Diﬁarapkan tulisan ini mampu membangkitkan kembali semangat generasi muda untuk mencermati
dan meresapi nilai budaya kita sebagai masyarakat agraris yang kental akan nilai budi pekerti yang
bertumpu pada kearifan lokal.

Kata kunci: budi pekerti, kothekan lesung, masyarakat agraris

I. PENDAHULUAN

Banyumas adalah nama sebuah
kabupaten di provinsi Jawa Tengah dengan
ibukotanya Purwokerto. Karesidenan
Banyumas atau sekarang Eks-Karesidenan
Banyumas adalah wilayah yang terdiri dari 4
kabupaten yaitu Kabupaten Banyumas
sendiri, Kabupaten Cilacap, Kabupaten
Purbalingga, dan Kabupaten Banjarnegara.
Pengertian yang lebih longgar diberikan

untuk istilah Banyumasan yaitu wilayah-
wilayah di Jawa Tengah yang masih
menggunakan bahasa ngapak sebagai bahasa
percakapan sehari-hari seperti Kebumen,
Banjarnegara, Banyumas, Cilacap,
Purbalingga, Pemalang, Tegal, Brebes,
bagian timur dan pesisir Cirebon (Indrama-
yu).

Budiono Herusatoto dalam bukunya
Banyumas Sejarah Budaya Bahasa dan

49



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Watak' mengkategorikan wong Banyumasan
adalah orang-orang yang berbicara menggu-
nakan dialek Banyumasan atau ngapak.
Sebagai bahasa ibu bagi orang-orang
Banyumasan, ngapak memiliki ciri nadanya
keras, bergelutuk atau terdengar seperti
tergesa-gesa dan logatnya kental disertai
mulut yang mecucu atau maju ke depan. Luas
penggunaan dialek Banyumasan memang
jauh berbeda dengan luas wilayah
administratif Banyumas.

Orang Banyumasan memiliki watak
khas seperti cowag (berbicara dengan suara
keras), mbloak (berbicara seolah serius
namun akhirnya humoris), dablongan
(seenaknya sendiri ketika mengkritik),
ndobos (berebut saling mengeluarkan ide),
mbanyol (bercanda), dan ndopok (berkumpul
saling mengeluarkan pendapat).” Kekhasan
watak orang Banyumasan ini menjadi ciri
tersendiri selain logat bahasanya yang
memang sudah terkenal cablak. Karakter
yang kuat ini pada umumnya tetap
dipertahankan oleh orang Banyumasan wa-
laupun mereka telah bermigrasi ke wilayah di
luar Banyumasan. Karakter kuat orang
Banyumasan dilambangkan oleh salah satu
tokoh punakawan bernama Bawor yang
melambangkan watak orang Banyumas yaitu
adoh ratu cedhak watu, yaitu jauh dari tata
pergaulan kraton dan dekat dengan
kehidupan alamiah.

Wilayah geografis Banyumasan dialiri
banyak sungai di antaranya Sungai Comal,
Sungai Serayu, Sungai Kebuyutan, Sungai
Klawing, Sungai Gung, dan Sungai Bodho.
Banyumas juga dikenal memiliki banyak
pegunungan di antaranya Gunung Kendeng,
Gunung Perahu, dan Gunung Slamet. Secara
keseluruhan Banyumasan adalah wilayah
yang subur dengan curah hujan yang cukup
tinggi sehingga cocok untuk pertanian dan
perkebunan. Cilacap bahkan kerap disebut
sebagai daerah lumbung padi.

Wong Banyumasan sejak awal tumbuh
sebagai masyarakat agraris terikat oleh

berbagai ikatan tradisional. Salah satunya
yang sangat dipatuhi yaitu ikatan desa. [katan
desa adalah ikatan yang bersifat horisontal
yang dapat mengikat semua anggota
masyarakat sehingga mereka memiliki rasa
kebersamaan sebagai wujud masyarakat
yang bersifat komunal.’ Sifat komunal itu
terlihat dari cara mereka bekerja saat
mengolah sawah dan menikmati hasil panen.
Pembagian kerja saat menanam padi yang
sudah ada sejak zaman nenek moyang kita
juga merupakan ciri masyarakat petani, yaitu
laki-laki bertugas sebagai pengolah tanah
dan perempuan yang menanam. Demikian
juga ketika proses memanen, saat padi telah
dipanen, perempuan bertugas sebagai
penumbuk padi untuk memisahkan beras dari
gabahnya dan laki-laki yang bertugas
mengangkutinya.

Aktivitas menumbuk padi umumnya
dilakukan oleh perempuan dengan meng-
gunakan peralatan lesung dan alu. Dari
aktivitas menumbuk padi inilah kemudian
lahir kesenian kothekan lesung. Para
perempuan memainkan /esung sebagai
penghibur hati sambil bekerja agar tak
mudah lelah dan bosan. Kesenian tradisional
Indonesia kothekan lesung menjadi simbol
masyarakat kita yang agraris. Tanah
pertanian menempati posisi yang penting
dalam kehidupan masyarakat agraris
sehingga kehidupan sosial pun tak bisa
dilepaskan dari tanah pertanian.

Masyarakat agraris tradisional kerap
digambarkan sebagai masyarakat yang
homogen dari segi kepercayaan dan
kebiasaan. Kothekan lesung yang awalnya
hanya menjadi hiburan di sela-sela pekerjaan
menumbuk padi tumbuh berkembang
menjadi seni budaya yang layak untuk
dipertunjukkan sekaligus sebagai simbol
masyarakat agraris.

Tulisan ini akan mengkaji tentang nilai-
nilai moral yang ada dalam kesenian kotekan
lesung yaitu nilai gotong royong dan
tenggang rasa. Hal ini penting mengingat

" Budiono Herusatoto, Sejarah Budaya Bahasa dan Watak. (LkiS, Yogyakarta, 2008), hlm. 20.

> Ibid.,hlm. 179-180.

} Sukardi, Banyumas dalam Kancah Perubahan Sosial dan Pergeseran Nilai. (Purwokerto: UMP Press, 2010), hlm. 36.

50



Nilai Gotong-royong Dan Tenggang Rasa Dalam Kotekan Lesung Banyumasan (Ipong Jazimah)

generasi muda bangsa kita hampir terkikis
jiwa gotong royong dan tenggang rasanya
akibat perkembangan teknologi yang
terkadang mengabaikan sisi moral manusia.
Tulisan ini menjadi menarik karena sebagai
masyarakat agraris, setiap hari kita makan
nasi, namun lupa atau bahkan tidak tahu sama
sekali proses bagaimana nasi bisa hadir di
meja makan kita setiapa hari, dan apa saja
nilai-nilai penting di balik proses tersebut.

II. KOTHEKAN LESUNG

Kesenian kothekan lesung adalah
kesenian tradisional Indonesia yang terdiri
dari lesung dan alu. Lesung adalah sebatang
kayu balok yang panjangnya + 2 m dengan
lebar + 30 cm. Bagian tengah lesung diberi
lubang dengan ukuran panjang 100 cm, lebar
20 cm dan kedalaman 20 cm. Alu adalah
pemukul lesung yang panjangnya + 150 cm
dengan diameter = 6 cm. A/u dapat bervariasi
dari panjang dan diameternya sesuai dengan
selera pemakai. Lesung dan alu digunakan
untuk menumbuk atau merontokkan padi.
Ukuran besar kecilnya /esung menunjukkan
status sosial seseorang, karena semakin kaya
akan semakin besar pula /lesung yang
dimiliki.' Kegiatan memukulkan alu ke
lesung untuk merontokkan padi meng-
hasilkan suatu bunyi-bunyian yang
kemudian disebut kesenian kothekan lesung.
Nama kothekan lesung diambil dari suara
yang ditimbulkan yaitu “tek...tek...tek...
dung”.

Masa panen bagi masyarakat agraris
merupakan sebuah perayaan sehingga
aktivitas panen dijalankan dengan segala
kegembiraan. Sembari bekerja merontokkan
padi para perempuan memainkan kothekan
lesung, penuh semarak dan gembira menjadi
pemandangan umum selama masa panen.
Selain sebagai alat penumbuk padi, awalnya
kotekan lesung juga digunakan untuk

Gambear /esung dan alu (dokumentasi pribadi)

pemberitahuan kelahiran seorang bayi.’
Bunyi-bunyian kothekan lesung mengingat-
kan warga masyarakat untuk berkumpul
membantu segala keperluan untuk menyam-
but kelahiran seorang bayi. Ibu Sarmidah
mengatakan bahwa suara alunan musik
kothekan lesung pada masa dahulu juga
untuk tanda adanya gerhana bulan, sambil
membunyikan kothekan lesung sambil
meneriakkan “Ana gromno..ana grono (ada
gerhana).” Kothekan lesung memang
umumnya dimainkan oleh perempuan,
namun di beberapa tempat laki-laki juga ikut
andil.

Desa Sumampir Kecamatan Rembang
Kabupaten Purbalingga adalah salah satu
daerah yang melestarikan kothekan lesung
Banyumasan. Pemain kothekan lesung bisa
terdiri dari empat sampai enam orang dengan
pembagian suara tersendiri. Jenis suara
arang adalah memukul lesung dengan
arang-arang (jarang-jarang), kerep adalah
memukul lesung dengan kerep-kerep
(memukul dengan kecepatan tinggi), dung-
dung dan gendhong adalah ketika suara yang
dihasilkan “dung-dung” dan “dong-dong”
seperti namanya.” Paduan dari berbagai
macam jenis pukulan tersebut dilakukan

Siti Aesijah, “Makna Simbolik dan Ekspresi Musik Kothekan,” dalam Harmonia Jurnal Pengetahuan dan Pemikiran Seni, Vol. 8 No.

3. (Unnes: Semarang, 2007), hlm. 30.

Sigit Astono, “Lesung Banarata Karawitan di Akar Rumput,” dalam Keteg: Jurnal Pengetahuan-Pemikiran & Kajian tentang Bunyi.

Volume 2 No.1 Mei. (Surakarta: STSI, 2002), hlm. 1-2.

Wawancara dengan Ibu Sarmidah, pemain kothekan lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga

(Tanggal 27 Februari 2013).
Sigit Astono, /bid., hlm. 2.

51



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

dengan ritmis dan harmonis sehingga
terciptalah musik merdu kothekan lesung
tek....tek..tek..dung..tek..dung..
tek...dung....dong.

Lesung dan alu dibuat dari kayu pohon
nangka, jati, atau manggis. Ketiga pohon
tersebut sangat mudah didapatkan di Desa
Sumampir. Pembuatan Jesung tak bisa
sembarangan karena harus menggunakan
hitungan hari agar kualitas lesung yang
dihasilkan bagus. Saat memilih pohon yang
akan dipotong untuk membuat /esung, harus
menghindari mangsa kawolu yaitu masa di
mana hujan turun dengan deras." Apabila
dipaksakan memotong pohon pada mangsa
kawolu maka kayu akan mengandung air
yang berlebih, sehingga kayu menjadi lunak,
mudah membusuk dan rusak. Selain itu,
dalam memilih pohon haruslah yang
kondisinya baik yang dapat dikenali dengan
melihat kulit luar pohon yang bersih dan
tidak berjamur serta mempunyai lingkar
antara 150-200 cm.

Penebangan pohon untuk membuat
lesung pun tak bisa sembarangan karena
harus memperhatikan tehnik-tehniknya.
Menurut Bapak Wiryatruna bagian pohon
yang akan digunakan untuk membuat lesung
adalah bagian pangkal batang ke atas dan
pangkal akar utama.” Untuk mendapatkan
bagian tersebut, pohon harus ditumbangkan
terlebih dahulu mulai dari akarnya dengan
cara menggali tanah di sekitar pohon
mengikuti arah tumbuh akar pohon.
Pembuatan /Jesung tidak menggunakan
gergaji namun menggunakan pethel,
wadung, tatah, dan gandhen. Tahapan
membuat /esung adalah sebagai berikut:

1. Tahap pengukuran: kayu yang akan
menjadi titik-titik tatahan diukur dahulu
untuk mengetahui seberapa besar ukuran
liang tumbuk padi. Pada umumnya
menggunakan ukuran panjang 2 m, lebar
30 cm, dankedalaman 20 cm.

2. Penatahan: proses ini dimulai dari bagian
terluar kayu yaitu bagian yang akan
digunakan sebagai bagian bawah,
kemudian ke arah samping kiri, samping
kanan, dan terakhir penatahan bagian atas.

Proses pembuatan /esung secara
keseluruhan membutuhkan waktu 4-5 hari.
Penebangan kayu membutuhkan waktu 2-3
hari sementara penatahan relatif lebih singkat
yaitu 1-2 hari saja. Berbeda dengan lesung,
pembuatan alu lebih sederhana karena hanya
tongkat biasa, dengan ukuran yang
bervariatif tergantung pengguna, baik dari
segi panjang atau lingkarnya.

Zaman dahulu, saat lesung masih
digunakan untuk menumbuk padi, dalam
pembuatan /esung masih melibatkan seorang
dukun. Dukun ini bertugas memberi doa-doa
agar lesung selesai tepat waktu dan
membawa rejeki bagi pemiliknya. Perubahan
zaman memaksa masyarakat untuk ikut
berubah sehingga lesung tak lagi digunakan
karena telah digantikan oleh mesin. Seperti
halnya lesung, demikian pula dukun sudah
tidak lagi eksis.

Masyarakat di Desa Sumampir
meyakini bahwa kesenian kothekan lesung
mempunyai makna simbolis yang dalam
terkait dengan lambang kesuburan. Lesung
diyakini sebagai lambang alat kelamin
perempuan sementara alu diyakini sebagai
lambang alat kelamin laki-laki. Menurut
Budiono Herusatoto segala bentuk dan
macam kegiatan simbolik dalam masyarakat
tradisional merupakan upaya pendekatan
manusia kepada Tuhan."” Masyarakat
meyakini bahwa kothekan lesung adalah
sumber penghidupan bagi manusia, karena
padi adalah makanan pokok penduduk Jawa
sementara perempuan adalah yang mela-
hirkan generasi penerus umat manusia.
Perlakuan terhadap lesung adalah wujud
syukur masyarakat terhadap rahmat Tuhan.

*  Wawancara dengan Bapak Wiryatruna, pembuat lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga (Tanggal 27

Februari2013).
* Ibid,

' Budiono Herusatoto, Simbolisme Jawa. (Yogyakarta: Ombak, 2008b), him. 49.

52



Nilai Gotong-royong Dan Tenggang Rasa Dalam Kotekan Lesung Banyumasan (Ipong Jazimah)

Suara yang ditimbulkan dari pukulan
alu ke lesung menurut Ibu Sutarmi dapat
dikategorikan sebagai berikut:"

1. Kotek siji bunyinya “tek tek tek™.

2. Kotek loro bunyinya “kotek kotek kotek™.

3. Kotek telu bunyinya “dung tek dung tek
dung”.

4.Kotek papat atau gendhong bunyinya
“tung tung tung dong”.

Pemain kotek siji, kotek loro dan kotek
telu memainkannya di bagian dalam lesung,
sementara kotek papat di bagian luar /lesung.
Suara-suara yang dihasilkan dari kothekan
alu ke lesung tersebut dimainkan dengan
ritme yang harmonis sehingga enak didengar
dan menghibur. Ketrampilan memainkan alu
dan lesung menjadi sebuah musik yang ritmis
didapatkan hanya dari kebiasaan menumbuk
padi, tanpa perlu latihan khusus.” Penum-
bukan padi yang dilakukan di dekat lumbung
padi memudahkan perempuan untuk bekerja,
sekaligus menghibur diri dengan
mengharmoniskan suara kothekan alu dalam
lesung. Kebersamaan dan saling gotong
royong dalam menumbuk padi hampir setiap
masa panen membuat tangan-tangan mereka
terampil memainkan kothekan lesung.
Namun sangat disayangkan keterampilan
memainkan kothekan lesung tersebut saat ini
hanya dimiliki perempuan-perempuan yang
sudah lanjut usia, karena perempuan masa
kini telah dimanjakan dengan mesin.

A. Kothekan Lesung Masa Kini

Masuknya teknologi pertanian seperti
traktor dan mesin penggilingan padi ke
pedesaan sebagai basis wilayah agraris
menimbulkan perubahan struktur, kultur, dan
interaksional di pedesaan.” Masyarakat
beralih dari membajak dengan kerbau sapi ke
traktor, dari menumbuk padi dengan lesung
ke mesin penggilingan padi. Kegotong-
royongan mulai pudar karena beralih

menjadi upah, jika tak ada upah maka tak ada
kerja. Demikianlah, sehingga suara harmonis
kothekan lesung hilang ditelan bisingnya
suara mesin penggiling padi. Kothekan
lesung masa kini hanya meninggalkan jejak
sebagai seni pertunjukan yang dimainkan
saat ada acara tertentu tanpa lagi berfungsi
sebagai simbol budaya agraris.

Sejalan dengan perubahan zaman,
kothekan lesung masa kini sebagai seni
pertunjukan dimainkan saat bulan puasa
sambil menunggu waktu berbuka. Selain itu
juga pada saat perayaan hari kemerdekaan 17
Agustus, kadang kala juga dijadikan ajang
perlombaan. Kothekan lesung hanya bisa
dimainkan oleh generasi tua, sisa-sisa zaman
dahulu. Anak-anak muda sudah jarang yang
bisa memainkan walaupun di beberapa
tempat ada yang memasukkannya sebagai
ekstrakurikuler di sekolah agar anak-anak
tidak lupa dengan asal-muasal budayanya.
Selain itu, pendidikan seni untuk mengantar-
kan peserta didik menuju gerbang penga-
laman estetis sehingga pada suatu saat nanti
mereka dapat menjadi manusia yang
memiliki kecerdasan intelektual dan
keindahan moral.

Di Desa Sumampir grup kothekan
lesung terbentuk di setiap RT dengan
anggotanya adalah ibu-ibu. Setiap perayaan
hari kemerdekaan, grup-grup kothekan
lesung tersebut dilombakan. Seragam yang
biasa dipakai adalah baju kebaya dan kain
nyamping untuk bawahannya, aksesorisnya
adalah selendang yang diikatkan di pinggang
dengan kosmetika sederhana berupa bedak."
Pakaian dan kosmetik yang sederhana itu
menggambarkan kesederhanaan hidup
masyarakat agraris.

Di desa yang lain kothekan lesung hadir
dalam wajah yang berbeda setelah mendapat
sentuhan tangan dingin Karsono pemimpin
grup kesenian Laras Kerti. Di Desa

' Wawancara dengan Ibu Sutarmi, pemain kothekan lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga, tanggal

27 Februari 2013.

* Wawancara dengan Ibu Kharti, pemain kotekan lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga, tanggal 27

Februari2013.

* Munandar Soelaiman, Dinamika Masyarakat Transisi. (Yogyakarta, Pustaka Pelajar, 1998), him. 121.

14

Februari 2013.

Wawancara dengan Ibu Kharti, pemain kotekan lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga, tanggal 27

53



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Padamara, Kecamatan Padamara
Purbalingga kothekan lesung dikolaborasi-
kan dengan genjring (rebana) dan calung.”
Paduan musik baru ini dimainkan oleh lima
orang penabuh /lesung, pemain satu set
genjring dan pemain dua gambang serta satu
kendhang vyang merupakan bagian dari
calung. Dengan adanya kolaborasi yang baru
ini diharapkan kesenian kothekan lesung
lebih dapat dinikmati oleh khalayak apalagi
dimainkan dengan alunan lagu-lagu Jawa
yang populer seperti Perahu Layar, Ande-
ande Lumut, dan lain sebagainya.

Demi menghidupkan seni pertunjukan
kothekan lesung, panitia perayaan Cap Go
Meh di Kelenteng Boen Tek Bio Banyumas
menghadirkan kothekan lesung sebagai
musik hiburan. Terdengar alunan lagu
mengiringi suara alu yang ditabuhkan di
badan lesung mengisi kemeriahan Cap Go
Meh “lumbung desa pra tani padha makarya,
ayo dhi njupuk pari nata lesung nyandhak
alu, ayo yu padha maju yen wis rampung nuli
adang, ayo kang dha tumandang nosoh beras
nata lumpang.”" Lagu ini menggambarkan
ajakan untuk menumbuk padi menjadi beras
agar dapur tetap bisa mengepul. Selain untuk
memeriahkan Cap Go Meh, pertunjukan seni
kothekan lesung dimaksudkan agar masya-
rakat Banyumas kembali meresapi nilai-nilai
gotong royong yang ada pada kesenian
tradisional ini."

B. Nilai Gotong Royong dan Tenggang
Rasa

Ciri masyarakat agraris Jawa adalah
adanya budaya gotong royong atau saling
tolong menolong. Konsep gotong royong
erat kaitannya dengan kehidupan masyarakat
petani. Masyarakat agraris sering diha-
dapkan pada pengerahan tenaga kerja
tambahan, mengingat banyaknya pekerjaan
yang harus segera diselesaikan. Untuk
mengatasi kondisi tersebut mereka kemudian

mengerahkan tenaga dari luar keluarga. Dari
sinilah konsep gotong royong dikembangkan
lebih jauh. Budaya gotong royong adalah
bagian dari kehidupan berkelompok
masyarakat Indonesia, dan merupakan
warisan budaya bangsa. Nilai dan perilaku
gotong royong bagi masyarakat Indonesia
sudah menjadi pandangan hidup, sehingga
tidak bisa dipisahkan dari aktivitas
kehidupannya sehari-hari. Rasa kekeluarga-
an yang hirarkis, tolong-menolong, musya-
warah, gotong royong merupakan bagian dari
kebudayaan Jawa."” Pada konsep gotong
royong juga telah ada jiwa tolong menolong
dan solidaritas sosial.

Pada prakteknya konsep gotong royong
memiliki kecenderungan untuk saling
membantu di antara warga masyarakat.
Semangat kebersamaan yang tercermin
dalam kerja gotong royong mengarah pada
upaya membantu dan melindungi sesama
warga masyarakat dari kondisi keterbatasan
tenaga maupun dana. Aspek positif dari
gotong royong adalah berkembangnya
tenggang rasa terhadap orang lain dan upaya
untuk saling memahami kesulitan-kesulitan
yang dihadapi oleh orang lain.

Koentjaraningrat’ membagi dua jenis
gotong royong yang dikenal oleh masyarakat
Indonesia; gotong royong tolong menolong
dan gotong royong kerja bakti. Kegiatan
gotong royong tolong menolong terjadi pada
aktivitas pertanian, kegiatan sekitar rumah
tangga, kegiatan pesta, kegiatan perayaan,
dan pada peristiwa bencana atau kematian.
Sedangkan kegiatan gotong royong kerja
bakti biasanya dilakukan untuk mengerjakan
sesuatu hal yang sifatnya untuk kepentingan
umum, yang dibedakan antara gotong royong
atas inisiatif warga dengan gotong royong
yang dipaksakan.

Jenis gotong royong tolong menolong
itulah yang terdapat dalam kothekan lesung.
Nilai-nilai moral yang dapat ditarik dari

Gejung Lesung Kolaborasi Musik Kampung dapat dilihat di http://www.suaramerdeka.com.

Kothekan Lesung pun Meriahkan Cap Go Meh, lihatdi (http://www.antaranews.com/berita).

1bid.

Niels Mulder, Kepribadian Jawa dan Pembangunan Nasional. (Yogyakarta: UGM Press, 1986), him. 37.
Koentjaraningrat, “Ciri-Ciri Kehidupan Masyarakat Pedesaan di Indonesia,” dalam Sajogyo dan Sajogyo, Pudjiwati. Sosiologi

Pedesaan. Jilid 1. (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press,2008).

54



Nilai Gotong-royong Dan Tenggang Rasa Dalam Kotekan Lesung Banyumasan (Ipong Jazimah)

kesenian kothekan lesung memang tidak
secara langsung namun kesenian kothekan
lesung dapat dijadikan sebagai refleksi untuk
generasi penerus bangsa tetap ingat akan
warisan budayanya yaitu masyarakat agraris
yang suka bergotong royong. ‘“kothekan
lesung nutu pari, gotong royong sayuk rukun
sing utami. Alu numpang neng lesung bubar
panen pari disimpen neng lumbung”
begitulah salah satu lirik lagu kothekan
lesung menggambarkan suasana gotong
royong pada masyarakat agraris.

Jika diresapi secara seksama, seni
kothekan lesung dapat mengantarkan
manusia menjadi pribadi humanis, suka
dengan kehidupan rukun, tolong-menolong
dan toleransi terhadap sesama. Lebih jauh
lagi, jika setiap masyarakat Indonesia
memiliki pribadi yang demikian maka bukan
mustahil akan menjauhkan masyarakat dari
segala konflik.

Nilai-nilai moral luhur yang tercermin
dalam kesenian kothekan lesung diantaranya
adalah persatuan antara laki-laki dan
perempuan seperti yang disimbolkan alat
lesung dan alu, lesung mewakili alat kelamin
perempuan dan alu mewakili alat kelamin
laki-laki. Lesung tanpa alu tidak dapat
digunakan, begitu pula a/u tanpa lesung juga
hanya akan menjadi tongkat biasa. Lesung
tidak dapat menghasilkan suara jika tidak
dipukul oleh alu. Laki-laki dan perempuan
dalam kehidupan sehari-hari harus saling
bergotongroyong bahu-membahu, me-
ringankan beban satu sama lain. Laki-laki
dan perempuan harus tetap dalam koridor
saling menghormati dan tidak merendahkan
satu dengan yang lainnya karena pada
dasarnya laki-laki dan perempuan adalah
satu.

Nilai gotong royong lain yang tercermin
dalam kesenian kothekan lesung adalah saat
perempuan menumbuk padi di lesung, jika
dilakukan seorang diri maka membutuhkan
waktu yang sangat lama agar padi terpisah
dari kulitnya dan menjadi beras. Namun jika
dilakukan bersama-sama akan selesai lebih
cepat. Pukulan alu ke lesung tidak akan

menghasilkan suara yang merdu dan
harmonis jika hanya dilakukan oleh satu
orang saja, karena satu orang hanya
membunyikan satu jenis pukulan. Karena itu
dibutuhkan setidaknya 4 orang lebih untuk
bersama-sama memukulkan alu ke lesung
dengan bagian jenis suara masing-masing.
Kebersamaan itulah yang dapat menimbul-
kan perasaan kasih sayang, cinta, saling
membutuhkan, saling menghargai dan saling
menguntungkan satu sama lain. Pekerjaan
yang dilakukan secara bergotong royong
lebih menguntungkan daripada dilakukan
seorang diri karena gotong royong meri-
ngankan pekerjaan, menguatkan dan
mengeratkan hubungan antarpenduduk dan
menyatukan masyarakat.”

Kerjasama yang dilakukan secara
bersama-sama saat memukulkan alu ke
lesung itulah yang juga dikategorikan
sebagai gotong-royong. Pola hidup bersama
yang saling meringankan beban masing-
masing pekerjaan, menjadi cerminan
kesenian kothekan lesung. Kerjasama
semacam ini merupakan bukti adanya
keselarasan hidup antar sesama, terutama
yang masih menghormati dan menjalankan
nilai-nilai kehidupan, yang biasanya
dilakukan oleh komunitas perdesaan atau
komunitas tradisional.

Nilai tenggang rasa tercermin dari suara
alunan musik kothekan lesung. Suara ritmis
nan merdu yang terdengar dari lesung dan alu
karena adanya kekompakan para pemain
kothekan lesung. Mustahil terdengar musik
merdu dari lesung dan alu jika tak ada sikap
tenggang rasa antarsesamanya. Bisa-bisa
semuanya akan memukul tek tek tek saja
tanpa ada suara tung tung tung dan dong
dong. Harmonisasi musik kothekan lesung
hadir karena para pemainnya ngrumangsani
pembagian tugas masing-masing. Dengan
demikian, antarsesama manusia harus saling
gotong royong dan tenggang rasa untuk
menciptakan kehidupan yang harmonis dan
ritmis.

Masyarakat petani di Banyumas
memiliki etos kerja yang khas, karena selain

o Bintarto, Gotong Royong Suatu Karakteristik Bangsa Indonesia. (Surabaya: Bina Ilmu, 1980), hIm. 11.

55



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

memandang pekerjaan sebagai kewajiban
namun juga memiliki makna sosial.” Ikatan
kekeluargaan merupakan faktor penting
dalam menciptakan solidaritas. Aktivitas
menumbuk padi sambil memainkan
kothekan lesung, selain sebagai kewajiban
perempuan dalam menyiapkan bahan
makanan untuk keluarga, mereka juga
menjadikan aktivitas tersebut sebagai media
untuk bersosialisasi dengan tetangga dan
saudara.” Mereka bertemu saling membantu
dan bergotongroyong satu sama lain.
Kebersamaan ini dilandasi perasaan saling
tenggang rasa sebagai anggota masyarakat.

Sikap kebersamaan dan gotong royong
dilambangkan dengan menumbuk padi
secara bersama-sama. Terlebih jika yang
akan menumbuk padi adalah seorang kepala
desa maka secara sukarela warga masyarakat
akan datang untuk beramai-ramai membantu
menumbuk padi. Seni pertunjukan seperti
kothekan lesung sangat tepat untuk
menanamkan nilai-nilai luhur bangsa seperti
gotong royong dan tenggang rasa. Mata
pelajaran di sekolah banyak sekali menga-
jarkan pengetahuan-pengetahuan yang
terkadang hanya teori. Manusia yang hanya
dijejali teori-teori ilmu hanya akan menjadi
mesin-mesin hidup yang cerdas otak saja.
Sebuah keharusan bahwa manusia
khususnya generasi muda dibekali dengan
kecerdasan etika dan estetika yang dapat
diperoleh melalui nilai-nilai kebudayaan di
antaranya adalah seni.” Pada dasarnya
manusia yang berbudaya adalah manusia
yang berpengetahuan, memiliki kete-
rampilan, dan memiliki sikap dan tingkah
laku terpuji.

Produk pendidikan tidak hanya untuk
penyiapan tenaga kerja profesional siap
pakai yang semata-mata cerdas secara
intelektual, tetapi juga tenaga kerja yang
memiliki moralitas. Belajar kesenian menuju
kepada pendidikan intelektual dan akhirnya
sampai kepada pendidikan watak, yakni

*'" Sukardi, Op. Cit., him. 211.

pendidikan moril atau pendidikan budi
pekerti. Pendidikan seni dapat menggapai
dua aspek sekaligus, diawali dengan
pembentukan intelektual dan diakhiri dengan
pembentukan moral. Kothekan lesung
mengajarkan hidup yang sederhana, saling
bergotong royong, tenggang rasa dan
harmonis. Hal inilah yang dapat diturunkan
kepada generasi berikutnya sehingga hidup
tak hanya masalah teori tapi juga pekerti.

III. PENUTUP

Berdasarkan penjelasan di atas dapat
ditarik kesimpulan bahwa kothekan lesung
mulai tergerus zaman. Hanya generasi tua
yang bisa memainkannya sementara generasi
muda yang telah dimanjakan oleh teknologi
mesin kurang mengenal kesenian ini.
Beberapa daerah seperti Banyumas mulai
menghidupkan kembali kesenian ini dengan
menampilkannya pada acara-acara lokal
seperti Perayaan Hari Kemerdekaan 17
Agustus. Bahkan sebuah panitia penye-
lenggara perayaan hari besar Tionghoa yaitu
Cap Go Meh juga tertarik untuk meng-
hadirkan sebagai musik hiburan.

Kothekan lesung adalah simbol
masyarakat agraris yang mengandung nilai
gotong royong dan tenggang rasa. Tulisan ini
sekiranya bermanfaat untuk menggali dan
mengingatkan kembali kepada genersi muda
mengenai nilai budi pekerti yang dapat
diambil dari seni kothekan lesung yaitu
gotong royong dan tenggang rasa.
Banyaknya pekerjaan yang harus dilakukan
saat panen padi membuat masyarakat saling
bahu-membahu bergotongroyong agar
pekerjaan cepat selesai. Perasaan sebagai
sesama petani dengan pekerjaan yang
menumpuk demikian banyak membangun
empati terhadap sesama. Pekerjaan yang
banyak dapat dikerjakan dengan lebih cepat
jika dilakukan bersama-sama. Melalui seni
kothekan lesung diharapkan generasi muda

2 Wawancara dengan Ibu Sarmidah, pemain kotekan lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga, tanggal

27 Februari 2013.

2 Shabri Aliaman, "Menjawab Tantangan Globalisasi: Kompetensi SDM sebagai Kunci", Majalah Dikbud Edisi 06 Tahun 111 Desember

2012, hlm. 16.

56



Nilai Gotong-royong Dan Tenggang Rasa Dalam Kotekan Lesung Banyumasan (Ipong Jazimah)

kembali mencermati dan meresapi nilai suka bergotongroyong dan bertenggang rasa
budaya kita sebagai masyarakat agraris yang terhadap sesama.

DAFTAR PUSTAKA

Aesijah, S., 2007. "Makna Simbolik dan Ekspresi Musik kothekan," dalam Harmonia Jurnal
Pengetahuan dan Pemikiran Seni Vol. 8 No. 3. Unnes: Semarang.

Aliaman, S., 2012. "Menjawab Tantangan Globalisasi: Kompetensi SDM Sebagai Kunci."
Majalah Dikbud, [Internalisasi Nilai Budaya melalui Pendidikan. Edisi 06 Tahun III
Desember.

Astono, S., 2002. "Lesung Banarata Karawitan di Akar Rumput," dalam Keteg: Jurnal
Pengetahuan-Pemikiran & Kajian tentang Bunyi. Volume 2 No.l Mei. Surakarta :
STSI.

Bintarto, 1980. Gotong Royong Suatu Karakteristik Bangsa Indonesia. Surabaya: Bina [lmu.

“Gejung Lesung Kolaborasi Musik Kampung,” dari http://www.suaramerdeka. com/harian
diakses Selasa, 26 Februari 2013 jam 12.34.

Herusatoto, B., 2008a. Sejarah Budaya Bahasa dan Watak. Yogyakarta: LkiS.

,2008b. Simbolisme Jawa. Yogyakarta: Ombak.

Julia, 2009. "Mendidik melalui Seni." Disajikan pada Konferensi Internasional Pendidikan
Dasar Tahun 2009 Di UPI Kampus Sumedang.

Koentjaraningrat, 1983. "Ciri-Ciri Kehidupan Masyarakat Pedesaan di Indonesia," dalam
Sajogyo dan Sajogyo, Pudjiwati. Sosiologi Pedesaan. Jilid 1. Yogyakarta: Gadjah
Mada University Press.

Kothekan Lesung Pun Meriahkan Cap Go Meh dari http://www.antaranews.com/berita
diakses 26 Februari 2013 Jam 22.58.

Murder, N., 1986. Kepribadian Jawa dan Pembangunan Nasional. Yogyakarta: UGM Press.

Soelaiman, M., 1998. Dinamika Masyarakat Transisi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Sukardi, T., 2010. Banyumas dalam Kancah Perubahan Sosial dan Pergeseran Nilai.
Purwokerto: UMP Press.

57



Praktik 'karakterisasi' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

PRAKTIK 'KARAKTERISASI' DALAM PENDIDIKAN SENI-
BUDAYA: PERSPEKTIF KEPENGATURAN'

Nur Rosyid

Antropologi Budaya - Universitas Gadjah Mada
Jalan Sosiohumaniora Bulaksumur Yogyakarta
e-mail:bocahringin@yahoo.co.id

Naskah masuk : 09-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013
Disetujui terbit : 20-05-2013

'CHARACTERIZATION' AS A STRATEGY IN EDUCATION THROUGH
PERFORMANCE ARTS SEEN FROM FOUCAULT'S
GOVERNMENTALITY

Abstract

This paper is aimed to examine the system Cof character education through performing arts which
is planneé7 by the Ministry of Education and Culture. The analysis is using Ieoucault’s perspective
about governmentality. T%’s is based on the following assumptions: education is the basic of human
resource development which becomes a contest of power, the hierarchical education system enables
governmentality runs. This study is done in some elementary schools in Malang. The analysis showed
that character education is a strategy to teach disciplines to the students. In this strategy, there is a
possibility to "engineer" various values embedded in the teaching materials. In this paper, this strategy
is called "characterization"

Keywords: character education, governmentality, characterization
Abstrak

Tulisan ini dimaksudkan untuk mengkaji sistem pendidikan karakter yang dicanangkan oleh
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, khususnya pendidikan seni-pertunjukan. %erspektif
Foucault, Kepengaturan (; ovemmentalg'}ty), dipakai untuk menganalisis kajian ini karena beberapa
asumsi. Pendidikan adalaf wilayah pembangunan sumber daya yang menjadi kontestasi kekuasaan.
Sistem pendidikan yang hierarkis, memungkinkan kepengaturan itu bisa berjalan. Penelitian ini
dilakukan di beberapa sekolah dasar di éota Malang. %Iasil analisis menunjukkan, pendidikan
karakter justru menjadi ranah pendisiplinan yang semakin mengikat, karena adanya rekayasa nilai-
nilai dalam beragam materi kepengajaran, yang saya istilahkan sebagai karakterisasi.

Kata kunci: pendidikan karakter, kepengaturan, karakterisasi

I. PENDAHULUAN nasional. Undang-undang Sistem Pendidikan
Nasional nomor 20 tahun 2003 Pasal 1
menyatakan, satu di antara tujuan pendidikan
nasional adalah mengembangkan potensi
peserta didik untuk memiliki kecerdasan,
kepribadian dan akhlak mulia. Pendidikan
tidak hanya membuat manusia cerdas, tetapi

jugaberkepribadian, atau berkarakter.

Tahun 2013 pemerintah berinisiatif
mengembangkan kurikulum baru yang
disebut dengan "Kurikulum 2013".
Sebenarnya, tahun 2011, pemerintah baru
saja merampungkan sistem pengajaran yang
ditekankan pada "Pendidikan Karakter" di
berbagai institusi pendidikan. Kementerian

Pendidikan dan Kebudayaan memberikan
mandat pentingnya pendidikan karakter
sebagai salah satu tujuan pendidikan

Banyak referensi tersedia menyebutkan
arti pentingnya pendidikan karakter di
berbagai tingkatan sekolah. Berbagai wacana

Penelitian ini dilakukan bersama tim LAURA dan BPNB Yogyakarta di kota Malang dengan tema ,,Pendidikan Karakter Berbasis
Pendidikan Seni Budaya. Meskipun sebagai anggota tim (asisten riset), saya mencoba menawarkan perspektif yang berbeda dengan
penelitian mereka, sehingga yang saya jelaskan di sini bukan merupakan pengulangan, tetapi menjadikannya sebagai referensi atau

menempatkan mereka sebagai bagian dari "wacana kepengaturan".

59



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

menyebutkan, untuk membentuk karakter,
unsur yang sangat dekat dan mudah dicerna
yakni melalui olah seni budaya.” Olah seni-
budaya menjadi komponen penting dalam
membangun karakter, karena di samping
untuk menanamkan kecintaan pada seni
budaya yang dimilikinya, juga kecintaan
pada seni akan memupuk pribadi yang
berperasaan lembut, kepekaan, rasa empati
yang tinggi terhadap sesama dan lingkungan-
nya. Untuk itu, perlu pendalaman lebih lanjut
mengapa wacana pendidikan ini menjadi
dominan beberapa tahun terakhir.

Pendidikan di Indonesia mengalami
penggantian kurikulum beberapa kali.
Kurikulum silih berganti tanpa kepastian
yang berarti. Institusi pendidikan di tingkat
lokal, terutama siswa, menjadi arena
kontestasi kekuasaan melalui kepakarannya
masing-masing, dalam bahasa Foucault
"kepengaturan". Sebagaimana dalam studi
terakhir Rosyid, Pendidikan di Indonesia
berjalan dan dikembangkan berdasarkan
konteks politik yang berkembang pada
masing-masing zaman.’ Studi Kepengaturan
tersbut dilakukan secara historis untuk
menguak munculnya wacana pendidikan
karakter sehingga dapat dikenali lebih dalam.

Pendidikan di Indonesia, sejak diper-
kenalkan oleh Belanda dan dilanjutkan
Jepang, sebagaimana dijelaskan oleh
Buchori, mempunyai sifat militeristik yang
kuat." Model pendidikan dibangun dengan
sistem asrama, internaat. Sistem ini, menurut
Buchori,

"...justru memudahkan pelaksanaan
ﬁrogram-program pendidikan di luar
elas dan menuntut partisipasi penuh
dari_para siswa, seperti latihan
kemiliteran (kyooren), pengabdian

masyarakat atau kerja bakti secara paksa
(kinroohooshi), dan pendidikan
jasmani."

Pendidikan model seperti ini, sebagai-
mana diyakini Buchori, tampaknya sangat
mudah dipergunakan sebagai alat untuk
"menyebarluaskan pandangan hidup Jepang,
ialah budi pekerti", karena pendisplinan
peserta didik sangat ketat.

Peserta didik dibangun untuk menjadi
subjek yang "berwatak tidak membang-
kang". Model pendidikan tersebut, setelah
kemerdekaan, kemudian berubah bentuk.
Presiden Soekarno memberi mandat kepada
Menteri Pendidikan, Pengajaran, dan
Kebudayaan, Mr. Soewandi, mengadakan
pembaharuan sistem dan praktik pendidikan
kolonial dengan tradisi pendidikan yang
bernafaskan demokrasi. Masa inilah yang
disebut Buchori sebagai masa "rehabilitasi
sistem pendidikan".

"Untuk menyusun masyarakat baru
perlu adanya perubahan pedoman
pendidikan dan pengajaran. Paham
ierseorangan yang hingga kini berlaku

aruslah diganti dengan paham
kesusilaan dan rasa perikemanusiaan
yang tinggi. Pendidikan dan pengajaran
harus membimbing murid-murid
menjadi warganegara yang mempunyai
tanggung jawab" (garis miring
penekanan darisaya).’

Klaim pemerintah atas individualisme
yang menghinggapi warganegara, diter-
jemahkan sebagai akar persoalan yang paling
dominan dari masalah pendidikan nasional
pada waktu itu. Praktik rasionalisasi telah
dilakukan melalui klaim tersebut, kemudian
diintervensi melalui penggantian ,,paham
perseorangan. menjadi ,,paham kesusilaan
dan rasa perikemanusiaan. Model pendi-

Lihat R.P. Borrong, "Pentingnya Pendidikan Nilai dalam Membangun Kehidupan Bangsa, dalam Kritis Jurnal Studi Pembangunan
Interdisipliner, Vol XIX, No.2 tahun 2007; Ardipal, 2010. "Kurikulum Pendidikan Seni Budaya yang Ideal bagi Peserta Didik di Masa
Depan," dalam Jurnal Bahasa dan Seni Vol. 1 (2010), hlm. 1-10; Haidar Bagir. "Problem Pendidikan Karakter," Opini Harian Kompas, Rabu
9 (Januari 2013), hlm. 6; Asmaun Sahlan dan Teguh Prasetyo, Desain Pembelajaran Berbasis Pendidikan Karakter. (Yogyakarta: Ar-ruzz
Media, 2012); G.R. Lono Lastoro Simatupang, Pendidikan Karakter Berbasis Seni Budaya di Kota Surakarta. (Yogyakarta: Kerjasama
Fakultas Ilmu Budaya Universitas Gadjah Mada dengan Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta. 2013); Anna Marie-Wattie, dkk..
Pendidikan Karakter Berbasis Pendidikan Seni Budaya: Tingkat Sekolah Dasar di Kota Malang. (Yogyakarta: Kerjasama Fakultas [Imu
Budaya Universitas Gadjah Mada dengan Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta, 2013).

Lihat Nur Rosyid, dkk, Pendidikan Karakter: Wacana dan Kepengaturan. (Purwokerto: Obsesi Press, 2013), hlm. 1-17.
Mochtar Buchori, Evolusi Pendidikan di Indonesia: dari Kweekschool sampai ke IKIP: 1852-1998. (Yogyakarta: Insist Press, 2007),

him. 27-28.
> Ibid.,29.
Ibid., 55.

60



Praktik 'karakterisasi’' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

dikan Jepang yang pada awalnya dipakai
secara politis untuk merangkul simpati
rakyat Indonesia, disadari oleh pemerintah
sebagai taktik yang paling logis untuk
mengatasi gejolak kemerdekaan dan
kehidupan rakyat pada umumnya. Pada masa
ini, peserta didik dibentuk menjadi subjek
"tenaga alam" dan "tenaga perasaan hidup".

Orientasi subjektivikasi peserta didik
sebagai "tenaga alam" dan "tenaga perasaan
hidup" menjadi problematis di masa Orde
Baru. Masa kepemimpinan Orde Baru ini,
ditandai dengan semangat "pembangunan"
yang membara. Tak terkecuali, pemba-
ngunan pendidikan pada masa ini,
dilaksanakan dalam dua kerangka, yaitu: 1)
kesempatan yang semakin luas dan
terjangkau oleh seluruh lapisan masyarakat
dan 2) peningkatan kualitas sumber daya
manusia. Salah satu cara yang ditempuh oleh
pemerintah adalah mendirikan "SD InPres"
(Sekolah Dasar Instruksi Presiden). Di
samping itu, sekolah-sekolah kejuruan, yang
mulai digagas pada masa awal kemerdekaan,
baru benar-benar terlaksana pada masa ini.
Hal ini tampak dengan diperkenalkannya
beberapa jurusan: pertanian, teknik,
ekonomi, kejuruan rumah tangga, pariwisata,
seni dan kerajinan, perhotelan di tingkat
pendidikan atas.

Pembaharuan kurikulum yang dikem-
bangkan pada masa ini cukup radikal. Sistem
mata pelajaran berubah dari kemasan
menurut wilayah mata pelajaran (subject
matter oriented curriculum) menjadi
kemasan berdasarkan wilayah minat yang
lebih luas (broad-field oriented curriculum).
Di samping itu, pemerintah membentuk
satuan mata pelajaran dengan cakupan yang
lebih kecil, yaitu: Pendidikan Agama,
Pendidikan Kesenian, dan Pendidikan
Jasmani. Pembaharuan kurikulum ini pun
menghadapi kendala ,,pembengkakan
materi., yang kemudian dibuat lagi dua mata
pelajaran, Pendidikan Moral Pancasila dan

pelajaran Ekologi.

Gerakan "pembangunan" sebagai
wacana dominan pemerintah Orde Baru tidak
lagi mempunyai relevansi sosial-politik
pasca-reformasi. Sentralitas kebijakan
pemerintah menjadi kecaman paling keras
dari masyarakat, karena melahirkan praktik
otoritarianisasi dan dominasi. Orientasi
pelaksanaan pendidikan yang mengglobal,
dengan lahirnya sekolah-sekolah bertaraf
internasional maupun standarisasi tingkat
nasional menjadi bermasalah dalam praktik
pengajaran di ranah lokal.’

Selain 1itu, sentralitas dan globalitas
sistem pendidikan masa Orde Baru dianggap
menyalahi kenyataan republik yang
majemuk. Globalisasi memberi ancaman
terhadap nilai-nilai lokal. Dalam konteks
politik, pengelolaan pembangunan negara
diarahkan pada melalui kebijakan otonomi
daerah (Otda). Maka, lahir mata pelajaran
yang disebut muatan lokal (mulok). Muatan
lokal diisi dengan pengajaran bahasa daerah
sebagai upaya untuk mengenalkan kembali
nilai-nilai setempat kepada peserta didik.

Ketidakberhasilan mengenalkan nilai-
nilai lokal atau budaya daerah, menjadi
wacana problem pendidikan sekitar tahun
2004. Sebelum adanya wacana pendidikan
karakter, pemerintah dan para wali pendi-
dikan telah mewacanakan sistem pendidikan
multikultural, yakni pendidikan yang meng-
hargai adanya pluralitas dan keberagaman
entitas budaya manusia. Sebagaimana yang
pernah dinyatakan Tilaar, "Pendidikan
multikultural mendasari dan menjiwai semua
mata pelajaran di lembaga pendidikan formal
dan non formal".*

Sugeng Wahyono telah mengiden-
tifikasi setidaknya ada dua hambatan besar
yang harus dihadapi di dalam menerapkan
pendidikan multikultural, yaitu "menguatnya
politik identitas dan makin kentalnya et-

Sunarto, dkk, (ed.), Multicultural Education in Indonesia and South East Asia: stepping into the unfamiliar. (Yogyakarta: Jurnal
Antropologi Indonesia, 2004); Niels Mulder, Indonesian Images: The Culture of Public World. (Yogyakarta: Kanisius, 2000); dan Sari
Jatmiko, Sari dan Ferry Indriatno (ed.), Pendidikan Multikultural yang Berkeadilan Sosial. (Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED)

dan MISEREOR, 2006).

Tilaar, dikutip Suryo Adi Pramono, "Prospek Pendidikan Multikultural di Indonesia" dalam Jatmiko, Sari dan Ferry Indriatno (ed.),
"Pendidikan Multikultural yang Berkeadilan Sosial. (Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED) dan MISEREOR, 2006).

61



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

nititas".” Kedua hal ini, menurutnya telah
dimanipulasi oleh negara dan agama, untuk
menonjolkan perbedaan dan klaim mutlak-
mutlakan sehingga memacetkan komunikasi
antar budaya yang seharusnya berada dalam
relasi kesetaraaan dan ketersalingan.

Pernyataan-pernyataan di atas memper-
lihatkan bagaimana sistem pendidikan di
Indonesia terus diproblematisasi dalam
konteks global versus lokal. Perbedaan de-
ngan wacana sebelumnya, konteks lokal
dimaknai sebagai kenyataan negara
Indonesia yang multikultur. Berbagai aka-
demisi maupun pakar memberi arahan bahwa
pendidikan harus dilaksanakan melalui
praktik "pembedaan" dan "penyamaan" atas
berbagai entitas etnik."’

Telaah bangunan wacana pendidikan di
atas memberi gambaran nyata, pergantian
kurikulum yang selama ini terjadi jarang
dilakukan melalui evaluasi praktik
kepengajaran di lapangan, ruang kelas, dan
konteks kultural lainnya. Maksudnya, cara-
cara mengajar pendidik di ruang kelas;
murid-murid berinteraksi dengan teman-
temannya di sekolah; sistem evaluasi kelas;
dan sebagainya, masih jarang digunakan
sebagai acuan untuk merumuskan bagaimana
semestinya sistem pendidikan nasional
hendak diarahkan. Oleh karena itu, penelitian
ini menjadi kelanjutan studi wacana
pendidikan karakter yang saya publikasikan
di tahun 2013 dengan menggunakan
pendekatan yang sama. Agar lebih jelas
pendekatan yang saya pakai dalam tulisan
tersebut, di sini akan saya uraikan lagi
pendekatan governmentality Foucault.

II. PENDEKATAN 'KEPENGATURAN'
FOUCAULT

Pengembangan kurikulum dengan
segala problematisasi dan langkah-langkah
solutif para pakar, dengan meminjam konsep
Tania Li, sebagai "kehendak untuk memper-
baiki"." Konsep ini dalam bahasa Foucault
disebut "kepengaturan" (governmentality).
Berbeda dengan konsep "pendisiplinan"
yang didefinisikan sebagai "upaya yang ber-
tujuan memperbaiki perilaku melalui penga-
wasan ketat dalam kurungan". Secara kon-
septual, Foucault mendefinisikan kepenga-
turan sebagai "pengarahan perilaku, yakni
upaya untuk mengarahkan perilaku manusia
dengan serangkaian cara yang telah
dikalkulasi sedemikian rupa.

Upaya memperbaiki kehidupan masya-
rakat memerlukan apa yang disebut Foucault
sebagai '"rasionalitas khas kepengaturan".
Rasionalitas ini maksudnya, yaitu "meru-
muskan" jalan paling tepat untuk menata
kehidupan manusia. dalam rangka mencapai
bukan satu tujuan dogmatik, melainkan
"serangkaian akhir yang spesifik" yang
dirath melalui "berbagai taktik multi-
bentuk".” Frasa "cara yang tepat", bagi Fou-
cault mengharuskan adanya kalkulasi karena
prioritas hasil akhir yang disesuaikan dengan
taktik agar diperoleh hasil yang optimal.

Kalkulasi pada gilirannya, menuntut
semua proses yang akan diatur harus
digambarkan dalam istilah-istilah teknis.
Baru setelah itu rencana pembangunan yang
pas dapat dirumuskan. Tania Li menegaskan,
suatu program pembangunan tidak berangkat
dari kekosongan. Selain digerakkan oleh
kehendak untuk memperbaiki, program
tersebut juga "bersumber dari dan berada di
tengah campur-aduk berbagai macam

Sugeng Bayu Wahyono, "Prospek Pendidikan Multikultural di Indonesia," dalam Jatmiko, Sari dan Ferry Indriatno (ed.), " Pendidikan
Multikultural yang Berkeadilan Sosial. (Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED) dan MISEREOR. 2006), hlm. 17-18.

10

G.R. Lono Lastoro Simatupang, "Dari Perbedaan dan Persamaan, Menuju Pembedaan dan Penyamaan," dalam Ahimsa-Putra (ed.),.
Esai-esai Antropologi: Teori, Metodologi, dan Etnografi. (Yogyakarta: Jurusan Antropologi Budaya UGM bekerjasama dengan Kepel Press,
2006); Nur Rosyid, "Mempertanyakan Multikulturalisasi Pendidikan Islam: Dua kecenderungan Pendidikan Multikulturalisme di
Indonesia," dalam Jurnal ADDIN Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri KUDUS, Edisi IIl Desember 2012, hIm. 301-314.

Tania Murray Li, "The Will to Improve: Perencanaan, Kekuasaan, dan Pembangunan" (terj. Hery Santoso dan Pujo Semedi).
(Tangerang Selatan: Margin Kiri, 2012), hlm. 11. Buku ini merupakan salah satu karya etnografi yang memakai pendekatan Kepengaturan

Foucault.
1

® Michael Foucaul. "Governmentality," dalam Burchell, Graham, Colin Gordon dan Peter Miller (ed.), The Foucault Effect, Studies in

Governmentality: with two lectures by and an interview with Michel Foucault. (California: University of California Press, 1991), hlm. 95.

62



Praktik 'karakterisasi’' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

tatanan atau dispositive, yang memadukan"
berbagai bentuk pengetahuan praktis, dengan
berbagai cara pandang, praktik
penghitungan, kosa kata, jenis kewenangan,
ragam penilaian, bentuk arsitektur,
kemampuan manusia, objek-objek non-
manusia dan peralatan, teknik pencatatan,
dsb".”

Pembangunan yang melibatkan ber-
bagai pihak, distrukturkan menurut posisi-
posisi tertentu yang dirutinkan oleh praktik-
praktik yang mereka jalankan. Tania Li
menjelaskan, kehendak itu setidaknya ada
dua praktik pokok. Pertama, problematisasi,
yaitu langkah pengenalan berbagai
kekurangan yang perlu dibenahi, kedua,
teknikalisasi permasalahan, yaitu serang-
kaian praktik yang menampilkan "urusan
yang hendak diatur sebagai suatu ranah yang
mudah dimengerti, yang tegas cakupannya,
jelas ciri-cirinya, . . . menentukan batas
tepinya, agar tampak unsur-unsur di
dalamnya, mengumpulkan informasi
mengenai unsur-unsur tersebut dan
mengembangkan teknik untuk menggerak-
kan kekuatan serta unsur-unsur yang telah
ditampilkan tadi"." Di samping itu, tekni-
kalisasi permasalahan mempunyai dua
dimensi. Segala urusan yang mengalami
praktik ini, pada saat yang sama dilucuti
aspek-aspek politiknya menjadi gejala non-
politis. Persoalan kesenjangan ekonomi-
politik seringkali diabaikan dalam diagnosa
dan resep-resep programnya. Kedua, upaya
perbaikan ini menurut Tania juga anti-politik.

Dipakainya pendekatan ini dalam studi
pengembangan pendidikan karakter atau
budi pekerti, perspektif governmentality
dapat digunakan untuk mempelajari
bagaimana praktik kekuasaan meng-
artikulasi unsur-unsur kepengaturan,
kekuasaan, dan pendisiplinan yang diuraikan
di atas. Sekolah, sebagaimana didefinisikan
Reimer sebagai "lembaga yang menghendaki
kehadiran penuh kelompok-kelompok umur
tertentu dalam ruang-ruang kelas yang

" Tania Murray Li, Ibid.
14

Ibid.,hlm. 12-13.

dipimpin oleh guru untuk mempelajari
kurikulum-kurikulum yang bertingkat.”
Dengan demikian, sebuah sekolah
menghendaki adanya sistem yang hierarkis
dalam kelompok-kelompok umur dan
semuanya berjalan dalam bayang-bayang
kurikulum yang tersedia. Sifat hierarkis
institusi pendidikan yang bernama sekolah,
sangat relevan untuk dibaca, ditelaah, dan
dibedah melalui kacamata "Govern-
mentality" a la Foucault. Untuk memberikan
analisis lebih lanjut, praktik "perbaikan" oleh
wali masyarakat, perlu ditegaskan juga
praktik di ranah institusi terkait. Praktik
kepengaturan dijalankan di ranah pendidikan
sebagai pendisiplinan, yang oleh Foucault
disebut "disciplined body". Konsep ini
dijelaskan Blackman:

"...it presents the body as malleable, as
an finished entity than can be sculpted,
moulded, altered and transformed. It also
draws attention to the ways in which social
norms can become internalized and operate
through our own self-forming and self-
regulating practices. It also draws our
attention to how these practices can become
engrained and embodied in such a way that
they appear automatic and natural"."

Praktik pendisiplinan tubuh, dalam
konteks ini saya konsepkan sebagai
"karakterisasi". Konsep ini merujuk pada
upaya pembentukan tubuh peserta didik
menjadi berkarakter maupun berbudi pekerti.
Di dalam tulisan ini, saya akan menggunakan
istilah karakter maupun budi pekerti secara
bergantian untuk mengurangi kebosanan
penggunaan istilah tersebut.

III. KEPENGATURAN DI WILAYAH
PENDIDIKAN

A. Problematisasi Pendidikan Karakter:
Menuju Rekayasa Nilai

Wacana pendidikan multikultural yang
muncul sebelum wacana pendidikan

" Everett Reimer, Sekitar Eksistensi Sekolah . (terj. M. Soedomo). (Yogyakarta: Hanindita. 1987), hlm. 25.
' Lisa Blackman. The Body: The Key Concepts. (New York: Berg Publisher 2008), him. 26.

63



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

karakter, belum diselesaikan secara tuntas.
Akibatnya, pendidikan multikultural tidak
pernah mengena atau mengejawantah dalam
praktik pembelajaran. Para akademisi,
pemerintah maupun pihak terkait cenderung
tergesa-gesa untuk mengembangkan wacana
baru. Bagi saya, upaya problematisasi
pendidikan yang mereka bawa dalam perbin-
cangan pendidikan karakter ini masih "buta"
terhadap realitas. Untuk itu, saya hendak
melanjutkan dan memperlihatkan bagaimana
wacana pendidikan karakter dibangun dan
dikembangkan.

Sebagaimana disebutkan oleh Kemen-
terian Pendidikan dan Kebudayaan, berkait-
an dengan upaya pembinaan seni budaya,
program pembinaan karakter paling mudah
dilakukan ketika anak-anak masih duduk di
bangku sekolah dasar. Oleh karena itu,
pemerintah memprioritaskan pendidikan
karakter di tingkat sekolah dasar.” Para
akademisi pun ikut menyumbangkan ide
bagaimana membangun model pendidikan
karakter yang cocok untuk kondisi pendi-
dikan saat ini. Sebagaimana pernah dinya-
takan Marie-Wattie dkk,

"...diperlukan pengidentifikasian nilai-
nilai baru yang diperlukan, dan
disosialisasikan guna memperkokoh
ketahanan budaya dan membangun
karakter bangsa. Satu hal yang harus
diupayakan dengan serius adalah
aktualisasi pendidikan karakter berbasis
seni budaya"."

Menurut mereka, anak didik tidak hanya
berperan sebagai knowledge consumer, tapi
juga terdorong menjadi local genius. Jadi,
tujuan akhir dari pemberian local knowledge
sebagai materi muatan lokal dalam
pendidikan dasar ialah menciptakan
manusia-manusia local genius yang berpikir
kreatif dan punya komitmen tinggi terhadap
masalah lingkungan sosial dan lingkungan
alamnya.

17

Pendidikan karakter sebenarnya sudah
diterapkan dalam kurikulum sekolah sejak
tahun 1947 dengan diperkenalkannya mata
pelajaran pendidikan budi pekerti di sekolah
dasar. Dalam kurikulum 1968 mata pelajaran
budi pekerti disatukan dengan mata pelajaran
pendidikan agama. Perubahan kurikulum
berubah lagi yaitu kurikulum 1968, terdapat
mata pelajaran tertentu dalam satu bidang
disebut kelompok Pembina Jiwa Pancasila
yang berisi pendidikan agama, pendidikan
kewarganegaraan, bahasa Indonesia, bahasa
daerah, dan pendidikan olah raga. Kurikulum
1975 terdapat pendidikan moral Pancasila
(PMP), kurikulum 1984 masih sama, dan
kurikulum 1994 muncul pendidikan
Pancasila dan kewarganegaraan (PPKn)."”

Kecenderungan untuk kembali
menerapkan pendidikan karakter di sekolah
semakin tinggi pada pasca reformasi 1998.
Wacana untuk kembali ke kejayaan, justru
dibawa sebagai bagian dari rasionalisasi
permasalahan. Indonesia, dalam logika
tertentu, tidak akan berada dalam iklim yang
penuh konflik, tindak kriminalitas, praktik
transgresi, korupsi, kekerasan, degradasi
moral dan sebagainya. Bayangan negeri yang
aman, tata-tentrem selalu menjadi tujuan
baru pelaksanaan sistem pendidikan dewasa
ini.

Pendidikan dianggap wajib merespon
persoalan tersebut karena waktu anak-anak
berada di sekolah, bimbingan belajar,
maupun pendidikan non-formal lainnya
sangat lama. Hal inilah yang memungkinkan
introduksi nilai-nilai etika, moral, dan karak-
ter perlu diintensifkan dalam pendidikan.
Dengan demikian, kita menangkap bentuk
problematisasi permasalahan pendidikan
yang dibawa oleh wali pendidikan berangkat
dari realitas keseharian di luar pendidikan.
Satu catatan penting yang menunjukkan dari
mana intervensi pengetahuan itu mulai

Lihat Kemendikbud. Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar, Panduan Pengembangan Pendidikan Karakter Melalui Pembelajaran
Aktif, Kreatif, Efektif, dan Menyenangkan (Pakem) di Sekolah Dasar. (Jakarta: Kemendikbud, Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar,
Direktorat Pembinaan Sekokah Dasar, 2011); Indiani, 2010, hlm. 281 dalam Anna Marie Wattie, dkk., Pendidikan Karakter Berbasis
Pendidikan Seni Budaya: Tingkat Sekolah Dasar di Kota Malang. (Yogyakarta: Kerjasama Fakultas Ilmu Budaya UGM dengan Balai

Pelestarian Nilai Budaya Yoyakarta. 2013), hlm. 2.
"* AnnaMarie-Wattie, 2013, Op.cit., hIm. 3.

" Mengenai sejarah pendidikan, khususnya kurikulum kaitannya dengan semangat zaman, bisa dilihat dalam Muchtar Buchori, Evolusi
Pendidikan di Indonesia: dari Kweekschool sampai ke IKIP: 1852-1998. (Yogyakarta: Insist Press. 2007).

64



Praktik 'karakterisasi’' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

dibangun.

Problematisasi para ahli (akademisi
pendidikan) atas kondisi pendidikan
belakangan ini ditanggapi pemerintah
dengan diluncurkannya Grand Design
(Rancangan Besar) Pendidikan Karakter oleh
Direktorat Pembinaan Sekolah Dasar,
Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar,
Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan
tahun 2011. Karakter yang ingin dibangun
dalam dunia pendidikan adalah karakter yang
mampu menumbuhkan "kepenasaran
intelektual” untuk modal membangun
kreativitas, daya inovasi, dan kemandirian
ilmiah.”” Buku panduan ini disusun dengan
pendekatan menyeluruh, antara lain:
pendekatan PAKEM (Pembelajaran Aktif,
Kreatif, Efektif dan Menyenangkan),
Kegiatan Ekstrakulikuler, Budaya sekolah di
Sekolah Dasar, dan peran serta masyarakat di
Sekolah Dasar.

Desain ini menunjukkan bagaimana
pendidikan karakter dilaksanakan dalam
skala makro. Maksudnya, pendidikan
karakter dilaksanakan sesuai dengan nilai-
nilai luhur, adanya pembiasaan di lingkungan
sekolah dan masyarakat sebagai langkah
untuk membentuk perilaku yang luhur. Di
samping itu, perlu dukungan dari perangkat
kebijakan dan bagaimana semua upaya yang
dilakukan dalam pembangunan karakter
untuk membentuk perilaku yang luhur.

Pendidikan karakter di SD ini, dalam
pandangan pemerintah, bertujuan untuk
"mengembangkan potensi peserta didik
dalam hal perilaku yang baik. Seperti
bertaqwa pada Tuhan YME, berakhlak mulia,
sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri dan
warga negara yang bertanggung jawab dan
demokratis". Disebutkan juga dua fase dalam
pendidikan karakter dan tujuannya. Fase
awal bertujuan untuk pembentukan,
pembinaan dan pengembangan nilai jujur,
cerdas, tangguh, dan peduli. Kemudian fase
berikutnya untuk mengembangkan nilai lain
yaitu, bertanggung jawab, kreatif, disiplin,

20

suka menolong. Tujuan ini sesuai dengan
RAN (Rencana Aksi Nasional) 2010-2014.

Tafsir atas belum menyentuhnya
pendidikan budi pekerti, dengan dasar
pertimbangan banyaknya kasus kekerasan
maupun tindak ,,penyimpangan. lainnya,
pembelajaran harus diorientasikan kepada
introduksi nilai-nilai moral. Aspek moral
inilah yang menjadi sorotan utama dalam
setiap pembahasan mengenai pendidikan.
Introduksi nilai-nilai tersebut dimasukkan ke
dalam tiga ranah, yakni: pendidikan yang
menumbuhkan kesadaran sebagai makhluk
Tuhan Yang Maha Esa (pendidikan agama),
pendidikan keilmuan (sains), dan pendidikan
yang menumbuhkan rasa cinta dan bangga
menjadi orang Indonesia (pendidikan
kewarganegaraan dan sosial).

Ranah intervensi pendidikan budi
pekerti melalui pendidikan seni dilakukan
dengan adanya perubahan mata pelajaran
Kerajinan Tangan dan Kesenian (KTK)
menjadi Seni Budaya dan Keterampilan.
Perubahan tampak pada penggunaan kata
"budaya" dalam satuan mata pelajaran.
Konsekuensi lebih jauh dari penggunaan kata
ini, berarti substansi pembelajaran harus
memiliki pengetahuan mengenai realitas
kultur atau kebudayaan di Indonesia. Anna
Marie-Wattie dkk. dalam risetnya di
beberapa SD di Kota Malang menyebutkan,
"Satu pokok permasalahan yang masih
terjadi, konsep seni budaya itu sendiri masih
belum jelas. Secara eksplisit belum ada
panduan atau penjelasan tentang seni budaya
yang bisa dijadikan acuan oleh pendidik".”
Perubahan mata pelajaran kerajinan tangan
dan ketrampilan (KTK) menjadi mata
pelajaran seni budaya, dimaknai oleh
pendidik telah merubah arah pilihan
pembelajaran yang lebih luas. Perubahan
tersebut tentunya berimplikasi pada model
pembelajaran pendidikan karakter untuk
siswa dan kompetensi pendidik yang
menanganinya. Ada pilihan materi dan jenis-
jenis seni budaya yang akan ditawarkan pada

Akbar Sa'adun, dkk., Grand Design Revitalisasi Pendidikan Karakter di Sekolah Dasar Melalui Pendekatan Menyeluruh. (Jakarta:
Direktorat Pembinaan Sekolah Dasar. Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar. Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan, 2011), him. 2.

' AnnaMarie-Wattie, 2013, Op.cit., him. 164-165

65



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

siswa dan sekolah menyiapkan guru yang
professional.

Di samping ranah pelajaran, intervensi
introduksi nilai juga dilakukan dalam ranah
pengembangan diri dalam bentuk kegiatan
ekstrakurikuler. Bidang ekstrakurikuler
disinyalir banyak kalangan merupakan ranah
yang sangat tepat untuk mengembangkan
minat dan bakat peserta didik. Kegiatan
ekstrakurikuler bisa bermacam-macam,
tergantung kreativitas, kondisi, dan potensi
di masing-masing sekolah. Kegiatan
ekstrakurikuler dapat terwujud dalam
berbagai bidang misalnya kesenian,
olahraga, keagamaan, pengembangan bakat
khusus, keorganisasian dan sosial,
keterampilan, serta kesehatan sekolah.
Bidang kesenian misalnya, kegiatan
ekstrakurikuler dapat diwujudkan dalam
kegiatan seni tari, seni musik, seni rupa, dan
lain sebagainya.

Ada beberapa prinsip yang dikedepan-
kan dalam pengembangan pendidikan
karakter melalui kegiatan ekstrakurikuler.
Kegiatan ekstrakurikuler harus dipandang
sebagai bagian dari keseluruhan kegiatan
pendidikan di sekolah. Oleh karena itu,
kegiatan ekstrakurikuler harus mempunyai
tujuan yang sama dalam mendukung
pencapaian tujuan pendidikan di sekolah
secara keseluruhan, termasuk pendidikan
karakter.

Beberapa pola pelaksanaan juga
dirumuskan, dalam buku panduan tersebut
sebagai strategi yang dapat ditempuh untuk
membentuk karakter siswa melalui kegiatan
ekstrakurikuler. Pertama, strategi dalam
bentuk intervensi, campur tangan yang
dilakukan pembimbing ekstrakurikuler
terhadap siswa. Intervensi tertuang dalam
bentuk pemberian pengarahan, petunjuk, dan
pemberlakuan aturan. Kedua, adalah
pemberian keteladanan. Pembimbing siswa
merupakan model bagi siswa itu sendiri,
sebagai acuan bagaimana cara berkelakuan

dan bertindak. Ketiga, habituasi, strategi
pembiasaan yang memang seringkali
dijadikan acuan oleh para pembimbing atau
guru. Ungkapan-ungkapan seperti "Hati-hati
dengan kata-katamu, karena itu akan menjadi
kebiasaanmu. Hati-hati dengan kebiasaan-
mu, karena itu akan menjadi karaktermu".
Selanjutnya adalah pendampingan, yang
menuntut para pembimbing kegiatan
ekstrakurikuler memiliki pengetahuan dan
penguasaan materi yang menyeluruh
terhadap materi. Terakhir adalah penguatan,
yang berupa pemberian arahan dalam
perspektif psikologis siswa.

Urgensi pendidikan seni-pertunjukan
disinyalir Lono Lastoro dkk. karena
mempunyai sifat multitujuan. Sifat
multitujuan tersebut meliputi: multilingual,
multidimensional, dan multikultural.”
Konsep yang begitu filosofis ini tidak
diimbangi dengan pertanyaan riset
etnografis” yang memadai di beberapa SD di
Surakarta. Maksudnya, penelitian yang
dilakukan tidak mencoba meneliti lebih jauh
tentang sifat multitujuan pendidikan seni-
pertunjukan. Mereka hanya bertanya tentang
sejauh mana pelaksanaan pendidikan seni-
pertunjukan, hambatan, dan tantangannya.
Sehingga, temuan-temuan riset bersifat
teknis, seperti kapasitas guru (tenaga PNS)
yang kurang memadai, sarana-prasarana
yang belum mendukung, dukungan berbagai
pihak di luar sekolah yang belum maksimal,
dan pendanaan pelaksanaan yang belum
jelas. Penelitian Anna Marie-Wattie dengan
risetnya di Kota Malang berangkat dari
pertanyaan yang hampir sama dengan Lono
Lastoro dkk., yaitu menyangkut regulasi,
pelaksanaan, dan persepsi berbagai warga
sekolah mengenai pendidikan karakter. Ada
satu referensi menarik dari dosen Universitas
Negeri Padang, Ardipal, menyebutkan:

"Seni sebagai media pendidikan
memuat arti bahwa melalui seni
endidikan (({)engajaran) harkat
emanusiaan dibina. Di dalamnya
dipelajari makna pembinaan individu

? Susana, 2012, dalam Simatupang, Pendidikan Karakter Berbasis Seni Budaya di Kota Surakarta. (Yogyakarta: Kerjasama Fakultas
Ilmu Budaya Universitas Gadjah Mada dengan Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta, 2013), hIm. 3.

Di sini saya hanya membatasi kajian penelitian terbatas pada penelitian etnografis yang seharusnya mampu menangkap persoalan

praktik kepengajaran secara lebih detail dan mendalam.

66



Praktik 'karakterisasi’' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

agar lebih dewasa, mempunyai
kepribadian sesuai dengan tujuan
pendidikan nasional. Yang dimaksud
dengan individu pada kalimat tersebut di
atas, mengandung makna ini berarti satu
dan devide berarti terpecah/bagian
menjadi individu berarti satu namun
terdiri dari bagian-bagian. Bagian
tersebut adalah: pikir atau sebagai
substansi dari cipta, rasa, dan kehendak
ataukarsa".”

Ardipal melanjutkan, untuk menerang-
kan prinsip seni budaya dapat dimulai
dengan menarik garis substansi seni dan seni
budaya. Ada tiga substansi, (1) substansi
ekspresi, bidang latihnya: melukis,
mematung menyusun benda-benda limbah,
menyanyi, dan bermain musik yang bebas
sesuai dengan kaidah seni; (2) Substansi
kreasi, diartikan penciptaan adalah membuat
rancangan reklame atau slogan bergambar,
menerjemahkan wacana, mendayagunakan
limbah menjadi benda pakai (kursi, meja dan
seterusnya) yang banyak menuntut ide dan
kelayakan tampilnya, sama halnya dengan
bidang penciptaan dan aransemen lagu; dan
(3) substansi keterampilan, yang menitik
beratkan kemampuan teknis dan kerajinan-
nya sehingga bersifat reproduktif atau
kemampuan melipatgandakan karya dengan
tepat dan cepat serta orang lain dapat dan
mampu mencontoh hasil karyanya, misalnya
kerajinan tangan, menganyam, mengukir.

Sampai sejauh ini, kita dapat memahami
logika intervensi pendidikan karakter juga
dilakukan di ranah ekstrakurikuler, di mana
pendidikan seni pertunjukan ada di
dalamnya. Persoalan pendidikan karakter
ditransformasikan dalam bentuk "nilai" yang
mempunyai fungsi-fungsi pedagogis.
Dengan demikian, intervensi yang dilakukan
terhadap persoalan "realitas di luar
pendidikan" di atas, dirasionalisasi sebagai
persoalan kurangnya introduksi nilai-nilai
kehidupan kepada peserta didik. Selanjutnya,
agar substansi pendidikan karakter dapat
diterapkan, dalam bangunan "kepengaturan",
langkah selanjutnya adalah "rasionalisasi"

dan "teknikalisasi permasalahan".

B. Rasionalisasi dan Teknikalisasi
Permasalahan: Tampakan Rekayasa
Nilai

Transformasi persoalan sosial, politik,
dan kemanusiaan ke ranah pendidikan
sesederhana mereduksinya ke dalam nilai-
nilai. Oleh karena itulah, konsep pendidikan
karakter secara substansial hanyalah
pembicaraan mengenai konseptualisasi dan
implementasi delapan belas nilai karakter.
Dalam sub bab ini, saya akan menunjukkan
bagaimana upaya problematisasi di atas
harus dicari jawaban-jawaban rasionalnya.
Marie-Wattie dkk. menyebutkan beberapa
hasil risetnya, antara lain: (1) perlu ada acuan
tentang bahan ajar seni budaya yang
dimaksud dan materi yang dipilih untuk
pendidikan karakter, (2) perlu ada semacam
diklat atau apapun namanya untuk sosialisasi
pelaksanaan pendidikan karakter kepada
para pendidik, (3) tersedianya pendidik yang
berkompeten di bidangnya dalam pelak-
sanaan pendidikan karakter sangat mem-
bantu terwujudnya tujuan dari pendidikan
karakter, dan (4) dalam hal ini peran Dinas
Pendidikan Dasar perlu lebih ditingkatkan
dalam pelaksanaan pendidikan karakter di
tingkat SD.”

Tidak hanya kalangan akademisi
mencoba menerjemahkan persoalan
kompleks kehidupan sosial bernegara ke
ranah pendidikan. Kalangan tenaga pendidik
jelas mempunyai intervensi yang kuat
melalui keterlibatannya dalam penyusunan
silabus pembelajaran. Saya contohkan
beberapa cuplikan rincian solutif imple-
mentasi dalam pembelajaran nilai-nilai
karakter di suatu SDN di Kota Malang (tabel
1). Dua nilai dari delapan belas nilai karakter
diterjemahkan melalui kategori deskripsi,
indikator sekolah dan indikator satuan kelas.
Urutan ini memperlihatkan logika tertentu
dalam intervensi suatu nilai dalam sistem
hierarkis sekolah dasar. Barangkali tidak ada
permasalahan dalam kolom deskripsi nilai.

# Ardipal, "Kurikulum Pendidikan Seni Budaya yang Ideal bagi Peserta Didik di Masa Depan," dalam Jurnal Bahasa dan Seni Vol. 1

(2010), him. 4.
% AnnaMarie-Wattie, 2013, Op.cit., him. 164.

67



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Akan tetapi, persoalan sebenarnya mulai
terlihat jelas pada indikator sekolah dan
kelas. Poin-poin Indikator Kelas secara
terminologis, terdapat kata-kata emosional:
kekaguman, rasa senang, rasa syukur,
perasaan lainnya. Selanjutnya, nilai religius

suatu indikator yang sifatnya membutuhkan
indikator turunan lagi, justru menjadi solusi
teknis penyelenggaraan pendidikan karakter.
Barangkali inilah problemnya mengapa
introduksi pengetahuan atau nilai tertentu
tidak pernah sampai pada subjek peserta
didik.

dan tanggung jawab dapat dengan mudah

dipisahkan secara konseptual. Anehnya,

Tabel 1. Penerjemahan nilai karakter dalam bahasa teknis silabus SD

No. | Nilai Deskripsi Indokator Sekolah Indikator Kelas
Kelas 1-3 Kelas 4-6
1. Religius Sikap dan e Merayakan hari-hari | ¢ Mengenal dan e Mengagumi sistem
perilaku yang besar keagamaan mensyukuri tubuh dan | dan cara kerja organ-
patuh dalam e Memiliki fasilitas bagiannya sebagai organ tubuh manusia
melaksanakan yang dapat digunakan | ciptaan Tuhan melalui | yang sempurna dalam
ajaran agama untuk beribadah cara merawatnya sinkronisasi fungsi
yang dianutnya, |e Memberikan dengan baik organ
toleran terhadap kesempatan kepada e Mengagumi o Bersyukur kepada
pelaksanaan semua peserta didik kebesaran Tuhan Tuhan karena
ibadah agama untuk melaksanakan karena kelahirannya memiliki keluarga
lain, dan hidup ibadah di dunia dan hormat yang menyayanginya
rukun dengan kepada orang tuannya |e Merasakan kekuasaan
pemeluk agama e Mengagumi Tuhan yang telah
lain. kekuasaan Tuhan menciptakan berbagai
yang telah keteraturan dalam
menciptakan berbagai | berbahasa
jenis bahasa dan suku |e Merasakan manfaat
bangsa aturan kelas dan
¢ Senang mengikuti sekolah sebagai
aturan kelas dan keperluan untuk hidup
sekolah untuk hidup bersama
bersama e Membantu teman
e Senang bergaul yang memerlukan
dengan teman sekelas | bantuan sebagai suatu
dan satu sekolah ibadah atau kebajikan
dengan berbagai
perbedaan yang telah
diciptakan-Nya
2. | Tanggung | Sikap dan e Membuat laporan e Buang air besar dan | ¢ Membersihkan WC
Jawab perilaku setiap kegiatan yang air kecil di WC e Membersihkan tempat
seseorang untuk dilakukan dalam e Membuang sampah di | sampah
melaksanakan bentuk lisan maupun tempatnya e Membersihkan
tugas dan tertulis e Membersihkan lingkungan sekolah
kewajibannya, e Melakukan tugas halaman sekolah e Memperindah kelas
yang seharusnya tanpa disuruh o Tidak memetik bunga | dan sekolah dengan
dia lakukan, e Menunjukkan di taman sekolah tanaman
terhadap diri prakarsa untuk o Tidak menginjak o Ikut memelihara
sendiri, mengatasi masalah rumput di taman taman di halaman
masyarakat, dalam lingkup sekolah sekolah
lingkungan terdekat e Menjaga kebersihan | e Ikut dalam kegiatan
(alam, sosial, dan | e Menghindarkan rumah menjaga kebersihan
budaya), negara, kecurangan dalam lingkungan
dan Tuhan Yang pelaksanaan tugas
Mabha Esa.

Sumber: Silabus Sekolah Dasar Negeri 1 Purwantoro, Malang

68




Praktik 'karakterisasi’' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

Di samping perumusan nilai berdasar-
kan indikator kelas, intervensi nilai juga
dilakukan dalam mata pelajaran yang
diajarkan di sekolah dasar. Dari tabel 2.
terlihat setiap kategori kelas mempunyai
kandungan nilai-nilai tertentu. Di sini saya
menggunakan dua mata pelajaran sebagai

bahan perbandingan. Apa yang hendak saya
perlihatkan di sini adalah bagaimana nilai-
nilai di atas diterjemahkan ke ranah
pelajaran. Akan tetapi, indikator-indikator
yang dipakai dalam tabel 1. masih
problematis. Lantas apakah permasalahan ini
terus menjalar ke ranah pelajaran?

Tabel.2 Intervensi nilai di setiap mata pelajaran sekolah dasar dalam silabus

Mata Pelajaran Jenjang Kelas
1-3 4-6
Pendidikan ¢ Cinta Tanah Air e Semangat kebangsaan
Kewarganegaraan | e Bersahabat o Cinta tanal air
o Komunikatif e Menglargai prestasi
e Senang membaca o Bersalabat
e Peduli lingkungan o Komunikatif
o Jujur o Cinta damai
e Toleran e Senang membaca
e Disiplin o Peduli sosial
o Kreatif e Religius
e Rasa ingin talu o Jujur
e Percaya e Toleran
e Respek e Disiplin
e Bertanggung jawab o Kerja keras
o Saling berbagi o Kreatif
o Mandiri
e Demokratis
e Rasa ingin talu
e Percaya
e Respek
o Bertanggung jawab
o Saling berbagi
Matematika o Teliti o Teliti
e Tekun e Tekun
o Kerja keras o Kerja keras
e Rasa ingin talu e Rasa ingin talu
e Pantang menyeral e Pantang menyeral

Sumber: Silabus Sekolah Dasar Negeri 1 Purwantoro, Malang

Teknikalisasi permasalahan di atas
penting untuk ditelaah lebih jauh ketika
diimplementasikan dalam praktik mengajar.
Saya pernah mengobrol dengan seorang guru
tari SDN, mengatakan kalau belajar
angklung itu juga sebenarnya sudah
melaksanakan pendidikan karakter.

"Kalau angklung ya mas, kalau
angklung itu pembentukan karakter
kesetaraan, kan ada 5N, ada nyanyi,
nyambung, ah saya lupa, ya pokoknya
anak orang kaya, orang bodo, orang
pinter itu pokoknya sama. soalnya
contohnya gini, pada waktu pegang do
re mi fa so la. kan lagu-lagunya harus

bersatu, kalau sol ya harus sol semua.
tapi kalau anak-anak ini nggak
memperhatikan ya gak bunyi. makanya
di situ gak ada anak yang sombong
untuk karakternya, semua sama".

Prosesi pembentukan karakter melalui
seni direduksi dalam proses latihan dan
pembenahan nada yang sumbang.
Logikanya, sikap tidak berkarakternya
seorang anak dilihat dalam keseriusan
bermain alat musik. Anak berkarakter
merupakan anak yang ikut dalam
harmonisasi untaian lagu-lagu yang akan
dipentaskan maupun sedang dimainkan.

69



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Dengan demikian, standarisasi maupun
implementasi karakter belum menampakkan
sinkronisasi antara silabus dengan
praktiknya. Sehingga, sejauh ini kita dapat
melihat, implementasi pendidikan karakter
hanyalah semacam rekayasa nilai-nilai.

Indikasi rekayasa nilai juga terlihat
dalam beberapa wawancara. Seorang guru
SDN bercerita, "pembentukan karakter
bukan hanya dari kurikulum tapi pembi-
asaan-pembiasaan yang ada di sini. Setiap
pagi tiap anak ada piket jabat tangan,
walaupun sederhana bisa banyak nilai yang
muncul dari situ". Dia memberikan contoh,
mengenai kerapian dia bisa menegur pada
anak, "kedisiplinan dengan menegur anak
yang terlambat, kemudian di sini juga saat
berbaris di depan kelas, kita jadikan sebagai
media, misalnya baris rapi gitu kan tegel
(keramik) ini kita jadikan batas, anak tidak
boleh keluar dari kotak tegel, kalau kakinya

keluar nanti distop".*

Salah satu guru di SD swasta juga
mengatakan hal serupa.

"Ya sebelum ada karakter yang
dinasionalkan itu di sini memang saya
ajak membuat teman2 itu, tapt kan
hanya den%(an kemampuan sekolah ini
sendiri, bukti fisiknya karakter itu ya
semua mata pelajaran saya suruh
masuki, gimana bu caranya memasuk-
kan, ya pokoknya ya Perilaku yang baik-
baik itu dimasukkan aja ke semua mata
pelajaran  mungkin waktu itu saya
memberikan. %ontoh perkembang-
biakan kelas 6, waktu itu, perkembang-
biakan itu, antara hewan tumbuhan dan
manusia. Di manusia itu kan jatuhnya
pendidikan karakter yang banyak
dimasukkan oleh guru manusia itu
berkembangbiak tidak harus seperti
hewan atau tumbuhan tapi harus begini-
begini jadinya cerita guru kan panjang di
situ masuklah nilai-nilai itu....setelah
kita coba membuat di situ ada kok bu
kurikulum. Sebelum ada pedoman
karakter yang 18 itu sudah membuat
sendiri karena kami memang sudah
pembiasaan itu memang dilakukan di
sini."

Keterangan di atas memberikan satu
informasi yang sama, pendidikan karakter

* Wawancara lapangan. 24

70

bagaimana pun juga sudah dilaksanakan
sejak dulu. Munculnya regulasi pendidikan
karakter tahun 2011 membuat mereka harus
bermain dengan penentuan nilai-nilai "yang
baik" dalam pembelajaran di kelas-kelas.

Berbicara pengajaran di ruang kelas,
pernah suatu ketika di perpustakaan ada tiga
anak sedang menggambar sesuatu. Dengan
melihat-lihat gambar, mereka berlatih sketsa
sekenanya. Bapak itu melanjutkan lagi, "apa
temanya?", "tentang pejuang masa depan,
Pak." "Oh, bukan perang-perangan lho ya?"
Lomba itu adalah lomba membuat poster,
jadiboleh ada gambar dan tulisan.

Pembimbingnya pun datang, ia me-
nanyai, "Temanya apa?" baru mereka jawab.
Pak guru itu belum tahu tentang temanya,
padahal ia adalah pembimbingnya.
Barangkali baru saja ada pemberitahuan
lombanya. Bapak itu tidak mengarahkan
anak-anak untuk menggambar apa, ia malah
menggambar sendiri dan kemudian
menunjukkan kepada tiga siswi itu tentang
gambarnya. Anak-anak dibiarkan terlebih
dahulu untuk berekspresi semampunya.
Seorang anak menunjukkan sebuah gambar,
"pahlawan hijau" di dalam majalah Bobo.
"Kalau ini boleh gak pak?" tanyanya.
Gambar apa itu? terus kalau banjir? "Banjir
ya gak nyangkut, kayak gini itu lho,"
(menunjukkan gambarnya). Pembimbing
tersebut bukannya memberikan sentuhan
ide-ide dan sentuhan keindahan lukisan,
melainkan menggambar dengan gayanya
sendiri kemudian menunjukkan. Lantas di
manakah proses introduksi nilai karakter atau
budi pekerti dapat tercapai melalui pelajaran
menggambar? Padahal menggambar sendiri
adalah bagian dari apresiasi terhadap seni
visual.

Di samping itu, sekitar jam setengah 12,
saya mengikuti pelajaran SBK kelas V. Ibu
guru membandingkan antara lukisan/rajutan
yang layak ditempel dengan lukisan yang
rapuh. Lukisan itu menggunakan kain warna
ungu dengan kreasi manik-manik tempel
warna perak membentuk model tertentu.
Visualisasi hasil karya menjadi media untuk



Praktik 'karakterisasi’' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

mengenalkan penilaian terhadap karya seni.
Kelas hari ini belajar meronce. Pelaksanaan-
nya mengacu pada buku SBK yang
diterbitkan oleh penerbit Tiga Serangkai
Pustaka Mandiri dari Surakarta. Judul
bukunya, "Ayo Berkarya, Seni Budaya dan
Keterampilan kelas 5". Ibu guru kemudian
membacakan pengantar sedikit mengenai
kreativitas meronce.

Ibu guru selalu berdiri di depan. Sesekali
berkeliling dan menuliskan bentuk-bentuk
ronce di papan tulis. Ibu itu menanyai anak-
anak, "Antara yang alam dan buatan kira-kira
kalau dijual laku yang mana?" jawaban anak-
anak terbagi menjadi dua, memilih antara
alam dan buatan. Anak-anak saling berebut
pilihan dan ibu guru menanyai satu persatu,
yang dimulai dari alam. "Yang memilih alam
siapa", tanyanya. Ilham, yang duduk paling
belakang, "karena alam", yang lain men-
jawab buatan, "murah", mudah ditemukan",
"bisa didaur ulang", "butuh kreativitas". Ibu
guru pun membenarkan panda-ngan yang
kedua. Setelah membaca panduan, mereka
belajar meronce dengan manik-maniknya
berbahan dasar kertas. Ibu guru menggambar
pola di depan dan memberi contoh tiga
macam buah manik, dan meminta anak-anak
menirukan.

Satu hal menarik dari pertanyaan
tersebut, keterampilan yang sedang diajarkan
kepada anak-anak mengenai suatu karya
akan bernilai ketika barang itu layak dijual.
Sisi ekonomi menjadi perhitungan pertama
dibanding sisi apresiasi terhadap kreativitas,
keindahan, ketekunan, dan nilai-nilai yang
dibangun dalam kurikulum pendidikan
karakter ini. Hasil dari pelajaran ini berupa
berbagai kerajinan tangan yang sudah layak
jual. Ibu ini mengajari anak-anak beberapa
kerajinan tangan yang sudah layak jual. Ada
gantungan kunci dan boneka. Ia memper-
lihatkan beberapa hasil anak yang sudah
dipacking dengan harga sekitar Rp. 2.000,00
sampai Rp. 7.500,00. "Ini anak-anak senang
sekali sudah bisa menikmati hasil karyanya,
sudah bisa mencari uang," ungkapnya.

Kasus terakhir memang tidak relevan
dalam konteks pendidikan karakter melalui

seni pertunjukan. Namun, saya hendak
menekankan, proses kepengaturan yang
sudah diatur sedemikian rupa dengan logika
khas kepengaturannya, justru tidak
ditemukan praktik pengenalan nilai-nilai
karakter itu sendiri ketika diajarkan di dalam
kelas. Standarisasi dan kategorisasi nilai-
nilai hanya menjadi rekayasa yang hanya
sedikit sekali terimplementasikan.

IV.PENUTUP

Munculnya wacana pendidikan karakter
melalui pendidikan seni-pertunjukan harus
ditanggapi dengan sikap kritis. Saya
mengkaji wacana tersebut dengan perspektif
"kepengaturan" dari Foucault. Hasil analisis
menunjukkan beberapa hal. Meminjam
istilah Tania Li, kehendak untuk memper-
baiki (the will to improve) dalam bidang
pendidikan di Indonesia ternyata dibangun
dengan logika yang justru tidak masuk akal.
Maksudnya, persoalan-persoalan di luar
kependidikan (ekonomi, politik negara,
hukum, kasus-kasus demoralisasi, korupsi,
dan sebagainya) dibawa sebagai titik
berangkat permasalahan dunia pendidikan.
Akibatnya, pendidikan menanggung beban
berat untuk mengatasi persoalan negara
tersebut.

Ketika masyarakat dinilai berada dalam
kondisi penuh resiko, rasionalisasi baru bisa
dilontarkan, bahwa masyarakat telah
kehilangan "nilai-nilai luhur". Kalau kita
melihat sejarah pendidikan di Indonesia,
pengajaran budi pekerti sudah ada sejak masa
Jepang. Akan tetapi, ideologi pendidikan
yang dalam bahasa Reimer, ,.kemajuan.,
mensyaratkan adanya pembaharuan-
pembaharuan sistem untuk menghendaki
adanya kondisi yang lebih baik. Para pakar
atau wali masyarakat justru hanya
mengulangi pemikiran yang sama dengan
wacana yang berbeda. Sebagai contoh,
maraknya klaim-klaim identitas, etnisitas,
dan konflik budaya adalah karena hilangnya
pluralisme dan multikulturalisme dalam
pendidikan. Maka diciptakanlah pendidikan
multikulturalisme sebagaimana muncul di

71



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

tahun 2004 tersebut. Begitu juga dengan
pendidikan karakter, ia dibangun melalui
wacana kondisi masyarakat yang telah
kehilangan nilai-nilai luhur. Apa sebenarnya
yang beda dari kedua masalah ini. Bagi saya,
perbedaan itu berada pada cara pakar
memproblematisasi permasalahan. Kasus
pendidikan seni dianggap mampu memberi
peluang besar terbukanya introduksi nilai-
nilai kemanusiaan.

Situasi problematis dituangkan dalam
rancangan pembelajaran (silabus) dengan
logika kepengaturan di atas. Nilai-nilai
distandarisasi terlebih dahulu untuk kemu-
dian dapat diintroduksikan ke dalam kategori
kelas maupun pelajaran. Bahasa praktik ini
ternyata tidak ada sinkronisasi ketika
diterjemahkan ke dalam bahasa pengajaran
di ruang kelas. Beberapa temuan
menunjukkan, introduksi nilai-nilai melalui

DAFTARPUSTAKA

pendidikan seni-pertunjukan tidak berjalan
efektif dan efisien. Kasus beberapa SD di
Kota Malang, nilai-nilai yang diintroduksi-
kan dalam kelas ternyata berbeda dengan
bahasa teknis silabus. Dengan demikian,
tugas kita selanjutnya adalah mendalami
sedetail mungkin praktik kepengajaran yang
sifatnya direksional. Problematisasi
pelaksanaan pendidikan karakter harus
digeser ke ranah penerjemahan bahasa teknis
silabus atau kurikulum ke bahasa
komunikatif kepengajaran di kelas maupun
ekstrakurikuler. Dengan demikian,
perbincangan mengenai bangunan atau
model pendidikan karakter harus berangkat
dari telaah praktik kepengajaran di sekolah
dan ruang kelas. Sehingga, problematisasi
yang diangkat dengan teknikalisasi masalah
tidak akan menemui ketimpangan logika
yang benar-benar fatal.

Abduhzen, M., 2012. "Substansi Pendidikan Indonesia." Opini Harian Kompas Sabtu, 6

Oktober.

Ardipal, 2010. "Kurikulum Pendidikan Seni Budaya yang Ideal bagi Peserta Didik di Masa
Depan," dalam Jurnal Bahasa dan Seni Vol. 1 (2010), hlm. 1-10.
Bagir, H., 2013. "Problem Pendidikan Karakter," Opini Harian Kompas, Rabu 9 (Januari

2013), him. 6.

Blackman, L., 2008. The Body. The Key Concepts. New York: Berg Publisher.

Borrong, R.P., "Pentingnya Pendidikan Nilai dalam Membangun Kehidupan Bangsa, dalam
KRITIS Jurnal Studi Pembangunan Interdisipliner, Vol XIX, No.2 tahun 2007.

Buchori, M., 2007. Evolusi Pendidikan di Indonesia: dari Kweekschool sampai ke IKIP:
1852-1998. Yogyakarta: Insist Press.

Foucault, M., 1991. "Governmentality," dalam Burchell, Graham, Colin Gordon dan Peter
Miller (ed). The Foucault Effect, studies in governmentality: with two lectures by and
an interview with Michel Foucault. California: University of California Press.

Hewitt, M., 1983. "Bio-politics and Social Policy: Foucault.s Account of Welfare," dalam
Mike Featherstone, Hepworth dan Turner (ed.), (1991). The Body: Social Process and
Cultural Theory. London: Sage Publications.

Kemendikbud. Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar, 2011. Panduan Pengembangan
Pendidikan Karakter Melalui Pembelajaran Aktif, Kreatif, Efektif, dan Menyenangkan
(Pakem) di Sekolah Dasar. Jakarta: Kemendikbud, Direktorat Jenderal Pendidikan
Dasar, Direktorat Pembinaan Sekokah Dasar.

Koesoema, A. D., 2011. Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak di Zaman Global.
Jakarta: PT. Gramedia.

Li, T. M., 2012. The Will to Improve: Perencanaan, Kekuasaan, dan Pembangunan. (tetj.
Hery Santoso dan Pujo Semedi). Tangerang Selatan: Margin Kiri.

72



Praktik 'karakterisasi’' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

Salim, H., "Menuju Pendidikan Multikulturalisme di Indonesia," dalam Jatmiko, Sari dan
Ferry Indriatno (edt). 2006. "Pendidikan Multikultural yang Berkeadilan Sosial.
Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED) dan MISEREOR.

Simatupang, G. R. L. L., "Dari Perbedaan dan Persamaan, Menuju Pembedaan dan
Penyamaan," dalam Ahimsa-Putra (ed). 2006. Esai-esai Antropologi: Teori,
Metodologi, dan FEtnografi. Yogyakarta: Jurusan Antropologi Budaya UGM
bekerjasama dengan Kepel Press.

, 2013. Pendidikan Karakter Berbasis Seni Budaya di Kota Surakarta. Yogyakarta:
Kerjasama Fakultas Ilmu Budaya Universitas Gadjah Mada dengan Balai Pelestarian
Nilai Budaya Yogyakarta.

Marie-Wattie, A., 2013. Pendidikan Karakter Berbasis Pendidikan Seni Budaya: Tingkat
Sekolah Dasar di Kota Malang. Yogyakarta: Kerjasama Fakultas [lmu Budaya
Universitas Gadjah Mada dengan Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta.

Niels, M., 2000. Indonesian Images: The Culture of Public World. Yogyakarta: Kanisius

Pramono, S. A., "Prospek Pendidikan Multikultural di Indonesia," dalam Jatmiko, Sari dan
Ferry Indriatno (edt). 2006. "Pendidikan Multikultural yang Berkeadilan Sosial.
Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED) dan MISEREOR.

Rani, A., dkk., 2011. Panduan Pengembangan Pendidikan Karakter Melalui Pengembangan
Budaya Sekolah di Sekolah Dasar. Jakarta: Direktorat Pembinaan Sekolah Dasar.
Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar. Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan.

Reimer, E., 1987. Sekitar Eksistensi Sekolah (terj. M. Soedomo). Yogyakarta: Hanindita.

Rosyid, N., 2012. "Mempertanyakan Multikulturalisasi Pendidikan Islam: Dua
Kecenderungan Pendidikan Multikulturalisme di Indonesia," dalam Jurnal ADDIN
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri KUDUS, Edisi III Des 2012, hlm. 301-314.

Rosyid, N., dkk, 2013, Pendidikan Karakter: Wacana dan Kepengaturan. Purwokerto:
Obsesi Press.

Sa.adun, A., dkk., 2011. Grand Design Revitalisasi Pendidikan Karakter di Sekolah Dasar
Melalui Pendekatan Menyeluruh. Jakarta: Direktorat Pembinaan Sekolah Dasar.
Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar. Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan.

Sahlan, A. dan Teguh P., 2012. Desain Pembelajaran Berbasis Pendidikan Karakter.
Yogyakarta: Ar-ruzz Media.

Sunarto, K., Hiang-Khng Heng, dan Ahmad Fedyani Saifuddin (ed.), 2004. Multicultural
Education in Indonesia and South East Asia: stepping into the unfamiliar. Diterbitkan
oleh Jurnal Antropologi Indonesia.

Wahyono, S. B., 2006. "Prospek Pendidikan Multikultural di Indonesia," dalam Jatmiko, Sari
dan Ferry Indriatno (ed.), "Pendidikan Multikultural yang Berkeadilan Sosial.
Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED) dan MISEREOR.

73



Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi Pekerti (Ferdi Arifin)

WAYANG KULIT SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN BUDI PEKERTI

Ferdi Arifin

Pusat Studi Ekonomi Kerakyatan UGM
Komplek Bulaksumur UGM Jalan Mahoni No. B-2 Yogyakarta
e-mail:ferdiarifin90@yahoo.com

Naskah masuk : 02-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013
Disetujui terbit : 20-05-2013

WAYANG KULIT AS A MEDIUM TO CONVEY MORAL EDUCATION
Abstract

Wayang Kulit (Javanese shadow puppet) is a traditional performing art which is in existence until
today. The stories of Wayang Kulit are usually taken from the Ramayana and Mahabharata epics which
contain moral education and heroic values. This research shows that a Wayang Kulit performance
could be a visual means to convey moral values. It also contains educational values from various

branches of knowledfe. Those values are useful for the owners to survive and lead a harmonious life. A

visual teaching met
survive.

od like Wayang Kulit is more interesting. Therefore, Wayang Kulit can still

Keywords: wayang kulit, moral education, traditional performing art
Abstrak

Wayang kulit merupakan satu dari sekian bentuk seni pertunjukan tradisionalkvang masih eksis di

lingkungan sekitar kita. Seni };Dertunjukan wayang kulit biasanya menampil
arena kedua cerita tersebut merupakan cerita kepahlawanan dan

Ramayana dan Mahabharata

an cerita tentang

banyak sekali mengandung pesan moral. Penelitian ini bertujuan untuk menyadarkan masyarakat
bahwa seni pertunjukan walyang kulit bisa menjadi media pendidikan budi pekerti karena metode

pembelajaran melalui visua

lebih menarik daripada pembelajaran memalui media tulis. Oleh karena

itu, seni pertunjukan wayang kulit masih tetap eksis sampai saat ini. Seni pertunjukan wayang kulit

memiliki nilai-nilai luhur dalam mempertahankan dan melangsungkan hidup manusia.

alam

pertunjukan wayang kulit juga terdapat nilai pendidikan dari berbagai cabang keilmuan termasuk

pendidikan budi pekerti.

Kata kunci: wayang kulit, pendidikan budi
pekerti, seni pertunjukan

I. PENDAHULUAN

Nilai budi pekerti sudah sepatutnya
dimiliki oleh setiap individu sebagai manusia
yang bersosial satu dengan yang lain. Secara
etimologi, budi pekerti berasal dari bahasa
Sansekerta, buddhi 'akal atau akhlak' dan
prakrti 'tindakan atau kebiasaan'.' Seiring
perkembangannya bahasa, budi pekerti
sendiri sekarang lebih dimaknai sebagai jiwa
atau tindakan baik seseorang. Oleh karena
itu, pendidikan budi pekerti selalu diajarkan
dalam setiap instansi pendidikan di Indonesia
saat ini. Pendidikan budi pekerti yang

diajarkan di sekolah cenderung membosan-
kan dan teks book, sehingga membuat
penerimanya merasa bosan dengan
penyampaiannya. Pendidikan yang terlalu
dipaksakan justru akan menjadikan sebuah
doktrin yang tidak baik bagi penerimanya.
Oleh karena itu, tidak semua siswa me-
mahami dan menerapkan apa yang mereka
dapat dari pendidikan budi pekerti di sekolah
karena kebosanan dan semacam dipaksakan.
Pendidikan budi pekerti sebenarnya bisa
diberikan kepada siswa atau masyarakat
melalui media seni pertunjukan. Setiap seni
pertunjukan sebenarnya mengandung makna
yang tersirat di dalamnya. Hanya saja tidak
banyak orang yang mampu memahami

William Monier, Sanskrit Dictionary. (Cognate Indo-European Language: Bhaktivedanta Book Trust International, 2002), hlm. 655

dan 733.

75



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

makna yang disampaikan secara tersirat
maupun tersurat dari sebuah seni
pertunjukan. Perlu sebuah pemahaman cerita
dan seni untuk memahami setiap gerak yang
ditunjukkan pada proses pertunjukan.

Seni pertunjukan merupakan media
yang ampuh untuk pendidikan budi pekerti
karena dapat membidik beberapa target
penonton. Apabila pendidikan budi pekerti
hanya diberikan dalam sebuah instansi
pendidikan atau lembaga-lembaga tertentu
hanya akan mencakup orang-orang yang ada
di dalamnya. Namun, jika pendidikan budi
pekerti diberikan dalam sebuah seni
pertunjukan, akan memberi dampak pada
para penonton yang terdiri dari berbagai
kalangan, tidak hanya dalam suatu lembaga
atau instansi tertentu.

Seni pertunjukan merupakan sebuah
cabang kesenian yang selalu hadir dan
menghibur dalam setiap kehidupan manusia.
Cabang kesenian ini sudah muncul sejak
jaman Indonesia masih belum merasakan
kemerdekaannya. Seni pertunjukan pantas
sebagai media pendidikan budi pekerti
karena dalam setiap pertunjukannya selalu
menunjukkan hal-hal simbolis dari
kehidupan manusia.’

Dalam artikel ini lebih mengangkat seni
pertunjukan wayang kulit sebagai media
pendidikan budi pekerti. Seni pertunjukan
wayang kulit merupakan kesenian tradisional
yang memiliki banyak sekali nilai-nilai
kehidupan yang dapat diambil oleh
masyarakatnya. Seni pertunjukan wayang
kulit sendiri merupakan gambaran dari
kehidupan manusia yang dipentaskan dengan
menggunakan wayang yang terbuat dari kulit
binatang sebagai aktornya dan dalang
sebagai sutradaranya. Oleh karena itu,
seiring perkembangannya pengertian
wayang berubah menjadi seni pertunjukan
panggung atau teater total dengan penam-
pilan semalam suntuk.’

Dilihat dari sifatnya, penelitian ini

76

dikategorikan sebagai penelitian deskriptif
analitik.’ Metode dalam penelitian ini dengan
mencari data atau gambaran mengenai objek
permasalahan. Gambaran tersebut berupa
fakta tentang bentuk seni pertunjukan
tradisional wayang kulit yang dijadikan
sebagai metode pembelajaran budi pekerti
dan dianalisa sesuai dengan judul penelitian.
Teknik pengumpulan data yang diperguna-
kan adalah penelitian kepustakaan. Peneliti
menggunakan tempat penelitian di perpus-
takaan Fakultas [lmu Budaya, Perpustakaan
Pusat UGM, dan Perpustakaan Ignasius.
Hasil temuan data di perpustakaan kemudian
diolah dalam bentuk draf kasar kemudian
dikorelasikan dengan data dari seni
pertunjukan wayang kulit. Metode pencarian
data untuk seni pertunjukan wayang kulit
dilakukan dengan cara menyaksikan
langsung pertunjukan wayang kulit di
berbagai pagelaran yang diadakan di
berbagai daerah maupun melalui media
televisi. Setelah kedua data terkumpul
kemudia ditulis dan dianalisis dalam
penelitian ini.

I1. WAYANG KULIT SEBAGAI MEDIA
PENDIDIKAN BUDI PEKERTI

A. Peran seni pertunjukan dalam
kehidupan

Seni pertunjukan sudah dianggap
sebagai sebuah cabang ilmu yang hadir di
masyarakat dunia. Banyak sekali aspek yang
muncul dari sebuah seni pertunjukan,
meskipun sampai saat ini belum ada yang
dapat menemukan kapan dan pastinya bentuk
seni pertunjukan ini muncul karena memiliki
perkembangan yang sangat kompleks. Seni
pertunjukan sendiri seperti semacam media
untuk menikmati sebuah kesenian yang
sedang dipertunjukkan.

Seni pertunjukan memiliki peran yang
sangat banyak dalam kehidupan manusia.
Hal demikian ditunjukkan pada akhir abad
ke-19 dan awal abad ke-20, ketika negara-

Soedarsono, Seni Pertunjukan, Dari Perspektif Politik, Sosial, dan Ekonomi. (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press), hlm. 1-7.
Pandam Guritno, Wayang, Kebudayaan Indonesia dan Pancasila. (Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1988), him. 11.
Soerjono Sukanto, Sosiologi Suatu Pengantar. (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,1996), him. 15.



Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi Pekerti (Ferdi Arifin)

ISSN 1907 - 9605

negara Eropa dan Amerika masuk menguasai
sebagian besar negara-negara di Asia
Tenggara. Para tokoh sering menggunakan
seni pertunjukan sebagai media untuk
membangkitkan semangat rakyat untuk
melawan penjajah. Kementrian Penerangan
Republik Indonesia juga memanfaatkan seni
pertunjukan sebagai media propaganda
untuk menetapkan kemerdekaan antara tahun
1945 sampai 1949.° Sebenarnya jauh
sebelum kemerdekaan Indonesia, seni
pertunjukan sudah digunakan sebagai media
pendidikan dan pengajaran agama. Sunan
Kalijaga adalah orang yang menggunakan
seni pertunjukan wayang kulit sebagai
pendidikan agama dan budi pekerti. Oleh
karena itu, Sunan Kalijaga dianggap sebagai
sunan tersukses menyebarkan agama Islam
karena menggunakan metode seni
pertunjukan sebagai media pendidikan
maupun penyebaran agama Islam.

Elaine dan Gillie melakukan penelitian
tentang potensi yang diakibatkan oleh seni
pertunjukan. Di Inggris, seni pertunjukan
bisa digunakan sebagai bentuk penyembuhan
penyakit kejiwaan. Seni pertunjukan
dianggap bisa digunakan sebagai media
langsung untuk menolong pasien gangguan
kejiwaan dengan merefleksi keadaan,
ingatan, dan emosi, sehingga dapat
memulihkan keadaan mereka secara visual,
yaitu seni pertunjukan. Seni pertunjukan
dalam ilmu kesehatan dideskripsikan sebagai
bentuk aktifitas kreatif yang bertujuan
meningkatkan potensi diri maupun kelom-
pok.’

Banyak sekali perspektif masyarakat
mengenai seni pertunjukan yang sudah
merupakan aspek penting dari kehidupan
manusia. Seni pertunjukan yang merupakan
bentuk apresiasi seni, tetapi tidak sedikit
faktor di luar seni yang masuk dalam seni
pertunjukan, seperti politik, sosial, dan

Soedarsono, Op.Cit., hlm. 31-35.

ekonomi. Oleh karena itu, seni pertunjukan
memiliki banyak peran sebagai sebuah
media, termasuk untuk pendidikan budi
pekerti.’

Seni pertunjukan sendiri terbagi
menjadi dua bagian oleh Marge Hume dan
Gillian Sullivan Mort, yaitu inti dari seni
pertunjukan itu sendiri dan apa yang ada di
sekitar seni pertunjukan itu. Marge dan
Gillian juga menggambarkan keduanya yang
membentuk seni pertunjukan memiliki
sebuah emosi bagi para penontonnya.
Setelah suatu seni pertunjukan sudah bisa
mengarahkan emosi para penontonnya,
kemudian menjadikan seni pertunjukan itu
dirasa memiliki sebuah nilai yang terkan-
dung di dalamnya dan memunculkan
kepuasan bagi penonton. Setelah semua
proses itu, barulah seni pertunjukan dapat
mempengaruhi penontonnya.”

Di Indonesia sendiri, khususnya Jawa,
Bali, dan Sunda, seni pertunjukan selain
sebagai media pendidikan, juga dikenal
sebagai bentuk ritual atau upacara adat.
Seperti di Bali, seni pertunjukan selain untuk
komersialisasi media, media pendidikan,
juga sebagai media ibadah. Di Bali, garis
besar seni pertunjukan yang digunakan
sebagai media ritual memiliki ciri-ciri khas,
yaitu; (1) diperlukan tempat pertunjukan
yang terpilih, biasanya dianggap sakral; (2)
diperlukan pemilihan hari serta saat terpilih,
biasanya juga dianggap sakral; (3)
diperlukan pemain yang terpilih, karena
dianggap suci; (4) diperlukan seperangkat
sesaji, karena beberapa faktor; (5) tujuan
lebih dipentingkan daripada penampilannya
secara estetis; dan (6) diperlukan busana
yang khas.” Bentuk seni pertunjukan ritual
yang juga mengandung peran sebagai media
pendidikan budi pekerti adalah seni
pertunjukan wayang ritual. Hal ini
dikarenakan seni pertunjukan untuk adegan

°  Elaine Argyle and Gillie Bolton, 4rt in The Community For Potentially Vulnerable Mental Health Groups. (United Kingdom:

Emerald Group Publishing Limited, 2005) vol 105 No. 5, him. 340354.

Soedarsono, 7bid, hlm. 69.

Marge Hume and Gillian Sullivan Mort. The Consequence of Appraisal Emotion, Service Quality, Perceived Value and Customer
Satisfaction On Repurchase Intent in The Performing Arts. (Australia: Emerald Group Publishing Limited, 2010), Vol. 24 No 2, hlm. 170182.

Soedarsono, Seni Pertunjukan Indonesia Di Era Globalisasi. (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2002), hlm. 125-126.

77



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

ritual atau ruwatan untuk sesuatu, sedangkan
cerita wayangnya tetap sebagai bentuk cerita
untuk media pendidikan budi pekerti. Oleh
karena itu, masyarakat Jawa sering dianggap
masyarakat yang penuh filosofi karena selalu
menampilkan simbolisme dan makna yang
tersirat sebagai media pendidikan dalam
setiap pementasan seni pertunjukan wayang
kulit maupun seni pertunjukan lain.

Namun, saat ini seni pertunjukan
wayang kulit semakin tipis nilai unsur
ritualnya, tetapi apabila dikatakan sebagai
seni pertunjukan yang sekuler, belum bisa
sepenuhnya memenuhi persyaratan seni
komersial. Oleh karena itu, seni pertunjukan
wayang kulit dikategorikan sebagai seni
pertunjukan yang pseudo-ritual."

B. Pendidikan budi pekerti dalam seni
pertunjukan wayang kulit

Seni pertunjukan wayang kulit adalah
seni pertunjukan yang unik dan canggih
karena dalam pagelarannya mampu
memadukan beragam seni, seperti seni
drama, seni suara, seni sastra, seni rupa dan
sebagainya.” Selain memadukan berbagai
unsur kesenian, wayang kulit juga
memadukan beberapa aspek keilmuan
seperti sosial, ekonomi, dan politik dalam
penyampaiannya untuk media pendidikan.

Seni pertunjukan wayang kulit dulu
bermula sejak jaman dahulu kala, sekitar
tahun 1500 SM, jauh sebelum agama dan
budaya luar masuk ke Indonesia. Dengan
demikian, wayang dalam bentuk sederhana
adalah asli budaya Indonesia, kemudian
dalam proses perkembangannya bersentuhan
dengan unsur-unsur lain sehingga jadi seperti
sekarang.” Dalam sebuah naskah kuno, Serat
Arjuna Wiwaha, menyebutkan adanya per-
tunjukan wayang.” Jadi bisa dibilang
wayang sudah ada sejak dahulu kala.

Wayang kulit saat ini adalah bentuk seni

1bid.,hlm. 81.

pertunjukan tradisional yang masih
digandrungi para pecintanya. Para pecinta
wayang mengakui bahwa wayang adalah
kesenian yang lengkap karena menunjukkan
berbagai lambang-lambang yang mendidik
penontonnya untuk menjadi manusia yang
baik. Hazim Amir mengatakan juga kalau
seni pertunjukan wayang kulit memiliki
banyak sekali aspek nilai dan norma yang
dapat diambil." Banyaknya nilai dan norma
yang terkandung dalam setiap pertunjukan
wayang kulit membuat seni pertunjukan ini
memang layak dijadikan media pendidikan
budi pekerti. Berangkat dari kebosanan
terhadap pendidikan budi pekerti dalam
sebuah instansi atau lembaga, seni
pertunjukan wayang kulit adalah media
pendidikan budi pekerti yang menarik bagi
para pecinta seni.

Banyaknya manfaat yang dapat diambil
dalam seni pertunjukan wayang kulit,
membuat presiden pertama Indonesia atau
bapak proklamator, Ir Soekarno, hobi
menonton seni pertunjukan yang penuh
dengan nilai dan norma ini.” Bung Karno,
sapaan akrab dari Ir. Soekarno, juga sering
menyelipkan nilai-nilai yang terkandung
dalam seni pertunjukan wayang kulit di
setiap pidatonya. Hal demikian membukti-
kan betapa banyaknya pendidikan yang ada
dalam seni wayang kulit.

Sedikit contoh kasus pendidikan budi
pekerti melalui media seni pertunjukan
wayang ketika dalam lakon Arjuna Wiwaha,
yaitu lakon yang menceritakan kisah Arjuna
melawan raksasa yang bergelar Prabu
Niwatakawaca. Dikisahkan kahyangan
sedang diganggu oleh Niwatakawaca dan
tidak ada seorang dewa pun yang mampu
menandinginya. Bersamaan dengan itu,
Arjuna sedang melakukan tapa brata untuk
mencari kesaktian di gua. Para dewa yang
melihat Arjuna melakukan tapa brata yang
khusyuk berdoa kepada dewa untuk

Bambang Hasrinuksmo, Ensiklopedi Wayang Indonesia. (Jakarta: Sena Wangi, 1999), hlm. 21.

Ibid, hlm. 29.

Banis Ism'un, Peranan Koleksi Wayang Dalam Kehidupan Masyarakat. (Yogyakarta: Depdikbud, 1990), hlm. 18.
Hazim Amir, Nilai-Nilai Etis Dalam Wayang. (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1991), hlm. 16.

Dokumen video dari Arsip Nasional Republik Indonesia.

78



Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi Pekerti (Ferdi Arifin)

ISSN 1907 - 9605

mendapatkan kekuatan merasa kagum
dengan kesungguhan hatinya. Dewa Indra
selaku pimpinan para dewa merasa Arjuna
adalah orang yang pantas untuk melawan
Niwatakawaca yang sedang merusak
kahyangan tempat para dewa. Untuk
membuktikan apakah Arjuna pantas atau
tidak dipilih oleh para dewa untuk
mengalahkan Niwatakawaca, dewa Indra
pun mencoba menguji kesungguhan hati dari
Arjuna. Dewa Indra menurunkan tujuh
bidadari untuk menggoda Arjuna yang
sedang bertapa, salah satunya adalah
Subadra, bidadari tercantik yang ada di
kahyangan. Para tujuh bidadari itu mencoba
menggoda tapa-brata Arjuna dengan tarian
yang erotis, sambil menyentuh sekujur tubuh
Arjuna untuk menggagalkan kekhu-
syukannya. Namun, Arjuna tidak merasa
terganggu dengan tujuh bidadari itu dan tetap
khusyuk melakukan tapa-brata. Hal
demikian membuat para bidadari merasa
sedih karena sudah merasa gagal menggoda
Arjuna, tetapi Dewa Indra dan para dewa
lainnya justru merasa senang melihat
keteguhan hati sang Arjuna. Kemudian
Arjuna dianugrahi kekuatan oleh Dewa Indra
dan diutus untuk menolong para dewa di
kahyangan melawan Niwatakawaca.
Akhirnya, Arjuna dapat memenangkan
pertempuran yang sengit antara Arjuna dan
Niwatakawaca, sehingga Arjuna dihadiahi
seluruh bidadari di kahyangan beserta
diperbolehkan tinggal di kahyangan Dewa
Indra. Namun, Arjuna yang sudah beberapa
saat tinggal di kahyangan dengan para
bidadari cantik di kahyangan merasa sedih
karena teringat oleh saudara-saudaranya.
Dengan berat hati Arjuna pamit dengan
Dewa Indra dan para bidadari di kahyangan
untuk kembali pada saudaranya yang sudah
ditinggalkannya. Demikian adalah cerita
singkat dari lakon Arjuna Wiwaha yang
pernah dimainkan oleh Ki Nartosabdo
kemudian diringkas oleh Mas Imam dalam
website khusus pecinta wayang

o Wayangprabu.com/2009/07/22/ki-nartosabdho-arjuna-wiwaha/

16
www.wayangprabu.com.

Sepenggal kisah dari lakon Arjuna
Wiwaha di atas adalah bentuk dari
pembelajaran tentang sebuah kehidupan
yang digambarkan dalam pagelaran seni
wayang kulit. Menurut penjelasan dari Linda
Nathan, bahwa sebuah seni tidaklah
memberikan suatu kebenaran maupun
menentukan sebuah kesalahan, tetapi para
penonton dibebaskan untuk memilih mana
yang menurutnya adalah baik dan benar
sesuai dengan jalan hidupnya.”” Oleh karena
itu, semua orang dapat menginterpretasikan
apa yang dilakukan Arjuna sebagai seorang
ksatria yang sangat khusyuk berdoa dan
berlaku sabar untuk mencapai suatu tujuan.

Setiap seni pertunjukan, termasuk
wayang kulit, sebenarnya adalah sebuah
media mentransfer pengetahuan dalam
berbagai aspek, tergantung lakon apa yang
akan dibawakannya. Kisah dari lakon Arjun
Wiwaha tersebut juga merupakan sebuah
bentuk pendidikan dari aspek moral. Seni
pertunjukan yang digunakan sebagai salah
satu cara untuk mengkomunikasikan suatu
tujuan baik di dalamnya, meskipun dalam
seni pertunjukan itu berbasis fiksi."

Dalam setiap lakon pewayangan,
pendidikan budi pekerti selalu ditampilkan di
dalamnya, tetapi tidak secara gamblang
disebutkan oleh dalang. Wayang kulit
merupakan sebuah kesenian yang tidak
menggurui para penontonnya, tetapi
penonton dipersilakan sendiri untuk menilai
mana yang baik dan buruk karena dalam
setiap pertunjukannya selalu menggunakan
simbol-simbol yang tersirat dalam kehidupan
manusia.”’

Hazim memaparkan hasil penelitiannya
bahwa wayang kulit memiliki 20 nilai luhur
atau nilai kesempurnaan. Hal demikian dapat
membantu manusia dalam melangsungkan
dan mempertahankan hidupnya untuk
mencapai kesempurnaan hidup, mengubah

7 Linda Nathan, A1l Students Are Artists. (ASCD: Education Leadership Journal, 2012), hlm. 50.

Mindy Roberta Carter, The Teacher Monologues. (The University of Columbia: RMIT Publishing, 2010).

Kanti Walujo, Dunia Wayang. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), hlm. 51-55.

79



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

manusia menjadi manusia sempurna dari segi
jasmani, rohani, maupun sukmawi. Selain
itu, wayang juga dapat membuat pribadi,
sosial, dan ketuhanan yang lebih baik,
termasuk dalam aspek budi pekerti.”

Menurut hasil penelitian dari Konser-
vatori Tari di Indonesia (1974), mengatakan
juga bahwa seni pertunjukan wayang kulit,
memiliki berbagai bidang pendidikan yang
dapat diambil oleh penontonnya, seperti
bidang antropologi, sosiologi, histori, religi,
sastra, psikologi, musikologi, simbolisme,
dan budi pekerti.”

III. PENUTUP

Pendidikan budi pekerti selalu dimun-
culkan dalam setiap lakon pewayangan,
tetapi dalang tidak menunjukkannya secara
gamblang. Aspek simbolisme dan filosofis
sangat kental dalam budaya Jawa, khususnya
seni pertunjukan wayang. Oleh karena itu,
seni pertunjukan wayang cocok menjadi
sebuah seni pertunjukan untuk media
pendidikan budi pekerti.

Setiap tokoh dalam wayang dan juga
lakon yang diceritakannya selalu menggam-
barkan kehidupan manusia. Kehidupan yang
kompleks dan berliku digambarkan dalam
seni pertunjukan wayang kulit. Meskipun
tokoh dan cerita yang digunakan adalah hasil
dari akulturasi budaya India dan agama
Hindu, namun bentuk kehidupan yang
digambarkan dalam pagelarannya selalu
dekat dengan kehidupan masyarakat sekitar,
termasuk ajaran budi pekerti.

DAFTAR PUSTAKA

Dalam pertunjukan wayang sendiri
memang sudah ada standar untuk
penyampaian pesan nilai dan moralnya.
Setiap satu lakon terbagi dalam tiga bagian,
yaitu; (1) bagian pertama adalah awal mula
cerita yang disusul dengan konflik yang
menimbulkan perang gagal, pada bagian ini
sering disebut dengan pathet nem karena
sesuai dengan gamelan yang mengiringinya;
(2) bagian kedua adalah munculnya
kekacauan, yang sering disebut gara-gara,
dalam bagian ini punakawan muncul dan
memberikan wejangan kepada tuannya, para
ksatria, yang biasanya adalah para Pandawa,
bagian ini diakhiri dengan perang kembang,
yaitu perang antara kejahatan dan kebaikan,
tetapi selalu dimenangkan oleh kebaikan,
gamelan yang dibunyikan berubah menjadi
pathet sanga; (3) bagian ketiga, fase ini
adalah bagian terakhir dari seni pertunjukan
wayang kulit dan disebut pathet manyura
sesuai dengan iringannya yang berubah.

Setiap bentuk, lakon, tokoh, dan apa pun
yang ada dalam seni pertunjukan wayang
semua mengandung nilai-nilai yang dapat
diambil. Sebuah kesenian yang penuh
filosofi dan simbolisme dalam setiap
pagelarannya adalah ciri kebudayaan Jawa.
Bentuk pendidikan budi pekerti, karakter,
dan lain sebagainya dimunculkan dalam
setiap pagelarannya. Dengan kata lain,
pendidikan budi pekerti bisa juga
disampaikan melalui media seni
pertunjukan, dan tidak selamanya
pendidikan itu berada dalam sebuah instansi
atau lembaga.

Argyle, E. and Gillie Bolton, 2005. Art In The Community For Potentially Vulnerable Mental
Health Groups, Vol. 105 No. 5, hlm. 340354. United Kingdom: Emerald Group

Publishing Limited.

Amir, H., 1991. Nilai-Nilai Etis Dalam Wayang. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan.

Carter, M. R., 2010. The Teacher Monologues, Creative Approaches to Research. Vol. 3, No.
1, The University of Columbia: RMIT Publishing.

Guritno, P., 1988. Wayang, Kebudayaan Indonesia dan Pancasila. Jakarta: Universitas

*"Hazim Amir, Op.Cit., hlm. 196.

21

Soedarsono, Beberapa Catatan Tentang Seni Pertunjukan Indonesia. (Yogyakarta: Konservatori Tari Di Indonesia, 1974), him. 20.

80



Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi Pekerti (Ferdi Arifin) ISSN 1907 - 9605

Indonesia Press.

Hasrinuksmo, B., 1999. Ensiklopedi Wayang Indonesia. Jakarta: Sena Wangi.

Hume, M. and Gillian Sullivan Mort, 2010. The Consequence of Appraisal Emotion, Service
Quality, Perceived Value and Customer Satisfaction On Repurchase Intent in The
Performing Arts. Australia: Emerald Group Publishing Limited, Vol. 24 No. 2, Journal
of Service Marketing.

Nathan, L.,2012. A/l Students Are Artists. ASCD: Education Leadership Journal.

Isma'un, B., 1990. Peranan Koleksi Wayang dalam Kehidupan Masyarakat. Yogyakarta:
Depdikbud.

Soedarsono, 1970. Beberapa Catatan Tentang Seni Pertunjukan Indonesia. Yogyakarta:
Konservatori Tari Indonesia Di Yogyakarta.

, 1989. Seni Pertunjukan Jawa Tradisional dan Pariwisata di Daerah Istimewa
Yogyakarta. Yogyakarta: Depdikbud.

,2002. Seni Pertunjukan Indonesia di Era Globalisasi. Yogyakarta: Gadjah Mada
University Press.

,2003. Seni Pertunjukan dari Perspektif Politik, Sosial, dan Ekonomi. Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press.

Sukanto, S., 1996. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.

Walyjo, K., 2000. Dunia Wayang. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

William, M., 2002. Sanskrit Dictionary. Cognate Indo-European Language: Bhaktivedanta
Book Trust International.

81



Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

KESENIAN DONGKREK, PANDANGAN DUNIA,
DAN NILAI KEBIJAKSANAAN'

Rohman

Pogung Lor Blok F 16 Rt 12, RW 48
Mlati Sleman Yogyakarta
e-mail:roh_m@yahoo.com

Naskah masuk : 26-03-2013
Revisi akhir : 15-05-2013
Disetujui terbit : 20-05-2013

DONGKREK: ITS WORLD VIEW AND WISDOM

Abstract

Dongkrek is a Javanese traditional performing art. Its dynamic is partly caused by its capability
to present the symbols of the Javanese ways of life which adore the harmony and essence of Zié? Using
Gertz's perspective of interpretation (1992), this study examines the interrelation among these aspects.
The result is that Dongkrek contains moral values expressed by the masks. These values are manifested
in a Javanese philosophical concept “‘jumbuhing kawula Gusti” which deals with the wisdom of life.
These moral values are actualized through the function of Dongkrek as an entertainment and guidance
of life. The Javanese greatly appreciate hard work and not ‘?aziness. The lyric of a Javanese song
entitled Menthog-Menthog (menthog is angsa-cairina moschata) criticizes a lazy person.

Keywords: dongkrek, javanese view, wisdom
Abstrak

Kesenian Dongkrek merupakan salah satu seni tradisi yang mampu tumbuh dinamis dan
menjaman. Melalui simbol-simbolnya, kesenian ini mampu menghadirkan pesan alam pikir Jawa
yang mendambakan keharmonisan ﬁ)idu  dan hakekat;%ya. Untuk memahami korelasi itu, kajian ini
mendasarkan pada hasil penelitian kualitatif tentang Kesenian Dongkrek, yang ditafsirkan melalui
perspektif intepretif Geertz (1992). Melalui metode seperti itu diketahui bahwa, kesenian dongkrek
memiliki nilai-nilai pesan moralitas budi pekerti yang disampaikan melalui simbol topeng-topengnya.
Dalam pandangan dunianya, keharmonisan dan hakekat pesan tersebut terkandan dalam nilai
filosofis Jawa yang berwujud rasa jumbuhing kawula gusti, sebuah konsep budi pekerti tentang
kebijaksanaan. Nilai ini dibangkitkan melalut fungsi keseniannya sebagai tontonan dan tuntunan.
Dalam pandangan Jawa, kebangkitan ini wujud nilai budi pekerti tentang perjuangan, kerja keras,
dan bukan nilai malas seperti perilaku ménthog (angsa-cairina moschata) dalam syair tembang Jawa
yang menjadi media kritiksimgoliknya.

Kata Kunci: dongkrek, pandangan jawa, kebijaksanaan

I. PENDAHULUAN yang menjaman, membuat kesenian ini
mampu menorehkan dua pesan khasnya,
yaitu: sebagai tontonan sekaligus juga
tuntunan. Sebagai tontonan kesenian ini
ingin memberi “semangkuk’ hiburan kepada
dunia sosial yang lebih luas. Sebagai
tuntunan, kesenian ini ingin menghadirkan
sebuah pengetahuan tradisi masa lalu yang
dinilai mengandung nilai-nilai etika dan

Dongkrek merupakan seni tradisi
berbentuk seni pertunjukan, yang telah
mendapat tempat di hati warganya sebagai
kesenian khas daerah Madiun, Jawa Timur.”
Kesenian ini lahir sejak 1867 (abad ke 17),
sebagai buah dari hasil dinamika sosial
politik pada waktu itu. Masa lalunya yang
begitu menyejarah dan perkembangannya

Beberapa isi tulisan ini disarikan dari hasil penelitian, “Revitalisasi Kesenian Dongkrek Dalam Rangka Penguatan Budaya Lokal:
Studi Kesenian Dongkrek Desa Mejayan, Kecamatan Mejayan, Madiun” Penulis termasuk salah satu anggota tim di dalamnya. Terima kasih
kepada anggota tim yang lain, yang telah mengijinkan saya mengutip beberapa hal yang terkait dengan tulisan ini.

Penetapan kesenian ini sebagai kesenian khas Madiun oleh Pemda Madiun pada 9 Nopember 2009 dengan No:
188.45/677/KPTS/402.031/2009 dianggap sebagai kebaikan hati, setelah hampir 1,5 abad (1867-2013) tidak mendapatkan perhatian dan
kepedulian.

83



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

moral yang mampu menuntun sikap dan
perilaku manusia ke arah yang lebih baik.

Dalam upaya mewujudkan dua pesan
khasnya tersebut, kesenian ini terus
merevitalisasi diri guna beradaptasi dengan
jiwa jamannya. Baik dari unsur aktor
penggerak, bentuk dan waktu penyajian,
unsur sajian (kostum, musik, penari,
lagu/lirik, alur cerita), maupun aturan dalam
sajian (sesaji, mantra/doa, upah/honor),
semua disesuaikan kebutuhan jamannya.
Dari unsur aktor, semula kesenian ini hanya
dimotori oleh inovatornya, R. Ngabei Lo
Prawirodipuro (1867), tetapi seiring dengan
kebutuhan jamannya kesenian ini menjadi
milik bersama masyarakat dengan meli-
batkan berbagai aktor seni, pemerintahan
lokal (dari kepala desa sampai ke dinas
kebudayaan), maupun para pelajar (SD
sampai SMA) sebagai generasi penerusnya.
Dari segi sajian, semula kesenian ini hanya
disajikan setahun sekali, tetapi seiring
perubahan jaman diubah menjadi disetiap
acara hari besar, festival, maupun hajatan-
hajatan khusus. Begitu juga dengan unsur
sajian dan aturan penyajian, semua
disesuaikan dengan kebutuhan jamanya.
Peralatan musik ditambah, gerakan tari
dikreasi, lagu-lagu dimodifikasi, dan alur
cerita beserta waktu pertunjukan bisa
diperpanjang atau dipersingkat. Satu hal
yang menjadi tujuan, semua itu diadopsi agar
unsur tuntunan dan tontonan menjadi satu
kesatuan yang menghibur. Sehingga bagi
para pendukungnya, dinamika perubahan
kesenian seperti itu, selain masih dapat
diposisikan sebagai ruang ekspresi dalam
berkeseniannya juga masih bisa difungsikan
sebagai warisan tradisi leluhur dari masa
lampaunya.

Banyak studi pendahulu yang telah
mengkaji seluk beluk kesenian ini. Mulai dari
sejarahnya (Walgito, 2003), tradisi ritualnya
(Dhorantsia, 2005), karakteristik topengnya,
(Triatmoko, 2006), upaya pelestariannya

(Swandaru, 2007), folklor lisannya
(Kridonegoro, 2008), nilai-nilai
pendidikannya (Pahlevi, 2010), model seni
tariannya (Rudyanto, 2011), sampai kepada
strategi revitalisasinya (Kutanegara dkk,
2012). Bagi tulisan ini, keseluruhan studi-
studi tersebut telah memberi konteks
pemahaman bahwa, kesenian dongkrek telah
mengalami periode kesejarahan yang sangat
panjang. Sesuai hasil kajian Kutanegara,
dkk, (2012), periode kesejarahan tersebut
dibagi kedalam lima masa berdasarkan
dinamika tumbuhkembang kesenian ini dari
jaman ke jaman. Pada awal kemunculannya
(1867-1915) kesenian dongkrek difungsikan
sebagai seni sakral, pada masa transisi (1915-
1975) dan kebangkitan (1975-1980) sebagai
seni rakyat, dan pada masa perkembangan
(1980-2009) sampai kejayaan (2009-2012)
difungsikan sebagai seni sakral sekaligus
seni pertunjukan yang membawa pesan
tuntunan di atas.’

Tulisan ini, tentu tidak mungkin mampu
memberikan pemahaman yang setingkat
dengan studi-studi sebelumnya. Tulisan ini
hanya mengambil satu sisi dari pandangan
dunia kesenian tersebut terhadap dunia
sosialnya. Sebagai kesenian tradisi yang
menjaman, tentu memiliki pesan-pesan
simbolik yang juga bersifat menjaman.
Pesan-pesan menjaman yang telah lintas
generasi inilah yang menjadi titik tekan
dalam tulisan ini. Metode analisis deskriptif
yang didasarkan pada perspektif intepretif
Geertz' digunakan sebagai kerangka
pedoman dalam membahas fokus kajian
dalam tulisan ini. Perspektif tersebut,
kemudian disinergiskan dengan model
berpikir orang Jawa menurut pandangan
Laksono.’

Oleh karena kesenian dongkrek lahir,
tumbuh, dan berkembang di tanah Jawa,
maka pandangan dunia yang dimaksud
dalam kesenian ini, akan dilihat melalui
model berpikir orang Jawa. Model berpikir

: Kutanegara dkk., Revitalisasi Kesenian Dongkrek dalam Rangka Penguatan Budaya Lokal: Studi Kesenian Dongkrek Desa Mejayan,
Kecamatan Mejayan, Madiun. Kerjasama FIB-UGM dengan BPNB Yogyakarta, 2012.

* Clifford Geertz, Tafsir Kebudayaan. (Yogyakarta: Kanisius, 1992a), hlm. 57.
: Laksono, Tradisi dalam Struktur Masyarakat Jawa Kerajaan dan Pedesaan: Alih Ubah Model Berpikir Jawa. (Yogyakarta: Kepel,

2009), him 39.

84



Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

ini menekankan pada tercapainya situasi
yang harmonis, seimbang, dan selaras dalam
melihat dunianya. Dunia seperti ini
diistilahkan oleh orang Jawa sebagai dunia
yang harmonis lahir batin (tata tentrem),
yang berarti orang Jawa sudah bisa njawa
(manusiawi) dan menemukan kejawaannya
(njawani/sesuai adat budaya Jawa).
Sebaliknya dunia yang kacau, krisis, dan
penuh kebencanaan diistilahkan dengan
semrawut, gonjang-ganjing, yang berarti
telah terjadi ketidakharmonisan dan banyak
perilaku durung Jawa 'belum Jawa' (belum
'benar-benar' jadi manusia Jawa). Tingkah
laku durung Jawa ini, bisa berupa tindakan-
tindakan kejahatan, gaya hidup
menyimpang, anak-anak yang masih kecil,
orang-orang tolol/bodoh, orang tidak
terpelajar, orang tidak tahu aturan/tidak
bermoral, dan yang paling ekstrim adalah
orang edan.’ Tulisan ini akan melihat semua
itu dengan model berpikir orang Jawa yang
disimbolikkan melalui kesenian Dongkrek di
atas.

II. PANDANGAN DUNIA SEBAGAI
KERANGKA PEMIKIRAN

Geertz' menyebutkan bahwa, pandangan
dunia merupakan gambaran manusia tentang
kenyataan apa adanya, konsep-konsep
mereka tentang alam, diri, dan masyarakat.
Pandangan dunia mengandung gagasan-
gagasan dari mereka (manusia) yang paling
komprehensip mengenai tatanan, yang
perwujudannya digambarkan berdasarkan
kenyataan apa adanya.

Oleh karena itu, pandangan dunia lebih
mencakup segi-segi kognitif (yang berada
pada tataran empiris fungsional), dibanding-
kan segi-segi moral estetis (yang berada pada
tataran logika, pemikiran)." Segi-segi
kognitif ini banyak diwujudkan melalui
simbol-simbol, dan kenyataan apa adanya
tersebut tersusun oleh makna-makna yang

Ibid.,hlm. 51.
Ibid.,hlm. 50.
1bid.,hlm. 57.
1bid.,hlm. 62.

© % = o

dihasilkan oleh simbol-simbol tadi.

Simbol-simbol itu bisa dipentaskan
dalam prosesi ritus-ritus, atau dikaitkan
dengan mitos-mitos. Keberadaannya juga
bisa menggetarkan (emosi, jiwa, diri) atau
hanya sekedar memikat daya rasa dari para
pemilik, penganut atau penggemarnya.
Namun, simbol-simbol itu meringkas
tentang apa yang diketahui mengenai dunia
apa adanya, meringkas kualitas hidup yang
ditopangnya, dan menggambarkan tentang
cara seseorang seharusnya bertindak di
dalamnya.” Pandangan dunia pada dasarnya
merupakan gambaran manusia akan
pemaknaan dan cara-cara seharusnya
bertindak dengan simbol-simbol seperti itu.

Salah satu kekhasan dari model cara
berpikir orang Jawa adalah, simbolik. Kon-
struksi pandangannya banyak dituangkan
dalam simbol-simbol, seperti: lagu-lagu
(ménthog-ménthog, macapatan), gerak-
gerak tari (tari bedaya ketawang, bedaya
tunggal jiwa), gerak gerik tingkah laku
(sembah, mbungkuk, laku dhodhok),
tatakrama berbahasa (ngoko, madya, krama,
krama inggil), pusaka-pusaka (keris,
tombak) maupun melalui seni pertunjukan
(wayang, ketoprak). Melalui simbol-simbol
ini pemikiran-pemikiran dan pandangan-
pandangan orang Jawa dirangkum dan
direpresentasikan. Tujuan terdekatnya
mencapai keharmonisan dunia lahir batin
(tata tentrem), sedangkan terjauhnya
menggapai rasa terakhir, yaitu: sebuah
kebijaksanaan (adhem ayem)."

Pandangan dunia orang Jawa seperti itu
dikatakan oleh Laksono (2009) telah
mentradisi dan bersiklus. Untuk mencapai
keharmonisan lahir batin (rasa tata tentrem
dan adhem ayem) diatas, orang Jawa harus
bergerak memutar searah jarum jam dari
aspek transenden esensial (dunia suci)
menuju aspek imanen eksistensial (dunia
empiris) melalui aspek esensial imanen

Clifford Geertz, Kebudayaan dan Agama. (Yogyakarta: Kanisius, 1992b), hlm. 54.

85



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

(tradisi kepercayaan) (dari [ ke IV, lewat Il ke
III), atau dari dunia yang dipercaya bernilai
suci/murni/tidak bernoda, ke dunia materi
yang penuh nafsu lahiriyah, dengan melewati
ruang tradisi dan kepercayaan, sebelumnya
akhirnya kembali lagi ke dunia yang
dipersepsi bersih, suci dan tidak bernoda,
melalui ritus dan ritual yang diwajibkan oleh
dunia kepercayaanya. Dalam upaya tersebut,
orang Jawa percaya ada upaya-upaya ritual
tertentu (seperti; lelaku, tapa, selamatan,
ruwatan) agar kebersihan diri dapat dicapai
kembali. Kebersihan diri yang telah kembali
inilah disebut dengan rasa damai yang
harmonis (ayem tentrem) atau sebuah rasa
terakhir yang disimblikkan dengan
bersatunya diri dengan gustinya (jumbuhing
kawula lan gusti).

TEORI/ESENSIAL
I 1T

—
\

TRANSENDENTAL IMANEN

</V
v i
PRAKTEK/EKSISTENSIAL

Bagan 1. Model Berpikir Orang Jawa Menurut
Laksono'' (2009:39)

Setelah itu hidup dibayangkan akan
berputar kembali menuju aspek transenden
esensial lewat transenden eksistensial
(kembali ke I lewat IV). Dalam pergerakan
ini, titik pusat memegang peran penting,
karena mempengaruhi upaya mencapai rasa
tata tentrem-adhem ayem tersebut. Pada titik
pusat inilah tokoh simbolik Semar diha-
dirkan. Bagi orang Jawa, Semar dipandang
sebagai simbol penyerasi, pemersatu
sekaligus juga penjernih segala ambiguitas
dari tatakehidupan dunia. Melalui tokoh ini
prinsip oposisi biner (hitam-putih, baik-
buruk, tuan-hamba, raja-kawula) dilebur ke
dalam satu kutub, satu rasa, yang
pemaknaannya sedalam konsep rasa dalam
Jjumbuhing kawula gusti” (kesatuan hamba

""" Laksono, Op.Cit., hlm. 39.

dengan Tuhannya/rakyat dengan rajanya).

Dalam perputaran itu, orang Jawa akan
memandang gejala yang berbeda-beda pada
setiap bidang dalam model di atas. Pada
bidang I dia akan melihat sesuatu yang
suci/murni/tidak bernoda/rohaniah, dan
ditempatkan pada posisi yang superior. Pada
bidang II terdapat upaya orang Jawa untuk
mengubah takdir/titah/kutuk melalui tradisi
ruwatan, atau selamatan. Pada bidang III
terlihat tentang perwujudan orang Jawa yang
dikuasai oleh sesuatu yang bersifat
duniawi/materi/nafsu-nafsu/lahiriah, dan
pada bidang IV, dipandang sebagai upaya
orang Jawa untuk menjauhi nafsu duniawi di
bidang III melalui puasa, tapa, atau lelaku.
Terlihat bahwa, pada bidang II terdapat
tindakan supra alami (kepercayaan/teori)
dari orang Jawa yang mengimanen (bersih
diri), sedangkan pada bidang IV terdapat
upaya nyata (empiris) yang menstransenden
(purifikasi/pemurnian diri). Melalui model
berpikir seperti inilah pesan simbolik dalam
kesenian dongkrek, akan dicoba dipahami
dan dihadirkan.

I11. SAJTAN KESENIAN DONGKREK

Pernyataan Geertz" tentang pandangan
dunia sebagai gambaran manusia tentang
kenyataan apa adanya di atas, salah satunya
diwujudkan oleh orang Jawa (Madiun)
melalui kesenian dongkrek. Kesenian ini
dibangun melalui 4 unsur simboliknya yaitu:
(1) Empat buah gandarwa (raksasa)
bertopeng merah, hitam, putih, dan hijau; (2)
Roro Perot bertopeng putih; (3) Roro Ayu
bertopeng kuning muda; dan (4) orang tua
(Eyang Palang) bertopeng kuning kusam.
Topeng gandarwa menyimbolkan makhluk
halus yang jahat dari ngalam lelembut (dunia
gaib/dunia makhluk halus), topeng Roro
Perot dan Roro Ayu simbol abdi kinasih (abdi
setia) Eyang Palang, dan topeng orang tua

2 Konsep jumbuhing kawula gusti menurut Moertono (1968:14-25) dan Mudjanto (1986:107-108) terkutip dalam Woodward,
(1999:106), merupakan konsep sentral dalam pemikiran keagamaan dan teori politik Jawa. Konsep ini juga metafora paling umum untuk
kesatuan mistik dan model hubungan sosial hierarkis dalam negara tradisional,). Dalam konteks ini konsep ini melambangkan rasa terakhir,
nol rasa, sebuah kesatuan hubungan hormonis yang paling ideal, tidak terdefinisikan dan terasionalkan.

13

Clifford Geertz, Ibid.,hlm.51.

86



Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

simbol tokoh sakti dan berwibawa dari
ngalam donya (dunia nyata/empiris).
Melalui tokoh-tokoh tersebut, sajian atraksi
dikonstruksi dengan alur cerita” sebagai
berikut:

[0]..ccvenen.. Konon, Wilayah Desa
Mejayan dikenal sebagai wilayah yang
aman, subur, dan mardikan. Di situ
tingial R.Ngabehi Lo Prawiradipoera,
selaku Palang (pimpinan) di desa
Mejayan, yang dikenal sakti. Suatu
ketika desa ini dilanda ﬁaﬁveblu (wabah
penyakit) yang menyebabkan kematian
dan kesengsaraan warganya. Raden
Tumenggung Prawirodipoero II
(ayahnya) berpesan agar R.Ngabehi Lo
Prawirodipoero nenepi (bersemedi) di
tempat yar;{g sunﬁr/%, untuk memohon
petunjuk Yang Maha Kuasa, guna
mengatasi pageblug. Selama bersemedi,
dia diserang para gandarwal/gendruwo,
tetapi tidak tergoyahkan. Kemudian
datang seberkas sinar putih yang
berubah menjadi sosok laki-laki tua
bersama sosok perempuan berwajah
pérot. Lelaki in1 kemudian memberinya
cemethi sada lanang (janur kuning)
untuk mengusir para gandarwa yang
menyerangnya. Sebelum pergi, lelaki
tua itu berpesan, bila penyebab
pageblug adalah gandarwa berwujud
Jin, setan brakasakan. Akhirnya para
gandarwa berhasil ditundukkan dan
diberi tugas membantu R.Ng. Lo
Prawirodipoero men%usir wabah
penyakit di desanya. Setelah kembali ke
desa, dia membuat sarana ritual untuk
pengusiran pageblug dengan mencip-
takan replika (topeng) orang tua,
gandarwa, dan perempuan pérot yang
ditemui pada saat nemepi. Bersama
pusaka-pusakanya, topeng-topeng itu
dimandikan dan diarak kelilin
kampung dengan diiringi musi
kenthongan, bedhug, korék, dan gong

14

mewakili dengan model berpikir orang Jawa di atas.

beri, untuk mengusir pageblug. Pertama
kali arak-arakan dilakukan Kamis
Kliwon malam Jumat Legi, dengan
seluruh pengarak laki-laki dan tidak
berbusana. Pada malam berikutnya
pengarak memakai busana goni, tetapi
tidak disertai pusaka-pusaka. Ritual
arak-arakan ini berlangsung selama
selapan dina (35 hari). ....... , Konon
setelah prosesi itu, seluruh pageblug
hilang, dan warga kembali hidup tenang
seperti biasanya. Akhirnya para
gandarwa disuruh kembali ke tempat
asalnya, dan akan dipanggil lagi apabila
bencana serupa terulang, [0],"

Berdasarkan model berpikir orang Jawa
di atas, bidang I disimbolkan dengan kondisi
Desa Mejayan (ngalam donya) yang tata
tentrem,'® sebuah situasi transenden esensial
yang bersifat teoritik. Kondisi itu tergoyah
oleh pageblug dari kekuatan supraalami
(ngalam lelembut) yang disimbolkan dengan
empat gandarwa (raksasa) bertopeng merah,
hitam, putih, dan hijau. Dalam pandangan
orang Jawa empat warna ini sering dikaitkan
dengan nafsu-nafsu lahiriah manusia."”
Kegoncangan ngalam donya itu adalah
gambaran dari bidang III, tempat materi dan
nafsu-nafsu lahiriyah didewakan oleh
manusia.

Kemudian ada upaya manusia di ngalam
donya untuk mengubah titah atau takdir
bencana (krisis) melalui tapa/nenepi/lelaku
menjauhi nafsu-nafsu lahiriah agar memper-
oleh petunjuk atau kasekten. Gambaran ini
mewakili perilaku orang Jawa di bidang IV.
Nenepi dilakukan oleh seorang tokoh desa
(Eyang Palang) dan memperoleh kasekten
dari cahaya putih yang berasal dari alam

Perlu diketahui ada 4 jenis alur cerita yang telah mengalami modifikasi secara lintas generasi, dan alur cerita ini saya nilai lebih

* Konstruksi cerita ini didasarkan pada wawancara Doelrakhim, 29 Oktober, 2012, dalam Kutanegara, dkk, 2012).

' Kondisi tata tentrem (tenteram) di sini ditafsirkan sebagai kondisi selamat (keselamatan), suatu keadaan murni, tidak bernoda, nol
rasa, mirip seperti sebuah keadaan yang kembali pada waktu sebelum ada penciptaan (kekosongan yang membawa suasana rohaniah terasa

aman, tenang, tenteram).
17

Dalam cacatan kesejarahan masyarakat Jawa, keterkaitan warna dengan nafsu manusia ini merupakan hasil perluasan pengaruh Islam

terhadap sistem macapat yang dikenal lebih dahulu oleh orang Jawa dari pengaruh mitologi India, (Lombard, 2008). Dalam sistem itu warna
homolog dengan keempat arah mata angin, dan hari pasaran dalam kalender Jawa. Warna merah sama dengan selatan=pahing, putih
(timur=legi), hitam (utara=wage), kuning (barat=pon) dan multiwarna (pusat=kliwon). Setelah mendapat pengaruh Islam warna-warna ini
dikaitkan dengan nafsu-nafsu yang ada dalam badan rohani setiap manusia. Penegasan ini terdapat dalam Serat Wirid (Hadiwijono,
1967:135-141) dan Serat Cebolek (Soebardi, 1975:1994-1995, dalam Woodward, (1999:281). Perlu dicatat, warna hijau tidak dikenal dalam
sistem ini, sehingga sangat dimungkinkan warna hijau dalam topeng dongkrek itu akibat pengaruh Islam, karena warna hijau identik dengan
warna agama Islam. Sesuai alur cerita di atas, kesenian dongkrek menggabungkan sistem ini untuk menentukan hari sakral/hari suci sebagai
hari untuk ritual kirab (ruwatan desa), yaitu: pada Kamis Kliwon malam Jumat Legi. Ini berati dia memilih multiwarna (campuran; Jawa:
carub) dan berkedudukan di pusat (0). Pilihan ini secara simbolik berkorespondesi dengan keberadaannya di wilayah Caruban
(Jawa:carub)-Madiun, dan juga selaras dengan model pikir Jawa di atas yang mementingkan pusat sebagai titik hakekat, nol rasa, murni,
awang uwung, rumah Semar, dan sesuatu yang diidam-idamkan.

87



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

transenden esensial.” Melalui kasekten ini,
kegoncangan ngalam donya dipulihkan
dengan ritual yang disimbolkan dengan
mengarak gandarwa (4 warna) keliling desa
(ruwatan desa). Tindakan ini mewakili
bidang II dan IV, yang menggambarkan
sebuah upaya dari manusia Jawa untuk
memulihkan krisis dengan lelaku dan prosesi
ritual.” Prosesi ini dimaksudkan untuk
mengembalikan tatanan ngalam donya
menjadi harmonis kembali.

Setelah itu, pageblug hilang dan kondisi
ngalam donya maupun ngalam lelembut
kembali seimbang. Keseimbangan ini
mewakili titik pusat (0), tempat rasa
ketenangan (tata tentrem) dan kedamaian
(adhem ayem) bisa diraih secara mempribadi
dalam dunia batin/rohaniah manusia. Pada
akhirnya gandarwa (raksasa) dikembalikan
ke ngalam lelembut oleh manusia (Eyang
Palang) dan akan dipanggil kembali bila
bencana berulang. Substansi ini masih
mewakili titik pusat (0), sebuah bentuk
tindakan kebijaksanaan dari manusia yang
disimbolkan melalui tokoh Semar di atas.

YRy

" Foto 1. Unsur Kesenian Dongkrek .
Sumber: Dokumen penulis 2012

Kesenian dongkrek telah menggam-
barkan sebuah cara berpikir yang melingkar
(bersiklus), dari keadaan damai (tata
tentrem/0)), menuju krisis (gonjang-ganjing)
bersama pemulihannya, dan kembali ke
damai (adhem ayem/()). Pola ini memang
bukan hanya khas kesenian dongkrek, tetapi
juga khas alam berpikir Jawa. Di mana pun
orang Jawa berada, pola seperti itu selalu
menjadi mentalitasnya. Seperti kata Geertz”
tujuan terdekat dari cara berpikir seperti itu
adalah ketenteraman dan keharmonisan,
suatu keadaan yang sangat didambakan dan
diidam-idamkan oleh orang Jawa. Bagi
orang Jawa keadaan ini bukan hanya
mewakili kondisi kestabilan (zetep),
ketertiban (tertib), dan ketenteraman
(tentrem), tetapi juga ketenangan rokhani,
sebuah harmoni dasar antara manusia dengan
dunianya. Geertz’' menggambarkan
keharmonian itu sebagai pencapaian rasa
terakhir, yaitu: sebuah kebijaksanaan.

IV. PESAN DAN NILAI
DONGKREK

Apabila dilihat dari alam pikir Jawa,
banyak pesan simbolik yang telah
disampaikan oleh kesenian dongkrek melalui
alur ceritanya di atas. Dari sekian banyak
pesan itu, terdapat empat pesan simbolik
yang selaras dengan alam pikir Jawa, yaitu:
pesan keharmonisan, krisis, takdir, dan
pengendalian nafsu.

SIMBOLIK

A.Pesan Keharmonisan

Pesan ini digambarkan secara simbolik
oleh kesenian dongkrek melalui kembalinya
keseimbangan ngalam donya (dunia

* Digunakannya prinsip kasekten dalam alur cerita kesenian ini, dapat dikatakan khas alam pikir Jawa. Dalam alam pikir Jawa, kasekten

digunakan untuk memerangi kejahatan, atau ketika masa raja dan para wali dahulu digunakan untuk legitimasi kekuasaan, dan keagamaan.
Sumber kasekten bisa diperoleh dari tapa keras, atau lelaku prihatin yang kuat. Objek kasekten sering diwujudkan dalam pusaka, ilmu
kebatinan, agar bisa diwariskan dari generasi ke generasi. Melalui kasekten inilah para raja/wali dapat mengklaim diri telah memiliki
hubungan khusus dengan Tuhan (Allah) sebagai dasar untuk mengatur kekuasaan atau memerangi kejahatan tersebut, (Woodward, 1999).
Satu lagi, sumber kasekten dalam alur cerita kesenian itu adalah cahaya putih. Dalam alam pikir Jawa, cahaya putih direpresentasikan dengan
Tuhan (Allah) atau simbol wahyu, yang melaluinya Allah berkomunikasi dengan nabi-nabinya, dan menurut tradisi mistik, dengan wali-
walinya, (Woodward, 1999). Keseluruhan unsur ini (kasekten, pusaka, cahaya putih) juga dikonstruksikan dalam alur cerita kesenian
dongkrek. Dengan demikian, menjadi dapat diketahui bila kesenian ini (dongkrek) memiliki keselarasan dengan alam pikir Jawa, yang
memandang sebuah legitimasi penting untuk diteguhkan. Dalam kesenian dongkrek, legitimasi ini tentu bukan untuk mengatur kekuasaan

seperti dulu, tetapi lebih difungsikan untuk meneguhkan dirinya sebagai kesenian tradisi yang sakral dan layak dipertahankan.
" DiDesa Mejayan, ritual itu berwujud selamatan bersih desa, selamatan di makam Eyang Palang yang dilanjutkan dengan kirab (arak-

arakan) kesenian dongkrek keliling desa pada keesokan harinya.
* Clifford Geertz, 1992b. Op.Cit.., hlm. 62.

21

Ibid., hlm. 62.

88



Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

manusia) dengan ngalam lelembut (dunia
gaib). Dalam alam berpikir Jawa,
keseimbangan dua alam ini sering digam-
barkan sebagai wujud keharmonisan.
Penggambaran seperti ini, sejauh diwakili
oleh kesenian-kesenian tradisi Jawa, adalah
khas alam berpikir Jawa.”” Namun,
substansinya bukan terletak pada nilai seperti
itu. Pesan terpenting dari keharmonisan yang
digambarkan dalam kesenian dongkrek
adalah perjuangan. Dalam alur ceritanya
digambarkan, bila keharmonisan selalu
menuntut perjuangan, dan terus diper-
juangkan.” Sesuai alur cerita itu, perjuangan
itu dilalui melalui ritual nemnepi,
menaklukkan gandarwa, dan mengkirabkan
kesenian dongkrek keliling desa. Setelah
upaya itu dilaksanakan, sebuah kehar-
monisan bisa diwujudkan.

Situasi yang harmonis seperti itu, dalam
alam pikir Jawa, adalah situasi tata tentrem,
penuh keselamatan. Situasi ini mewakili
bidang I, sebagai gambaran keadaan rohani
orang Jawa yang bersih, tidak bernoda dan
tenteram. Nilai rasa-nya digambarkan secara
teoritis seperti alam para dewa, kahyangan,
yang suci tidak bernoda. Namun, karena
bidang I terbuka dengan bidang III (yang
berisi materi, duniawi dan nafsu-nafsu),
maka keharmonisan itu akan tetap bisa
ternoda. Oleh karena itu, keadaan harmonis
seperti itu harus terus diperjuangkan. Ini
berarti menggambarkan bila keharmonisan
bukan absolut, tetapi bisa ternoda oleh
dorongan nafsu-nafsu duniawi. Namun alam
berpikir orang Jawa, memiliki mekanisme
untuk membersihkan noda, dan mengem-
balikan keharmonisannya kembali (bidang
10).

Relasi ini memperlihatkan, bila kesenian
dongkrek memiliki nilai pesan yang cocok
dengan alam pikir Jawa, yang memang
mendambakan keadaan harmonis dalam
keseimbangan (tata tentrem). Dalam alam

22

pikir Jawa orang seperti itu sering dikatakan
sebagai 'orang yang pandai membawa diri'
(Jawa: njawani/wis njawa). Artinya, pesan
keharmonisan yang dibawa oleh kesenian
dongkrek, selain menyampaikan nilai budi
pekerti tentang perjuangan (untuk
keharmonisan), kemudian kepribadian diri
(njawani), juga nilai keadilan (yang
disimbolkan dengan bersandingnya kembali
ngalam donya dengan ngalam lelembut).

B. Pesan Krisis

Pesan ini disampaikan oleh kesenian
dongkrek melalui istilah pageblug di atas.
Dalam alam berpikir Jawa, pesan ini
merupakan simbolik dari keadaan krisis yang
dipercaya terus bersiklus dalam kehidupan-
nya. Kondisi krisis bisa disebabkan oleh
kekuatan supraalami, atau dialami ketika
akan melewati masa peralihan dalam siklus
hidupnya. Sesuai alam pikir Jawa di bidang
I1, situasi krisis seperti itu bisa diselesaikan,
tetapi harus disikapi dengan tindakan yang
njawani, yaitu: sabar (mampu mengendali-
kan diri), sareh (tenang dan hati-hati), dan
saleh (ingat terus pada Tuhan). Hal ini
karena, dalam alam berpikir Jawa, berlaku
prinsip pengaturan dan penyelesaian segala
sesuatu menurut sebuah model idaman yang
di dalamnya mencakup kesopanan (unggah
ungguh) dan budi bahasa halus (tatakrama).
Tindakan sabar, sareh, dan saleh merupakan
cerminan dari model idaman ini.

Seperti terlihat dalam kesenian
dongkrek, cermin tindakan njawani ini
disimbolkan melalui perilaku Eyang Palang
yang menanggulangi pageblug melalui ritual
nenepi (sabar), menenteramkan gandarwa
(sareh), dan meminta petunjuk Tuhan (saleh).
Selain itu, tindakan ini juga tercermin pada
cara penyelesaian krisis dengan ritual
pengkiraban, dan pengembalian gandarwa
(penyebab krisis) ke alamnya, dan bukan
dimusnahkan melalui kasektennya.

Model berpikir serupa juga terlihat jelas dalam alur cerita pada seni pertunjukan wayang, ketoprak, maupun ludruk, yang semuanya
menggambarkan pentingnya keseimbangan dan keharmonisan dalam hidup sebagai orang Jawa (khas kejawen). Konsep keseimbangan ini
sangat penting bagi orang Jawa dan betul-betul sangat membayangi alam pikiran semua orang Jawa, sehingga sering muncul dalam wacana

para dalang maupun seni pertunjukan tradisi.

? Perjuangan terus menerus itu digambarkan oleh kesenian dongkrek melalui kirab (arak-arakan) setiap tahun yang diselenggarakan
pada hari Kamis Kliwon malam Jumat Legi di bulan Sura. Pada setiap hari dan bulan ini ngalam ndonya dipersepsi sedang krisis, dan agar
krisis itu tidak berubah menjadi bencana, dilakukan ritual sakral kirab seni dongkrek keliling desa.

89



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Apabila mengikuti model alam pikir
Jawa tersebut, tindakan seperti ini dikatakan
dengan tindakan yang sudah njawani, karena
di dalamnya telah terkandung jiwa kesabaran
(sabar), kehati-hatian (sareh), dan budi
keluhuran (saleh). Dengan begitu, pesan
krisis yang disampaikan oleh kesenian
dongkrek pada dasarnya mengandung nilai
budi pekerti tentang tanggungjawab,
kesabaran (sabar), kehati-hatian (sareh), dan
budi keluhuran (saleh). Orang Jawa percaya
melalui cara bertindak seperti ini, suatu krisis
bisa ditanggulangi, dan kesenian dongkrek
merupakan salah satu contoh dari tindakan
yang dipandang selaras dengan alam berpikir
Jawa tersebut.

C. Pesan Adanya Takdir (titah, pesthi atau
kutuk)

Dalam kesenian dongkrek, pesan takdir
(titah, pesthi, kutuk) disampaikan melalui
kepastian adanya krisis yang berulang dalam
setiap tahun. Kepastian ini membawa alam
pikir orang Jawa ke bentuk tindakan yang
selalu waspada dan hati-hati. Salah satu
bentuk sikapnya adalah lebih baik mencegah
daripada menanggulangi. Dalam kesenian
dongkrek, sikap kehati-hatian ini disimbol-
kan melalui atraksi kirab keliling desa
(ruwatan desa/bersih desa) yaitu untuk
mencegah terjadinya bencana pada siklus
waktu berikutnya. Siklus waktu yang
mengkrisis pada titik tertentu seperti ini
dianggap sebagai takdir/pesthi.”* Akan tetapi,
sesuai model alam pikir Jawa di bidang II,
takdir seperti itu bisa dicegah atau

ditanggulangi.

Gambaran kisah ini lebih mengarah
kepada bentuk pesan yang berwujud nilai
kehati-hatian (sareh) dan kewaspadaan.
Dalam derajat tertentu, sikap kehati-hatian
ini sering dipandang sebagai sikap khas
orang Jawa. Oleh karena terlalu hati-hatinya,
orang Jawa seringkali dinilai ambigu, kurang
tegas, tetapi bijak.” Melalui pesan ini, orang
diajak untuk bijak, waspada, dan sareh, agar
pesthi/kutuk/salah kedaden tidak menimpa
dalam siklus waktu yang pasti.

D. Pesan Mengendalikan Nafsu

Dalam kesenian dongkrek, pesan ini
disampaikan melalui simbol gandarwa
bertopeng merah, putih, hitam, dan hijau”
(lihat foto 3). Warna-warna topeng ini
ditafsirkan sebagai lambang-lambang nafsu
yang hidup dalam setiap jiwa manusia.
Warna merah dipadankan dengan sifat marah
(amarah); warna putih dengan ketenangan
batin/tenteram (mutmainah); warna hitam
dengan sifat kecemburuan (aluamah), warna
kuning dengan sifat keinginan (supiyah),
(Lombard, 2008, Wooward, 1999), dan
warna hijau tidak diberi makna tegas oleh
penyungsungnya. Secara keseluruhan
keempat warna itu merupakan perwujudan
nafsu-nafsu dalam diri manusia, yang sering
dipadankan dengan nafsu hewani (nafsu
kewan).” Selama hidupnya, manusia harus
mampu mengendalikan semua nafsu-nafsu
itu agar tidak dikatakan seperti hewan.

* Dalam perhitungan (petungan-numorologi) orang Jawa, siklus krisis dianggap berulang setiap bulan Sura. Namun, kebencanaan

akibat krisis itu bisa dicegah dengan ritual-ritual khusus pada bulan ini, misalnya dengan ruwatan melalui pertunjukan wayang kulit,
ketoprak, tayuban atau selamatan (untuk dhanyang desanya dan atas permintaan dhanyang). Apabila tetap terjadi bencana, hal itu dianggap
sudah takdir/pesthi/kutuk.

® Salah satu contoh upaya mengubah takdir/titah/pesthi/kutuk dalam kehidupan orang Jawa adalah tradisi ruwatan, atau selamatan.
Ruwat dalam bahasa Jawa berarti bebas dari daya jahat (kutuk, makhluk salah jadi) atau bebas dari belenggu hukuman dewa (WJS
Poerwadarminto, 1939 dalam Laksono, 2009). Selamatan juga dimaksudkan untuk mencapai selamat, bebas dari kutuk, niat jahat, atau
belenggu-belenggu yang dibayangkan datang dari segala penjuru. Ruwatan sering diselenggarakan oleh orang Jawa ketika berada dalam
bencana, tertimpa kutuk/musibah berkelanjutan yang terbuka untuk sebuah peristiwa salah kedaden, salah jadi atau salah tumbuh
(Wiryamartana, 1977 dalam Laksono, 2009). Selamatan sering diselenggarakan dalam tahapan siklus hidup orang Jawa mulai dari lahir,
hidup, sampai meninggal.
* Gambaran sikap seperti ini sering diwujudkan dalam beberapa pasemon (sindiran) khas kejawen seperti: ngono ya ngono ning aja
ngono (begitu boleh tapi lebih baik tidak begitu), inggih-inggih ning ora kepanggih (setuju di muka tetapi kenyataannya menipu), wis bener
ning urung pener (sudah benar tapi belum tepat).
Perlu diketahui, dulu kesenian ini menggunakan warna kuning dalam sistem macapat sebagai lambang sifat keinginan (supiyah),
tetapi warna itu sekarang diganti dengan hijau. Menurut penyungsungnya pergantian itu hanya suatu kebetulan, tetapi dari catatan

kesejarahan warna hijau identik dengan warna Islam, yang bermakna kehidupan (Serat Kaki Walaka, Hendrato. 1993).
**Salah satu hewan yang digunakan oleh orang Jawa, untuk menggambarkan hal itu adalah ménthog (angsa-cairina moschata).

Penggambarannya diwujudkan dalam syair lagu Jawa, sebagai kritik simbolik terhadap orang yang mengumbar dan larut dengan nafsu
duniawi, sehingga menjadikannya malas, berpangku tangan, dan membesarkan perut (Jawa: kawula telih/ngawula telih).

90



Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

Foto 2. Topeng Dongkrek Dulu (atas)
Topeng Dongkrek Sekarang(bawah)
Sumber: Dokumen penulis, 2012

Penggambaran ini, dalam model
berpikir orang Jawa di atas (bagan I), berada
dibidang III tempat hal-hal yang bersifat
materi, duniawi, lahiriyah dan nafsu-nafsu
didewakan.” Namun ada keinginan bagi
manusia untuk meninggalkan semua itu
dalam rangka mencari keharmonisan dan
ketenteraman dalam dunia batinnya.
Keinginan seperi itu digambarkan melalui
bidang IV, yang dalam kesenian dongkrek
digambarkan dengan nenepi (tapa) untuk
mencari kasekten guna mengusir pageblug.
Berdasarkan simbol-simbol tersebut,
kesenian ini ingin menyampaikan pesan
bahwa manusia harus mampu mengendali-
kan nafsu-nafsu lahiriyahnya, agar tidak
menjadi buta/raseksa, atau seperti hewan
ménthog (cairina moschata), karena bencana
(pageblug) akan dapat menimpanya jika
dirinya tidak mampu mengendalikan hawa
nafsunya.

V. ANALISIS: MENUJU PESAN
KEBIJAKSANAAN

Dalam pandangan Geertz" keseluruhan
sajian kesenian dongkrek di atas (simbol

29

topeng, alur cerita, pesan-pesan simbolik)
merupakan kenyataan apa adanya dari
pandangan dunia kesenian itu terhadap dunia
sosial yang lebih luas.” Oleh karena dimiliki
oleh orang Jawa (Madiun, Jawa Timur) maka
pandangan dunia dalam kesenian itu, juga
representasi dari pandangan dunia orang
Jawa tersebut. Sesuai model berpikir Jawa
dalam bagan I di atas, pandangan dunia
seperti ini merupakan cara untuk mencapai
keharmonisan yang diwujudkan dalam
model berpikirnya.

Sesuai model berpikir itu (bagan I),
sebuah keharmonisan dan ketenteraman
(adhem, ayem, tentrem) dapat dicapai
melalui upaya-upaya pembebasan
titah/kutuk/takdir, dan dorongan nafsu
duniawi (lahiriah), yang dilalui dengan
sebuah ritual tertentu (ruwatan, selamatan)
atau dengan lelaku (tapa/nenepi/ pasal/
tirakat/prihatin). Semua upaya itu telah
digambarkan oleh kesenian dongkrek
melalui simbol-simbolnya dan pesan-pesan
simbolik yang disampaikannya di atas.

Dalam pandangan dunia Geertz” upaya
pembebasan seperti itu untuk maksud
mencapai sebuah pemahaman langsung
tentang rasa yang terakhir dalam hidup
manusia. Apa yang terakhir dari rasa itu,
adalah manusia “bijaksana”, yaitu: manusia
yang tidak mengejar kebahagian, tetapi
menemukan ketenteraman yang mampu
membebaskan dari keadaan yang terombang
ambing antara kepuasan dan kekecewaan.
Dalam kesenian dongkrek pencapaian
pemahaman rasa seperti itu digambarkan
dengan penaklukan nafsu-nafsu yang
disimbolkan dengan gandarwa bersama
warna-warna topengnya.

Sesuai model alam pikir Jawa (bagan I)
rasa terakhir itu digambarkan dengan sebuah
tatanan keharmonisan (tata tentrem, adhem

Dalam alam pikir Jawa, orang yang mendewakan duniawi/nafsu/materi sering direpresentasikan dengan buta/raseksa/gandarwa.
Gambaran ini untuk menunjuk pada sifat sombong, serakah (tamak), dan egois, akibat dari pendewaan itu. Orang yang seperti ini, dinilai
telah buta (menjadi raksasa) dan kemurnian dunia batinnya ternoda. Keternodaan ini oleh kesenian dongkrek disimbulkan dengan terjadinya
pageblug, dan orang-orang yang buta itu disimbolkan dengan gandarwa.

" Clifford Geertz,1992a. Op.Cit., hlm. 51

! Hendaknya perlu dicatat, dalam studi Kutanegara dkk. (2012) kesenian itu ditafsir sebagai representasi dari dunia sosial ketika masa
tanam paksa (abad ke 17). Kesenian itu dipandang representasi dari kondisi kesengsaraan masyarakat waktu itu.

* Clifford Geertz,1992a. Ibid., him. 62.

91



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

ayem) yang diibaratkan dengan jumbuhing
kawula gusti. Rasa seperti ini ditempatkan di
pusat (0)” sebagai simbolik dari kemurnian
sejati dunia batin (jiwa/roh/rasa), letak
keharmonisan dirasakan, dan puncak
tertinggi kebijaksanaan dimanifestasikan.
Orang Jawa yang telah sampai pada tahap ini
dikatakan telah mengalami pencerahan
rohaniahnya (dan tidak lagi seperti ménthog).
Dia akan mampu menjaga keseimbangan
psikologisnya, dan mewujudkan stabilitas
kehidupan batiniahnya.” Dalam kesenian
dongkrek posisi ini disimbolkan dengan
tokoh tua, Eyang Palang, seorang bijak yang
mendamaikan kegoncangan ngalam donya
dan ngalam lelembut dengan cara diten-
teramkan dan bukan memusnahkan salah
satu di antaranya. Sementara dalam model
berpikir Jawa, ketokohan itu disimbolkan
dengan Semar, tokoh paradoks, demokratis,
dan bijaksana.

Cermin perilaku bijaksana seperti itu,
dalam pandangan Jawa, digambarkan
dengan orang yang sudah njawani, yaitu:
orang yang memiliki perasaan halus,
bermoral luhur, bertatakrama santun,
berpakaian sopan, dan lembut dalam tutur
kata maupun gerak-geriknya. Dalam
kesenian dongkrek perilaku seperti itu,
disimbolkan dengan tindakan Eyang Palang,
bersama dua abdi kinasihnya, Roro Perot dan
Roro Tumpi. Di kalangan penyungsung
kesenian dongkrek sendiri, orang seperti ini
diibaratkan dengan brem dan bukan nasi
pecel anget yang menjadi kuliner khas
daerah asalnya.” Brem simbolik dari orang
yang telah mampu mengambil sari pati
kehidupan (kejawen), sedangkan nasi pecel
anget simbolik dari orang-orang yang masih
mendewakan duniawi, materi dan nafsu-
nafsu.

33

Dari keseluruhan gambaran di atas,
terlihat bila kesenian ini memiliki pesan nilai
yang sangat tinggi. Pesan-pesan itu dalam
banyak hal sesuai dengan alam pikir Jawa,
yang mendambakan keadaan tata tenteram,
sebuah keharmonisan antara lahiriah dengan
rohaniah. Pesan-pesan seperti ini, telah
disampaikan kesenian ini melalui simbol-
simbol aktornya dalam setiap atraksi sakral
maupun tontonan. Semuanya dikerucutkan
pada satu tujuan, yaitu: pesan simbolik
tentang hakekat dari alam pikir Jawa dan
kondisi idaman yang didambakannya.

Melalui simbol-simbol gandarwa yang
diusungnya, kesenian ini menerjemahkan
alam pikir Jawa agar setiap orang tidak larut
dalam nafsu-nafsu duniawi (bidang III),
sehingga dirinya mampu mencapai sebuah
rasa terakhir yaitu: jumbuhing kawula gusti.
Dalam pandangan dunianya, rasa inilah yang
seharusnya digapai oleh semua orang, agar
tata tentrem dan kedamaian batiniah (adhem
ayem) itu bisa digapai (bisa mencapai titik
pusat/ angka 0).

Sejauh itu pula, dapat dikatakan bila
kesenian itu juga berpesan tentang alam pikir
Jawa, yang menyatakan bahwa, manusia
jangan mementingkan wadah (lahiriah)
daripada isi (rohaniah)/(bidang III daripada
bidang I). Topeng-topeng itu wadahnya, dan
pesan-pesan keharmonisan, krisis, takdir,
dan pengendalian nafsu di atas, adalah isi-
isinya. Menurut pandangan dunianya, wadah
itu hanya lahiriah (topeng semata),
sedangkan isi itu batiniah (rasa terakhir),
maka hendaknya orang lebih menguatkan
rohaniahnya daripada lahiriahnya, karena
hanya dengan itu nilai-nilai kebijaksanaan
dapat diraihnya (orang bisa kembali ke titik
pusat/angka 0 lagi).

Dalam numerologi Jawa, rasa seperti itu dipadankan dengan angka 0, yang memiliki watak das, suwung awang uwung, atau sesuatu
yang tidak bisa didefinisikan. Dalam bagan I watak ini hasil dari perpaduan aspek transenden, esensial, imanen, dan eksistensial, (Laksono,

2009:41).

* Dalam alam pikir Jawa, orang seperti ini digambarkan sebagai orang yang sudah matang (mateng), yaitu; orang yang sudah bisa
merasakan kebahagiaan dan ketidakbahagiaan sama. Persis seperti tetesan air mata yang diberikan di kala tertawa atau dikala menangis, di
mana rasa dan makna di kedua emosional itu sama. Sekarang bahagia, bersamaan dengan itu juga dirasa menderita, sekarang menderita
dalam waktu yang sama juga dirasa bahagia, (Clifford Geertz, 1992a: 57).

° Bremadalah jajanan khas Madiun yang terbuat dari saripati ketan, sedangkan nasi pecel anget adalah nasi putih yang dimakan dengan
bumbu sambel pecel beserta sayuran, kecambah, dan rempeyek. Orang yang makam brem akan berperilaku tenang, diam dan menikmati
(karena sudah kenyang kehidupan), sedangkan orang yang makam nasi pecel cenderung banyak mulut, tingkah polah, dan bernafsu, karena

kepedasan dan kelaparan (haus duniawi).

92



Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

Satu lagi, pandangan dunia kesenian itu
juga membawa pesan alam pikir Jawa,
tentang cara orang Jawa menggapai nilai rasa
Jumbuhing kawula gusti atau dalam istilah
Geertz™ rasa terakhir (menuju titik pusat 0).
Cara itu ditempuh oleh kesenian ini dengan
melepaskan materi-materi yang disimbolkan
melalui atraksi kirab sakral keliling desa
(ruwatan desa), nenepi oleh tokoh Eyang
Palang, dan selamatan di makam Eyang
Palang sebelum kirab keliling desa. Dalam
model pikir Jawa (bagan I), semua ini
mewakili cara orang Jawa dalam melepaskan
materi, yang ditempuh dengan cara lelaku
(tapa/puasa/tirakat/prihatin) untuk maksud
mencapai jumbuhing kawula gusti atau
kembali kepada titik pusat (angka 0) letak
sebuah rasa terakhir diteguhkan, tempat
kebijaksanaan bisa dirasakan.

Barangkali seperti itulah pesan-pesan
simbolik terpenting yang ingin dikabarkan
kesenian Dongkrek melalui kekhasan
propagandanya, yaitu: sebagai kesenian
tontonan (wadah), dan tuntunan (isi). Secara
sederhana kesenian ini merupakan simbol
dari tuntunan model alam pikir Jawa, yang
mendambakan hakekat daripada syariat, isi
daripada wadah, batiniah daripada lahiriah,
titik pusat (angka 0) daripada bidang-
bidangnya. Sejauh upayanya selama ini,
kesenian tersebut dapat dinilai cukup
berhasil menyampaikan misi luhurnya
seperti itu, sebagai sesuatu yang dapat
dijadikan landasan budi pekerti semua pihak.
Melalui cara seperti itu kesenian ini terus
merevitalisasi diri dari generasi ke generasi
sampai pada ujung generasi yang belum bisa
mereka bayangkan titik akhirnya. Dalam
sebuah perjalanan yang begitu panjang
seperti itu, satu hal yang menjadi keyakinan-
nya, bahwa sesuatu yang mentradisi tidak
akan pernah bisa terganti, meski dalam
mempertahankan tradisi seperti itu, sangat
disadari telah terjadi proses modifikasi,
komodifikasi, atau duplikasi. Dalam dunia
yang serba modern dan hightech sekarang
ini, semua itu sangat mereka dipahami, tetapi
bukan berarti menjadi alasan bagi mereka
untuk menenggelamkan diri. Katanya,wadah

36

Clifford Geertz, 1992a. Op.Cit., hlm. 62.

tontonan dan tuntunan itulah yang akan terus
menjadi perisai.

VI. Penutup

Sejauh hasil pemahaman yang bisa
dicapai melalui tulisan ini, kesenian
dongkrek telah mampu membawa kepada
cara orang Jawa dalam menyampaikan
pesan-pesan budi pekerti melalui simbol-
simbolnya. Seperti yang telah disinggung di
awal, cara berpikir simbolik seperti ini
merupakan bagian dari tradisi kejawennya.
Pentradisian seperti itu dimaksudkan agar
pesan inti yang disampaikan melalui simbol-
simbol itu bisa sampai ke lintas generasi
dengan tanpa terdistorsi, tetapi justru bisa
beradaptasi dalam segala situasi dan kondisi.

Bagi kesenian tradisi seperti dongkrek,
kemampuannya seperti itu cukup patut untuk
diapresiasi. Tentu, semua itu untuk menjaga
agar kesenian ini tetap mampu tumbuh dan
berdinamisasi dengan dinamika perubahan
jaman yang saling silang melintasi. Sejauh
kenyataan yang telah dihadirkannya
sekarang, kesenian ini telah melakukan
semua proses itu dengan baik. Kesenian ini
telah bangkit dan mendinamisasi diri dengan
segala kemampuan kreasi yang dibutuhkan
jamannya. Dalam tuntutan seperti itu, dia
bukan enak-enak tidur mendengkur seperti
hewan ménthog yang digambarkan oleh
orang Jawa dalam syair tembangnya berikut
ini:

Meénthog-ménthog, tak kandhani mung
rupamu angisin-ngisini/ La mbok ojo
ngetok, ono kandhang wae/ Enak-enak
ngorok, ora nyambut gawe / Ménthog-
ménthog, mung lakumu megal megol
gawe guyu/

Arti terjemahannya :

Angsa-angsa, saya beritahu, kalau
wujudmu bikin malu/ Jangan
memperlihatkan diri, cukup di
kandangmu saja/ Enak-enaklah tidur
ngorok, tidak perlu bekerja keras/
Angsa-anisa jalanmu itu bergoyang-
goyang bikin malu/.

93



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Tembang ini dapat dikatakan sebagai
sindiran (Jawa: pasemon) terhadap perilaku
orang atau apa pun, yang identik dengan
sikap pemalas, atau dalam model berpikir
Jawa di atas termasuk orang yang senang di
bidang III, yaitu: orang-orang yang
mendewakan materi, nafsu-nafsu, dan larut

tidak terjadi dengan kesenian dongkrek.
Kesenian ini telah berjuang keras di tengah-
tengah kesenian tradisi lain sedang terpuruk.
Kesenian ini telah bangkit untuk menjaman,
dan bukan larut dengan nafsu duniawi seperti
perilaku ménthog (cairina moschata) dalam
syair tembang Jawa di atas.

dalam kenikmatannya. Namun semua itu,

DAFTAR PUSTAKA

Dhorantsia, V. A., 2005. “Relevansi Dongkrek dalam Upacara Ritual Dengan Kehidupan
Masyarakat Mejayan Kabupaten Madiun.” (Skripsi), Yogyakarta, ISI Yogyakarta.

Geertz, C., 1992a. Tafsir Kebudayaan. Yogyakarta: Kanisius.

, 1992b. Kebudayaan dan Agama. Yogyakarta: Kanisius.

Hendrato, D. A., 1993. “Serat Kaki Walaka.” Jakarta: Paguyuban Ahli Waris Sunan Kalijaga.
Tidak diterbitkan.

Kutanegara dkk., (2012). Revitalisasi Kesenian Dongkrek dalam Rangka Penguatan Budaya
Lokal: Studi Kesenian Dongkrek Desa Mejayan, Kecamatan Mejayan, Madiun.
Kerjasama FIB-UGM dengan BPNB Yogyakarta.

Kridonegoro, W. D., 2008. "Kesenian Dongkrek di Mejayan Kabupaten Madiun Sebagai
Kajian Folklor Lisan dan Upaya Pelestariannya". (Skripsi). Malang, Universitas
Muhammadiyah Malang.

Laksono, P.M. 2009. Tradisi dalam Struktur Masyarakat Jawa Kerajaan dan Pedesaan: Alih
Ubah Model Berpikir Jawa. Yogyakarta: Kepel.

Lombard, D., 2008. Nusa Jawa. Silang Budaya (Warisan kerajaan-kerajaan Konsentris).
Jakarta: Gramedia.

Pahlevi, F. S., 2010. "Kesenian Tradisional 'Dongkrek' Sebagai Media Pendidikan Nilai-Nilai
Moral Pada Sanggar Krido Sakti Di Dusun Gendoman Desa Mejayan Kecamatan
Mejayan Kabupaten Madiun" (Skripsi). Malang: Jurusan Pendidikan Bahasa Dan
Seni, Fakultas Keguruan Dan [Imu Pendidikan, Universitas Muhammadiyah.

Rudyanto, 2011. "Makna Pesan Simbolik Dalam Ritual Kesenian Tari Dongkrek, Studi
Deskriptif Pada Kesenian Tari Dongkrek Desa Mejayan, Kecamatan Mejayan,
Kabupaten Madiun". (Skripsi). Yogyakarta, Universitas Pembangunan Veteran.

Swandaru, B. Y., 2007. Upaya Paguyuban “Krido Sakti” Dalam Melestarikan Kesenian Tari
Dongkrek: Studi Deskriptif Terhadap Paguyuban Seni Dongkrek Desa Mejayan,
Kecamatan Mejayan, Kabupaten Madiun (Skripsi). Malang; Jurusan Sosiologi,
Konsentrasi Sosiologi Industri, Fakultas Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik, Universitas
Muhammadiyabh.

Triatmoko, A., 2006. "Studi Tentang Topeng pada Kesenian Dongkrek di Desa Mejayan,
Caruban Kabupaten Madiun" (Skripsi). Malang: Universitas Negeri Malang.

Walgito, 2003. "Sejarah Cikal Bakal Dongkrek Desa Mejayan". Kumpulan dokumen
publikasi, tanpa penerbit.

Woodward, M. R., 1999. Islam Jawa, Kesalehan Normatif versus Kebatinan. Yogyakarta:
LKIS.

94



Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

WAYANG KANCIL DAN PENDIDIKAN BUDI PEKERTI

Yustina Hastrini Nurwanti

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
JL.Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
e-mail:yustinahastrini@gmail.com

Naskah masuk : 30-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013
Disetujui terbit : 20-05-2013

WAYANG KANCIL AS MORAL EDUCATION
Abstract

Wayang kancil is a leather puppet show leather in which the main character is Kancil (the
Mousedeer). However, other characters including human may appear depending on who the audience
are and the local context. The story is taken from hfables. After a long vacuum, it has been revived Ki
Ledjar Soebroto of Yogyakarta who depicts the story from Serat Kancil. Beside a media of
entertainment, wayang k%z);acil is also a means for moral education especially for children. The plot of
the stories and language are simple so that the children as audience can easily catch the content. The
stories contain values, such as the relationship between human being and with God as well as the
relation between human being, nature, and the environment. Wayang kancil performance has the
flexibility in the duration, music accompaniment, and language. Using qualitative approach, this
paper examines the function of wayang kancil. As a suitable means for teaching moral, wayang kancil
needs to be disseminated.

Keywords: wayang kancil, Ki Ledjar Subroto, moral education
Abstrak

Wayang kancil adalah pertunjukan wayang kulit delr?an tokoh utamanya adalah kancil. Wayang
kancil setelah lama vakum, dimunculkan kembali oleh Ki Ledjar Soebroto dari Yogyakarta dengan
mengambil cerita dari Serat Kancil yang digubah para pujangga. Wayang kancil da%am
perkembangannya disamping sebagai media%ibumn juga dikemas menjadi media pendidikan budi
pekerti terutama bagi anak-anak. Cerita dan bahasa yang sederhana dan mudah dipahami membuat
anak mudah menangkap maksud di dalamnya. Meskipun cerita hanya merupakan bagian dari
dongeng fabel, namun mengandung nilai-nilai tertentu, terkait hubungan manusia dengan Tuhan,
manusia dengan sesama, dan manusia dengan alam lingkungan. Pertunjukan wayang kancil masa
sekarang sifatnya fleksibel dalam durasi waitu, iringan, dan gahasa. Wayang kancil yang baku pada
tokoh utama cerita yaitu kancil, hal lain yang terkait dengan pertunjukan menyesuatkan dengan
penonton dan tempatnya. Wayang kancil sangat penting diteliti dan disebarluaskan karena manjgaat
dan fungsinya yang baik bagi pendidikan moral manusia. Tulisan ini merupakan hasil kajian pustaka
dari beberapa sumber tulisan dengan pendekatan kualitatif.

Kata kunci: wayang kancil, Ki Ledjar Soebroto, pendidikan budi pekerti

I. PENDAHULUAN dapat dinikmati di tempat lain dalam waktu
yang sama. Transparansi menimbulkan
kompetisi global. Terjadi persaingan dan
perpaduan budaya antarbangsa. Televisi
merupakan media yang paling potensial
untuk terjadinya pertemuan budaya
antarbangsa. Budaya baru yang disajikan
televisi, baik yang positif maupun negatif
secara efektif telah membentuk sikap,
perilaku dan kepribadian seseorang,

Bangsa Indonesia tengah berada dalam
era globalisasi. Era globalisasi ditandai
dengan adanya transparansi hampir pada
segala bidang kehidupan. Transparansi
terjadi dengan diaplikasikannya teknologi di
segala bidang kehidupan. Hal ini menjadikan
adanya sistem informasi yang tidak
mengenal batas. Informasi di suatu tempat

95



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

1
terutama anak-anak.

Penanaman nilai-nilai budi pekerti pada
anak merupakan modal penting dalam
menghadapi dampak negatif kemajuan
teknologi. Jika sejak usia dini tidak diajarkan
nilai-nilai budi pekerti maka ketika
menginjak usia dewasa akan mengembang-
kan sikap destruktif atau cenderung brutal.
Hal ini akan membuat anak memanfaatkan
kemajuan teknologi pada hal-hal yang
negatif.’

Kesenian tradisional merupakan sarana
yang baik untuk menanamkan pendidikan
budi pekerti pada anak. Di dalam kesenian
tradisional banyak terkandung nilai-nilai
luhur yang bisa diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari. Mempelajari kesenian tradi-
sional merupakan salah satu aktivitas yang
baik bagi proses pengembangan kepribadian
anak, karena dalam kesenian tradisional
banyak terkandung nilai-nilai luhur, seperti
budi pekerti, sopan santun, dan
kebijaksanaan.

Budi pekerti merupakan hal yang sangat
penting dalam kehidupan manusia, baik
manusia sebagai makhluk pribadi maupun
sebagai makhluk sosial. Dewasa ini masalah
budi pekerti sangat gencar dibicarakan,
terutama budi pekerti di kalangan kaum
muda dan anak-anak. Berbagai pihak menilai
adanya kemerosotan budi pekerti di kalangan
generasi muda. Oleh karena itu, ada yang
menginginkan budi pekerti dipakai sebagai
tolok ukur dalam keberhasilan pendidikan,
dan turut diperhitungkan dalam penentuan
kelulusan siswa di sekolah.

Budi pekerti merupakan landasan moral
bagi manusia dalam menapaki hidup. Hal in1
sebagaimana pengertian bahwa budi adalah
alat batin yang merupakan paduan akal dan
pikiran untuk menimbang baik dan buruk.
Jadi, budi merupakan alat pengendali bagi
manusia dalam bertingkah laku. Budi yang

luhur akan menuntun manusia pada pekerti
yang luhur, sedangkan budi yang tercela akan
menuntun pada pekerti yang tercela pula.
Karena itu, dalam kehidupan manusia,
penanaman dan pewarisan nilai-nilai budi
pekerti yang luhur mutlak diperlukan, baik
dalam kehidupan berpribadi maupun dalam
kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan
bernegara.

Dalam kehidupan berpribadi, budi
pekerti menjadi alat pengendali, dalam arti
akan menjadi alat untuk membersihkan diri
dari sifat-sifat tercela. Orang yang
berbudipekerti luhur akan mampu berpikir
positif, optimis, dan penuh percaya diri
sehingga jiwanya menjadi stabil. Orang yang
demikian hidupnya akan penuh kebahagiaan
karena dalam memandang kehidupan selalu
dalam kacamata kebaikan. Apabila menga-
lami suatu kegagalan tidak akan membuat-
nya kecewa karena selalu mampu mengambil
hikmahnya. Kegagalan dianggap sebagai
suatu kesuksesan yang tertunda. Dalam
kehidupan pribadi manusia, budi pekerti
yang luhur akan berperan sebagai penen-
teram jiwa.

Dalam kehidupan bermasyarakat,
berbangsa, dan bernegara, apabila semua
sudah berbudi pekerti luhur, suasana
kehidupan akan selalu damai dan aman.
Kedamaian ditimbulkan karena ada
pengendalian diri dari setiap orang. Orang
yang berbudi pekerti luhur akan selalu
berusaha untuk memayu hayuning bawana
(membuat kebaikan bagi alam semesta dan
isinya).’

Ada dua pengertian dari kata budi
pekerti, terkait dengan konsep budaya dan
sifat perseorangan atau individu anggota
masyarakat. Menurut Zoetmulder, kata budi
yang merupakan bagian dari konsep budi
pekerti berasal dari bahasa Jawa Kuno,
buddhi. Arti buddhi yaitu kekuatan pem-

Ki Supriyoko, “Praktik Pendidikan Budi Pekerti Bagi Anak Dan Generasi Muda Indonesia: Kajian Kritis Dimensi Pendidikan.”

Makalah Ceramah dan Diskusi

Budi Pekerti Mencerminkan Watak Bangsa, Sabtu 29 Juli. (Yogyakarta: Departemen Pendidikan

Nasional, Direktorat Jenderal Kebudayaan, Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional, 2000), hlm.1-3.

Kartini, Tembang Dolanan Anak-Anak Berbahasa Jawa Sumber Pembentukan Watak dan Budi Pekerti. (Surabaya: Balai Bahasa

Surabaya, 2011).

Suyami, “Refleksi Nilai Budi Pekerti Dalam Serat Wulang Reh,” dalam Patrawidya Vol.7, No.4, Desember. (Yogyakarta: Balai

Kajian Jarahnitra, 2006), hlm.112.

96



Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

ISSN 1907 - 9605

bentuk dan penyimpan buah pikiran,
kecerdasan, akal budi, ingatan, pendapat,
perasaan, paham, pengertian, cita-cita,
angan-angan, watak, tabiat, pembawaan,
kehendak, dan maksud." Menurut Kamus
Besar Bahasa Indonesia, kata budi pekerti
adalah hasil perpaduan dari kata buddhi dan
pekerti yang dimungkinkan berasal dari
bahasa Melayu yang artinya perangai, tabiat,
akhlak, dan watak.” Menurut Syafri Sairin,
dengan meminjam konsep psikologi, budi
pekerti dipahami berkaitan dengan
kepribadian (personality) seseorang.’ Budi
pekerti menurut Ki Hadjar Dewantara
merupakan perilaku sosial seseorang yang
didasarkan pada kematangan jiwanya,
sedangkan budi pekerti luhur adalah perilaku
seseorang yang di samping didasarkan pada
kematangan jiwa juga diselaraskan dengan
norma dan kaidah sosial yang berlaku di
masyarakat sekitarnya.’

Konsep budi pekerti menurut Tim
Pengembangan Budi pekerti Pemerintah
Daerah Propinsi Daerah istimewa Yogya-
karta terdiri 12 aspek yaitu: pengabdian, ke-
jujuran, sopan-santun, toleransi, kedisi-
plinan, keikhlasan, tanggung-jawab, guyub-
rukun, tepa selira, empan papan, tata krama,
dan gotong royong. Adanya banyak aspek
yang terkandung dalam pengertian budi
pekerti, menjadikan penanaman budi pekerti
luhur pada anak sangat tidak mudah.
Pendidikan budi pekerti yang paling baik
dimulai sedini mungkin, yaitu antara usia 3,5
sampai 7 tahun yang merupakan masa peka
bagi anak. Jiwa anak pada usia ini mudah
menerima kesan atau pengaruh dari luar.
Pendidikan budi pekerti bisa dilakukan
melalui tiga pendekatan yaitu: kultural
(cultural approach), manajemen

(managerial approach), dan keteladanan
(behavioural model approach).’

Salah satu sarana pendidikan budi
pekerti melalui tiga pendekatan tersebut di
antaranya bisa dilakukan melalui tradisi
lisan. Tradisi lisan merupakan pernyataan
pesan verbal yang disampaikan dari generasi
pendahulunya kepada generasi masa kini.
Penyampaian pesan dengan cara dituturkan,
dinyanyikan, atau diiringi alat musik.’
Penjabaran tradisi lisan menurut Prudentia
mempunyai cakupan yang lebih luas,
berawal dari pembacaan, visualisasi sastra
dengan gerakan dan tari hingga penyajian
cerita melalui aktualisasi adegan-adegan
oleh pemeran. Tradisi lisan berkaitan dengan
sistem kognitif masyarakat, seperti adat-
istiadat, sejarah etika, sistem geneologi, dan
sistem pengetahuan. Tradisi lisan yang
disampaikan melalui gerakan tari, dialog,
lahir dari masyarakat bersumber dari cerita
tertentu, misalnya kesenian wayang."
Wayang adalah karya seni komprehensif
yang melibatkan karya seni lainnya seperti
vokal, seni musik, seni tari, dan seni lukis.
Wayang dan dalang dalam dunia pewayang-
an mempunyai kedudukan sangat penting
terutama di Pulau Jawa, yaitu dalam usaha
membina mental-spiritual, budi pekerti
manusia Indonesia."

Seni pertunjukan bisa menjadi tontonan
dan tuntunan. Wayang Kancil merupakan
tontonan yang mengandung tuntunan.
Tontonan yang mengandung tuntunan ini
masth diperlukan masyarakat dalam era
globalisasi saat ini. Wayang sebagai tontonan
merupakan upaya yang dilakukan untuk
menarik penonton. Wayang sebagai tuntunan
menyangkut masalah hukum juga teladan

Zoetmulder, Kamus Jawa Kuno-Indonesia. (Jakarta: Gramedia, 1995), hlm.138.
Tim Penyusun Kamus PPPB, Kamus Besar Bahasa Indonesia. Edisi Kedua, Cetakan Pertama. (Jakarta: Departemen Pendidikan dan

Kebudayaan, 1988), hlm.658.

Syafri Sairin, ”Budi Pekerti Dan Kebudayaan.” Makalah dalam Ceramah dan Diskusi Budi Pekerti Mencerminkan Watak Bangsa,
Sabtu 29 Juli. (Yogyakarta: Departemen Pendidikan Nasional, Direktorat Jenderal Kebudayaan, Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional,

2000), him. 4.
Ki Supriyoko, Op.cit.,hlm. 4.

8

1bid.

Sumintarsih, Wayang Topeng Sebagai Wahana Pewarisan Nilai. (Yogyakarta: Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, Balai

Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional, 2012), hlm. 5.
10

1bid.

' Sri Mulyono, Simbolisme dan Mistikisme Dalam Wayang Sebuah Tinjauan Filosofis. (Jakarta: Gunung Agung, 1983).

97



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

yang baik bagi manusia untuk membentuk
watak yang baik seperti sikap ksatria, jujur,
tanggung jawab, sportif, dan menghargai
sesama.”

Berbagai upaya dilakukan untuk
mengendalikan laju kemerosotan budi
pekerti. Tulisan ini mengemukakan salah
satu alternatif untuk meningkatkan
kesadaran dan kearifan, dalam rangka
membentuk manusia yang berbudi pekerti
luhur dan berakhlak mulia, yaitu dengan
mengungkapkan ajaran budi pekerti yang
terkandung dalam cerita wayang kancil.

I1. WAYANG KANCIL DAN KI LEDJAR
SOEBROTO

A. Perkembangan Wayang Kancil dan Ki
Ledjar Soebroto

Wayang kancil adalah sebuah jenis
wayang yang menampilkan cerita-cerita
binatang (fabel), dengan tokoh utamanya
kancil. Cerita kancil diambil dari dongeng
masa lalu, di dalamnya mengandung nilai
sosial, kemanusiaan, dan ketuhanan. Tokoh
kancil diciptakan oleh Sunan Giri I atau
Raden Paku. Tujuan dari penciptaan tokoh ini
untuk mengangkat derajat kaum lelaki
sebagai lelaki sekaligus sebagai pahlawan
nusantara sejati. Raden Paku menganggap
bahwa tokoh laki-laki dalam cerita yang ada
saat itu sebagai tokoh yang memberi kesan
kontroversial dan melambangkan
ambiguitas. Wayang kancil oleh Sunan Giri
dan para santrinya dipakai untuk berdakwah
di pesisir Jawa, Madura, Kalimantan,
Lombok, dan beberapa pulau lainnya. Hal ini
menjadikan wayang kancil menyebar luas di
Jawa Timur, Madura, Bawean, Kalimantan,
Halmahera, dan Banda Naira."”

Pada peralihan abad 17 ke 18, ketika
pusat Kerajaan Kartasura beralih ke

Surakarta, ditemukan bukti bahwa wayang
kancil pernah ada dan terkenal di Pulau Jawa.
Hanya saja belum terlihat jelas siapa sentral
figur di belakang kehadiran wayang kancil,
apakah para wali atau hanya ulama lokal
yang selama berabad-abad menjadi
panutan.” Pada perkembangan wayang
kancil juga mengalami pasang surut, dan
sempat tenggelam cukup lama.

Pada awal abad ke-20 atau kurang lebih
tahun 1925, di Surakarta, Raden Mas Sayid,
yang bertugas sebagai pelukis, ilustrator
buku dan konservator museum, serta dalang
wayang kulit purwa, mencoba memperkenal-
kan wayang kancil. Wayang kancil di
Surakarta yang merupakan pesanan Raden
Mas Sayid, diciptakan oleh orang Cina
bernama Bo Liem dan pembuat wayangnya
bernama Lie Too Hien. Wayang kancil
ciptaan Bo Liem belum sempurna, karena
tokoh-tokoh binatang yang ada pada wayang
itu hanya mengambil bentuk karakter dari
wayang purwa yang sudah ada. Sekitar tahun
1939, wayang kancil populer dan Raden Mas
Sayid dikenal seluruh Pulau Jawa. Pada
tahun 1950-an Raden Mas Sayid berkunjung
ke Belanda. Seperangkat wayang kancil
miliknya menjadi koleksi Tropen Museum. "

Setelah puluhan tahun, wayang kancil
kehilangan gaungnya, pada tahun 1970-an,
ada usaha dari Ki Ledjar Soebroto untuk
memunculkan kembali wayang kancil. Ki
Ledjar Soebroto dari Yogyakarta ini
kemudian dikenal sebagai pencipta dan
pelestari wayang kancil. Ki Ledjar Soebroto
yang bernama kecil Adi Jariman, merupakan
anak sulung dari tiga bersaudara pasangan
suami istri Sugiyah dan Hadi Sukarto. Ki
Ledjar Soebroto lahir pada tanggal 20 Mei
tahun 1938 di Wonosobo, Jawa Tengah. Adi
Jariman sejak kecil sudah terbiasa dengan
kesenian tradisional karena ayahnya juga
seorang seniman pada masanya. Ketertarikan

® Suhartinah Sudiyono, “Nyi Suratmi Susanto: Penari Wayang Wong Sriwedari,” dalam Patrawidya, Vol.6, No.4. (Yogyakarta: Balai

Kajian Jarahnitra, 2005), him.20.
13

Eddy Pursubaryanto, ”Seni Pertunjukan Wayang Kancil Dan Kemungkinan Pengembangannya Di Indonesia,” Makalah Seminar
tanggal 19 Maret. (Yogyakarta: UGM, Pusat Penelitian dan Perubahan Sosial, 1995).

“ Suryanto Sastroatmodjo, “Sang Kancil Siapakah Gerangan,” dalam Citra Yogya, Nomor 18/Tahun III, November-Desember, 1990,

hlm. 4.
" Loc.cit.,hlm.41.

98



Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

ISSN 1907 - 9605

Adi Jariman pada wayang sangat tinggi. Pada
tahun 1946, ia menjadi seorang srati (orang
yang membantu menyiapkan wayang) dari
dalang Ki Nartosabda. Nama Ledjar,
diperoleh atas pemberian Ki Nartosabda,
yang artinya selalu membuat senang. '’

Pada tahun 1960, bergabung pada
kelompok Wayang Orang Ngesthi Pandhawa
sebagai penata rias dan pemain. Bertahun-
tahun dia mengikuti Ki Nartosabda ke mana
pun pentas sekaligus menimba ilmu.
Sampailah kemudian pada tahun 1970-an dia
berkarya sendiri untuk membawakan
wayang kancil. Ide membuatboneka wayang
kancil muncul di benaknya di saat tengah
sibuk mengerjakan topeng binatang untuk
keperluan karnaval. Pada tahun 1980, ia
menciptakan wayang kancil.” Ia membuat
kreasi berbagai bentuk boneka wayang
kancil yang jumlahnya mencapai ratusan.
Boneka tersebut terdiri atas tokoh-tokoh
binatang seperti kancil, gajah, macan,
burung, dan binatang lainnya. Ia pun
membuat setting panggung seperti
pepohonan, awan, rerumputan, arus sungai,
gunung, dan lainnya yang mendukung
penceritaan kisah kancil. Ia menjadi dalang
dari wayang ciptaannya tersebut. Hal ini
merupakan salah bentuk usaha untuk
melestarikan dan mengembangkan wayang
kancil yang hampir punah. Wayang kancil
nyaris punah kalau saja orang-orang seperti
Ki Ledjar tidak segera tanggap dan
melakukan gerakan. Melihat begitu pesat
perkembangan teknologi dibarengi
masuknya tokoh-tokoh asing, dia merasa
prihatin. Anak-anak tak lagi mengenal cerita
warisan leluhur, mereka lebih mengenal
dongeng asing dari televisi.

Ki Ledjar merespons kondisi demikian
dengan mencoba mengenalkan kembali
cerita tradisional. Dia membuat sendiri
semua peralatan, dari mulai menggambar
sampai "mencetak" wayang. Ratusan tokoh
binatang dibuat persis aslinya untuk

16

mempermudah penonton mengenali. Tokoh-
tokoh dibuat dengan warna-warni, dan
kadang bentuknya agak lucu agar anak-anak
bisa lebih mudah mengenali dan tahu pasti ini
kancil, harimau, dan kerbau. Pada awal tahun
1980, Ki Ledjar Soebroto sering mengun-
jungi perpustakaan dan museum di
Surakarta, Yogyakarta, dan Belanda.
Kegigihannya membuahkan hasil mendapat-
kan karya sastra yang memuat dongeng
kancil. Karya para pujangga tersebut
sebagian merupakan tulisan aksara Jawa dan
menjadi koleksi museum di Belanda. Ki
Ledjar Soebroto untuk mendapatkan karya
tersebut harus mendapat ijin dari pemerintah
Belanda."

Pada bulan Agustus 1980, Ki Ledjar
Soebroto mengadakan pentas wayang kancil
di Gelanggang Mahasiswa UGM
Yogyakarta, dengan mengambil lakon Kancil
Nyolong Timun. Ia mendalang sendiri karena
setelah berhasil menyelesaikan 100
perangkat boneka wayang kancil, belum ada
dalang yang bersedia memainkan wayang
kancil. Ki Ledjar Soebroto dapat mendalang
wayang kancil karena kebiasaannya melihat
pertunjukan wayang purwa Ki Nartosabda.
Pada tahun 1984, Ki Tjermosutarjo yang
mendalang untuk bersih desa di Nanggulan,
Maguwoharjo, Sleman memberi kesempatan
Ki Ledjar Soebroto untuk mendalang
wayang kancil dari jam 19.00 sampai 21.00.
Tujuannya untuk mengalihkan perhatian
anak yang hanya berlarian di sekitar tempat
pertunjukan. Usahanya berhasil. Hal ini
kemudian sering dilakukan oleh dalang
wayang purwa yang lain.

Sejak tahun 1980, kreasi berbagai
bentuk wayang kancil hasil karya Ki Ledjar
Soebroto dikoleksi museum maupun
perseorangan. Museum Sanabudaya
Yogyakarta, Balai Budaya Minomartani di
Yogyakarta, Museum Wayang H.Budiharjo
di Pondok Tingal Magelang mengoleksi
seperangkat wayang kancil. Wayang kancil

Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional, “Sosialisasi dan Penayangan Film Dokumenter di DIY Tahun 2012.” dalam buku
Laporan. (Yogyakarata: Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, BPSNT, 2012).

17

Ibid.

* Pendopo Witso, “Profil Kehidupan Ki Ledjar Soebroto: Pitutur Wayang Kancil Mbah Ledjar,” dalam Film Visual DVD. (Yogyakarta:

Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional, 2011).

99



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

juga dikoleksi oleh Ki Manteb Sudarsono,
dalang kondang dari Karanganyar. Kolektor
wayang kancil di dari luar negeri misalnya
Tym Byard Jones dari University of London,
Inggris; Dr.Walter Angst di Kota Salem,
Jerman; Arnomozoni Fresconi dari
Hamburg, Jerman; V.M. Clara van
Groenendael dari Amsterdam, Belanda.
Koleksi wayang kancil bisa ditemui di
Volkenkunding Museum Gerardus van der
Leeuw, Kota Groningham, Belanda. Di New
York, Amerika Serikat, wayang kancil
menjadi koleksi Tamara Fielding, yang
mempunyai perusahaan bernama Tamara
and the Shadow Theatre of Java “Wayang
Kulit”. Perusahaan ini bergerak di bidang
pelayanan pertunjukan, ceramah, dan
lokakarya mengenai wayang kulit. Di
Kanada, beberapa Wayang Kancil dikoleksi
Dominique Major, yang pernah dipamerkan
di Museum of Anthropology University of
British Columbia. Wayang kancil juga
menyebar ke Jepang dan Perancis.”

Atas sumbangsihnya pada wayang
kancil, Ki Ledjar Soebroto mendapat
penghargaan GATRA pada tahun 1995, dari
Pimpinan Majalah GATRA pada tanggal 12
Desember 1995 di Gedung Kesenian Jakarta.
Atas kepeloporan, kreativitas, inovasi dan
jasanya dalam menghidupkan dan
mempopulerkan kembali kesenian wayang
kancil yang nyaris punah. Penghargaan Seni
Tahun 1997 dari Pemerintah Daerah Propinsi
Daerah Istimewa Yogyakarta yang diberikan
pada tanggal 20 Februari 1997 di Bangsal
Kepatihan Yogyakarta oleh Gubernur Sri
Paduka Pakualaman VIII. Konsistensi
perhatian Ki Ledjar Soebroto pada wayang
kancil dibuktikan dengan mendirikan
Sanggar Wayang Kancil pada tahun 2003.
Hal ini menjadikan beliau mendapat
Penghargaan Seni Pengembang dan Pelestari
Wayang Kancil Tahun 2010 dari Gubernur
Sri Sultan HB X di Bangsal Kepatihan
Yogyakarta pada tanggal 16 Juni 2010.”

B. Pertunjukan Wayang Kancil
Wayang kancil adalah wayang yang

" Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional, op.cit.
20

Ibid.

100

semua tokoh wayang adalah figur-figur
satwa yang ada di hutan. Ada pertunjukan
wayang kreasi baru yang tokoh peraga juga
berupa hewan yaitu wayang rajakaya. Kata
rajakaya artinya adalah binatang ternak. Jadi
wayang rajakaya menyuguhkan wayang
yang peraganya terdiri dari sejumlah hewan-
hewan. Wayang rajakaya tersebut pernah
pentas di Jerman dan cukup diminati di sana.
Perbedaan antara wayang rajakaya yang
termasuk kreasi baru dengan wayang kancil
terletak pada bentuk wayangnya. Dalam
wayang rajakaya, bentuk wayangnya telah
dipersonifikasikan dalam wujud manusia
berkepala hewan. Wayang kancil menam-
pilkan wujud hewan wantah atau dalam arti
dan bentuk yang sewajarnya.Wayang
rajakaya juga sarat dengan pesan moral
untuk pendidikan budi pekerti. Wayang
rajakaya membawakan lakon Sapi Nyusu
Bodhone yang artinya sapi menyusu kepada
kebodohannya. Tema lakon ini mirip dengan
paribasan (peribahasa) Jawa Kebo Nusu
Gudel (Kerbau menyusu kepada anaknya)
yang bermakna bahwa orang-orang yang
telah tua justru berguru kepada orang yang
lebih muda. Jadi mungkin saja bahwa
maksud dari lakon Sapi Nyusu Bodhone
adalah seekor sapi saja ternyata mau belajar
dari kesalahan dan kebodohannya, maka
seharusnya manusia mampu melakukan
lebih dari itu. Bukan sebaliknya, justru
bertindak mengulangi kebodohan yang
sama.

Jumlah tokoh yang ada di dalam wayang
kancil kurang lebih 100 tokoh, yang sebagian
besar menggambarkan dunia binatang,
raksasa, dan manusia. Terdapat figur petani
beserta atributnya seperti pohon, rumput,
rumah, dan sebagainya. Wayang kancil
adalah boneka pipih dua dimensi, dibuat dari
kulit kerbau, dan dimainkan dengan cara
menggerakkan tangan dan kaki pada tokoh
pewayangan tersebut. Pada awalnya,
perlengkapan wayang kancil sama seperti
peralatan pentas wayang purwa terdiri dari
gamelan ageng lengkap berlaras slendro dan
pelog, kelir dan lampu kelir, gedebog, sepe-



Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

ISSN 1907 - 9605

rangkat wayang beserta kotaknya, kepyak,
cempala, dan platukan. Perlengkapan pentas
wayang kancil untuk tujuan kepraktisan
jumlah instrumen gamelan dikurangi.”

Cerita kancil yang baku ada dua versi,
yaitu Hikayat Kalilah Dimnah atau Khalila
Maneh dari Persia (Iran) dan cerita kancil
yang berasal dari Bengali (India Selatan).
Kitab Pancatantra menceritakan kancil
sebagai lambang kehidupan. Pada abad ke 8§,
seorang pujangga zaman Mataram Hindu
menyebarkan luaskan cerita tersebut. Cerita
kancil digubah kedalam cerita pendek yang
tertuang di Kitab Tantu Pagelaran dan Kitab
Tantri Kamandaka. Kedua kitab mengurai-
kan kancil sebagai penjelmaan Dewa Aswin
meskipun wujudnya binatang kecil namun
pandai dan cerdik.”

Cerita atau lakon kancil yang digunakan
Ki Ledjar Soebroto diambil dari buku-buku
cerita yang ditulis dalam aksara Jawa yang
berbentuk sekar dan gancaran, yaitu: Krida
Martana, Among Sastra, Padma Susastra,
dan Sang Kancil yang ditulis oleh Asdi S.
Dipodjojo. Krida Martana dan Among Sastra
menceritakan perjalanan hidup sang kancil di
dunia. Padma Susastra semula berbentuk
sekar tetapi telah diterjemahkan sehingga
dapat langsung dimainkan. Cerita kancil
dengan latar belakang agama Islam diambil
dari Serat Kancil yang disusun oleh
Sasrawijaya, yang mengisahkan perjalanan
kancil sejak lahir.

Pola penyajian wayang kancil Ki Ledjar
Soebroto ada enam adegan dalam struktur
cerita wayang kancil yaitu: adegan Desa
Kancilan, Desa Macanan, Desa Kidangan,
Desa Butonan, Desa Kethekan, dan Desa
Singanan. Pada tahun 1980, gending yang
digunakan pakeliran gaya Surakarta, baik
gending patalon, gending dalam tiap adegan
maupun gending penutup. Seperti pada
gending-gending wayang purwa, maka
gending pada wayang kancil juga
menggunakan ricikan gamelan. Gamelan

tersebut berupa seperangkat gamelan ageng
dengan laras slendro dan pelog, hanya saja
ada beberapa ricikan gamelan yang tidak
dipergunakan yaitu rebab, gambang, siter,
dan kendang wayang.

Waktu sebelum pertunjukan dimulai,
sebagaimana dalam wayang purwa, terlebih
dahulu disajikan komposisi gending patalon.
Gending patalon wayang kancil mengguna-
kan laras pelog pathet nem. Pola penyajian
gending dimulai dengan buka kendang ayak-
ayak, srepeg kancil, sampak, dan suwuk.
Pada pementasan durasi 2,5- 3 jam, gending-
gending laras slendro dikelompokkan
menjadi 3 patet yaitu: pathet nem, sanga, dan
manyura, sedangkan gending-gending laras
pelog dikelompokkan menjadi dua yaitu
pathet nem dan barang. Apabila kurang dari
2,5 jam, gending-gending laras slendro
hanya menggunakan pathet sanga dan
manyura.”

Durasi pementasan sangat menentukan
bentuk pakeliran secara keseluruhan dan
konsekuensi-konsekuensi lainnya, baik yang
bersifat artistik maupun non artistik. Durasi
pementasan wayang kancil ditentukan antara
1-3 jam. Pentas wayang kancil dimainkan
dengan durasi rata-rata 1 jam. Pada awal
perkembangannya, pementasan ini
disisipkan sebagai pembuka saat digelar
pentas wayang purwa. Targetnya para
penonton usia anak-anak. Hal ini sengaja
dilakukan demi mendekatkan generasi muda
pada kesenian wayang sejak dini. Durasi
waktu bisa 2-3 jam apabila wayang kancil
dipentaskan secara tunggal, artinya tidak
disisipkan pada pagelaran wayang purwa.

Bahasa yang dipergunakan dalam
wayang kancil dengan melihat situasi,
ditentukan oleh siapa pemirsanya dan di
mana dipentaskan. Pentas untuk anak-anak
bisa menggunakan Jawa ngoko secara utuh,
terkadang disisipt krama madya dan krama
inggil apabila ada adegan manusia. Tidak
menutup kemungkinan, dalang mengguna-

= Sutaryo, “Gending-Gending Pakeliran Wayang Kancil Oleh Ki Dalang Ledjar Soebroto,” Skripsi. (Yogyakarta: ISI, Jurusan Seni

Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, 1999), him. 3.
= Eddy Pursubaryanto, Op.cit.,hlm. 67-71.

. Sutaryo, Loc.cit., hlm. 39.

101



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

kan bahasa Indonesia secara utuh ataupun
bahasa campuran yakni bahasa Jawa
diselingi bahasa Indonesia. Dewasa ini,
wayang kancil yang dipentaskan mengguna-
kan bahasa Indonesia mengingat banyak
penonton muda kurang memahami bahasa
Jawa. Namun, iringan lagu dalam pergelaran
wayang kancil tetap memakai bahasa Jawa.

Pada perkembangannya, mulai tahun
1993, iringan musik untuk wayang kancil
digarap dengan gending-gending dolanan
anak. Isi syair gending dolanan anak
disesuaikan dengan dunia anak, baik yang
berbahasa Jawa maupun Indonesia. Isi
cakepan atau syair dari lagu dolanan anak
bercerita tentang binatang, lingkungan alam
sekitar, dan sebagainya. Adapun isi cakepan
atau syair bertujuan agar anak selain cepat
menguasai atau hafal syairnya, juga mengerti
makna yang terkandung di dalamnya. Oleh
karena itu, lagu dolanan anak yang
digunakan sebagian besar anak-anak sudah
mengerti dan hafal. Hal ini dimaksudkan agar
anak cepat mengerti kemudian mencintai
wayang kancil. Dolanan anak berbahasa
Jawa, seperti: Sluku-sluku Bathok, Aku Duwe
Pitik, Kidang Talun, Buta-buta Galak,
Dhondhong Apa Salak, Kupu Kuwi, dan
Gundhul-gundhul Pacul. Perkembangan
selanjutnya, lagu anak-anak bahasa
Indonesia juga digarap antara lain: Lihat
Kebunku, Naik Kereta Api, Balonku Ada
Lima, Bintang Kecil, dan Sayonara. Bentuk
gending yang dipergunakan untuk
mengiringi wayang kancil hanya terbatas
pada empat bentuk gending yaitu: ayak-ayak,
srepegan, lancaran, dan sampak. Lagu
dolanan anak yang digunakan untuk
mengiringi wayang kancil telah digubah
menjadi bentuk lancaran dan srepegan.
Penggubahan ini dimaksudkan agar anak-
anak lebih mudah mempelajari dan
mengingat. Adanya keterbatasan anak-anak
untuk mengingat sesuatu yang panjang dan
banyak maka gending yang sesuai adalah
yang pendek dan sederhana.”

Pementasan dengan durasi kurang dari
2,5 jam, pola penyajian gending dalam

24

Ibid., hlm. 43-44.

102

adegan, pertama kali diawali dengan
tembang macapat Dhandhanggula laras
slendro pathet manyura yang syairnya
sebagai berikut:

“kababar dongeng nama sang kancil,
dipun beber dadya wujud wayang,
dimen gampang caritane, tur cetha yen
kadulu, dadya budaya kang lestari,
pancen iku pranyata, kinarya sesuluh,
hangiseni pembangunan, pepaking
kabudayan ing tanah Jawi, sarta ing
Nuswantara, pra sedulur mangga
majeng sami, sundongengi
sabangsaning sato, akeh banget
pigunane, kena kanggo pitutur, bisa
gawe sengseming ati, marang putra lan
wag/ah, sarana panuntun, lestarining
kabudayan, sartaning lingkungan kita
sami, anjaga satowana.”

Kemudian dalam pergantian setiap
adegan juga ada gending pengiringnya.
Dalam setiap adegan disajikan dengan penuh
canda atau humor, dalam penceritaan pun
dibangun kritik sosial dengan sindiran.
Penyajian gending penutup menggunakan
gending lancaran Sayonara laras pelog
pathet barang.

Pertunjukan wayang kancil yang selama
ini dirasa kurang efektif dalam menyam-
paikan isi atau pesan cerita kepada anak-anak
karena adanya jarak antara dalang dan
penonton diubah anak-anak diperboleh-kan
duduk dekat dalang serta tidak diwajibkan
untuk menggunakan perangkat gamelan
lengkap. Masa sekarang ini, dalam
pementasan wayang kancil, Ki Ledjar
Soebroto menggunakan efek suara binatang
dan musik pengiring dari laptop yang telah
diprogram sebelumnya.

ITII. PESAN MORAL DALAM WAYANG
KANCIL

Dalam perkembangannya saat ini,
wayang kancil sudah dikemas sedemikian
rupa sehingga dalam setiap pertunjukannya,
cerita yang disampaikan mengandung unsur
budi pekerti, pengenalan terhadap
lingkungan hidup, dan menggunakan bahasa
yang lebih mudah dipahami oleh penonton



Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

ISSN 1907 - 9605

dari golongan anak-anak. Misi wayang
kancil sendiri adalah membantu menanam-
kan budi pekerti yang digabungkan dengan
pendidikan tentang lingkungan hidup untuk
anak-anak sejak dini. Ajaran budi pekerti
dalam wayang kancil mendidik manusia ke
arah tingkah laku yang sempurna sehingga
dapat membedakan yang baik dan buruk.”

Biasanya wayang kancil menyajikan
cerita rakyat dalam setiap pertunjukannya,
sebabnya, pendidikan yang diajarkan melalui
media tersebut sangat membantu dalam
proses perkembangan anak dan masyarakat.
Kritik-kritik juga bisa disampaikan dengan
nuansa lebih halus. Cerita rakyat yang telah
mengakar di kehidupan masyarakat
Indonesia pada umumnya adalah cerita-
cerita yang sarat pesan moral dan memiliki
manfaat dalam kehidupan, misalnya sebagai
alternatif pendidikan budi pekerti dan
lingkungan hidup terutama kecintaan
terhadap binatang. Dunia cerita rakyat di
Nusantara sedikit banyak didominasi oleh
cerita binatang, yang paling terkenal adalah
cerita Si Kancil.

Seorang pengarang dalam menghasilkan
karyanya selalu menggunakan simbol atau
tanda. Ada tiga faktor yang menentukan
adanya sebuah tanda yaitu tanda itu sendiri,
hal yang ditandai, dan sebuah tanda baru
yang diterima dalam batin si penerima.”
Dalam wayang kancil, tokoh kancil yang
mewakili seekor hewan, setelah diserap atau
dicermati melalui narasinya ternyata tokoh
kancil sebagai tanda. Kancil tersebut
mempunyai kesamaan dengan watak atau
sifat manusia. Selanjutnya oleh si penerima
tanda yaitu pembaca, dapat ditafsirkan
bahwa kancil bukanlah seekor hewan belaka,
melainkan penggambaran sifat atau watak
manusia. Cerita kancil dalam pertunjukan
wayang kancil yang menceritakan tentang
kehidupan binatang, sehingga sangat
mungkin sekali oleh pembaca atau penonton

ditafsirkan bahwa apa yang disimbolkan
dengan jenis hewan itu adalah gambaran sifat
atau watak manusia. Maka dari itu dalam
pertunjukan wayang kancil, selain berisi
cerita binatang juga sebagai salah satu
warisan seni budaya yang mengandung nilai-
nilai luhur dan merupakan ungkapan hakikat
kehidupan yang dapat digunakan sebagai
pedoman sikap dan perbuatan manusia.

Tokoh kancil adalah sosok seekor
binatang cerdik dalam dunia dongeng anak
Indonesia yang dapat bercakap-cakap dan
berfikiran seperti manusia, penggambaran
ini mirip dengan rubah di negara lain. Ada
banyak sekali episode cerita kancil di
Indonesia. Cerita kancil juga dibuat dengan
melibatkan lebih dari satu tokoh protagonis,
seperti: kancil dan harimau, kancil dan ular,
kancil dan buaya. Dalam penyajian cerita,
kancil yang cerdik tidak selalu ditempatkan
sebagai figur yang paling tahu segalanya.
Terkadang kancil ditempatkan sebagai figur
yang paling tahu segalanya. Kadang-kadang
kancil ditempatkan sebagai figur yang ingin
mencari pemecahan masalah tetapi karena
keterbatasannya dia harus meminta nasehat
dari binatang lain atau mencari bantuan pada
warga hutan yang lain. Seperti halnya
manusia, dasar pemikiran dari semua ini
adalah realita bahwa masing-masing warga
hutan memiliki kelemahan dan kelebihan
masing-masing.

Ajaran budi pekerti dalam pertunjukan
wayang kancil terdapat pada kandha® yang
dilanturkan oleh dalang.” Ajaran budi pekerti
pada pertunjukan wayang kancil yang
terdapat dalam teks yang diucapkan oleh
dalang baik yang berbentuk narasi maupun
dialog antara beberapa tokoh wayang,
merupakan sumber penting yang dapat
memancing proses berpikir bagi anak yang
memperhatikannya. Ajaran budi pekerti
dapat dijabarkan ke dalam tiga aspek yaitu:
pandangan manusia dalam hubungannya

2 AsdiS. Dipojoyo, Cerita Binatang Dalam Beberapa Relief Pada Candi Sojiwan dan Mendut, (Yogyakarta: Lukman Offset, 1983),

hlm. 68-71.

¢ Hartoko, Simbolisme Dalam Sastra. (Jakarta: Mas Agung, 1981), hlm. 46.

27

maupun berupa percakapan tokoh wayang.

Kandha adalah susunan atau rangkaian bahasa yang diucapkan dalang pada waktu mendalang baik yang berisi pelukisan sesuatu

& Mudjanattistomo, Pedhalangan Ngayogyakarta Jilid 1. (Yogyakarta: Yayasan Habirandha Ngayogyakarta, 1977).

103



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

dengan Tuhan dan alam semesta, pandangan
manusia dalam hubungannya dengan sesama
dan dirinya, pandangan manusia terhadap arti
karya dan lingkungan hidup.”

Wayang kancil yang dipentaskan untuk
hiburan diberi tambahan muatan unsur-unsur
pendidikan mengenai perlakuan yang baik
dan benar pada lingkungan hidup di bumi ini.
Cerita-cerita yang dibawakan yaitu “Kancil
Sang Pamomong”, “Buaya Tak Tahu Balas
Budi”, dan “Gerak Gempa”. Ketiga cerita
tersebut memuat pesan moral tentang
lingkungan hidup. Pertunjukan wayang
kancil mengedepankan unsur moral dan
ajaran budi pekerti yang kemudian
dikembangkan untuk membangun sikap
sadar lingkungan hidup. Dalam cerita Kancil
Amongprojo, sebagai pamomong kerajaan
hutan, kancil mampu memimpin dengan
kebijakan pro lingkungan sehingga tercipta
suasana kehidupan yang harmoni dalam
menjaga kelestarian keanekaragaman hayati,
baik flora maupun fauna. Dari cerita ini, ada
pelajaran yang bisa dipetik oleh manusia
yaitu pelestarian dan pengembangan
lingkungan hidup agar lestari dengan konsep
hamemayu hayuning bawana dengan
menempatkan manusia sebagai bagian dari
alam. Hamemayu hayuning bawana
mempunyai dua substansi yaitu keselamatan
dunia hanya dimungkinkan oleh kearifan
manusia dan keselamatan manusia hanya
dimungkinkan oleh rasa kemanusiaan.
Konsep kedua adalah bersatunya manusia
dengan alam dalam upaya untuk
mengagungkan Tuhan.

Ki Ledjar Soebroto memberikan
interpretasi kreatif dengan sedikit keluar atau
menyimpang dari pakem kancil. Walaupun
ada babon cerita, tetapi “Kisah Kancil Sang
Pamomong” menghadirkan kancil yang tidak
selalu ditempatkan sebagai figur yang serba
tahu. Ketika hendak mengeluarkan kerbau
dari sungai dengan tindak kekerasan (akan
diseret keluar dari sungai oleh gajah karena
kerbau mencemari sungai). Kancil mendapat
pelajaran atau nasehat dari kerbau dengan

29

diingatkan jangan berperilaku sok kuasa.
Diceritakan ketika kancil hendak melakukan
tindak kekerasan menyeret kerbau dari
sungai, kerbau tua hanya tersenyum. Kerbau
bertanya apakah dengan cara kekerasan
seperti itu seekor kancil memperlakukan
kaum yang lebih lemah dari dirinya. Kancil
marah dengan ulah kerbau tua. Kancil
menjawab pertanyaan tersebut sebagai pihak
yang sedang melakukan tugas sebagai
sesepuh hutan yang taat peraturan. Namun,
kerbau menyangkal jawaban kancil dengan
mengatakan bahwa tidak ada peraturan di
hutan ini yang mengharuskan sebuah
kekerasan untuk mengakhiri persoalan.
Kerbau menceramahi kancil untuk kembali
menjadi seperti dahulu sebelum menjadi
pemimpin hutan. Kancil terdiam, lalu kerbau
bertanya lagi, mengapa kancil mengangkat
pegawai dan menarik pajak tanpa
mengetahui daerah mana yang subur dan
tidak. Kerbau mengatakan kancil tidak
menciptakan buah-buahan, pohon, dan
rumput tetapi mengapa menarik pajak untuk
kepentingan hewan-hewan penguasa.
Mengapa sebagai pemimpin harus memeras
keringat rakyatnya, menarik pajak dari
rakyatnya. Sementara kancil bukan yang
menciptakan bumi, air, api, dan angin.
Kerbau mengatakan janganlah menjadi
pemimpin kalau tidak bisa memberi
jawaban. Kancil terlihat tidak mampu
menjawab pertanyaan tersebut.

Dalam episode “Kancil dan Pak Tani”,
dikisahkan kancil yang selalu mencuri
mentimun di ladang Pak Tani akhirnya
tertangkap dan dikurung di dalam kurungan.
Pak Tani menyiapkan peralatan untuk
menyembelih kancil. Tanpa sepengetahuan
Pak Tani, seekor anjing menghampiri kancil
dan bertanya mengapa kancil ada di dalam
kurungan. Kancil yang cerdik menjawab
bahwa dia akan dinikahkan dengan putri Pak
Tani yang cantik. Pak Tani mengurung kancil
dalam kurungan agar tidak kabur. Kancil
menawarkan pada anjing untuk bertukar
tempat. Anjing percaya dengan tipuan kancil.
Anjing membebaskan kancil dan masuk ke

N. Dantes, “Pola Asuhan di Lingkungan Keluarga Dalam Kaitannya Dengan Pendidikan Nilai,” dalam Jurnal Pendidikan Nilai.

(Jakarta: TANTO Putra Perkasa, 1993), hlm. 13.

104



Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

ISSN 1907 - 9605

dalam kurungan menggantikannya. Dengan
akalnya kancil berhasil selamat dari maut.
Pesan moral yang dapat diambil dari cerita ini
bukanlah tentang kelicikan kancil yang
menipu anjing untuk kepentingan sendiri,
melainkan alasan mengapa kancil mencuri
mentimun di ladang Pak Tani. Ki Ledjar
Soebroto membeberkan bahwa kancil
mencuri mentimun di ladang Pak Tani
bukanlah karena dia suka mencuri,
melainkan karena hutan lindung tempat
hewan hidup mencari makan dirusak
manusia serakah sehingga tidak bisa lagi
makan. Kancil kemudian mencari makan di
ladang Pak Tani. Cerita ini jika dicermati
meyampaikan pesan tentang lingkungan.
Mengingatkan manusia bahwa dunia atau
bumi tidak hanya milik manusia semata,
namun ada makhluk lain yaitu hewan yang
juga perlu tempat tinggal dan mencari
makan. Manusia harus menjaga dan
melestarikan hutan tempat para hewan
tinggal, jika tidak ingin diganggu.

Dalam lakon “Kancil Beradu Kecepatan
Dengan Siput”, diceritakan Kancil ketika
menginjak dewasa sangat sombong dan
nakal. Suatu hari kancil sendirian berjalan
mengikuti aliran sungai. Sesampainya di
hulu sungai, ia berkeinginan mandi, namun
tertarik dengan seekor siput. Kancil
menghina siput. Siput marah dan mengajak
kancil mengadu kecepatan lari sepanjang
aliran sungai. Keduanya setuju dilaksanakan
keesokan harinya. Siput mengumpulkan
semua temannya dan menempatkan seekor
siput setiap empat meter. Semua siput sudah
siap di tempatnya. Perlombaan dimulai,
kancil berjalan pelan kemudian memanggil
siput, ternyata sekitar dua meter di depannya
siput memanggil kancil untuk mengejarnya.
Kejadian ini berulang-ulang, siput selalu
berada di depan, walaupun kancil sudah
berlari secepat-cepatnya. Seratus meter
kemudian kancil jatuh kehabisan tenaga,
dengan demikian kemenangan menjadi milik
siput. la kemudian meminta maaf kepada
siput setelah tenaganya kembali pulih. Siput
kemudian menyampaikan bermacam-

macam petuah kepada kancil, antara lain
jangan sombong dengan menganggap paling
pandai. Keturunan orang kecil atau rendahan
jika mau belajar giat dan sungguh-sungguh
pasti akan meningkat status dan derajatnya.
Di samping itu, orang harus mencari budi
yang baik karena umur tidak akan lama, pada
akhirnya meninggal dunia. Usahakan agar
perilaku panca indera antara yang di hati dan
perbuatan sesuai dalam kebaikan. Sebisa
mungkin menekan budi yang tidak baik agar
semakin dekat dengan Tuhan. Hidup di dunia
ada batasnya, yang kekal adalah di akhirat.
Manusia diibaratkan orang sedang
bepergian, suatu saat akan kembali ke tempat
asal.”

Lakon “Kancil, Banteng dan Buaya”
menggambarkan orang yang tidak tahu balas
budi, yang bisa diperibahasakan “Air susu
dibalas air tuba”. Tersebutlah seekor buaya
bernama Kalasrenggi, yang terkenal jahat,
suka membongkar kuburan dan merampok
binatang yang lewat. Ketika sedang istirahat
di bawah batang pohon yang tumbang, angin
bertiup kencang sehingga tubuh buaya
tertindih batang pohon tersebut. Setelah 20
hari tidak makan dan minum, lewatlah
banteng jantan dan betina. Buaya meminta
bantuan banteng untuk memindahkan batang
pohon yang menindih tubuhnya. Buaya
berjanji akan memberi benda ajaib yang
nantinya banteng bisa diajak pesta dengan
para pembesar di laut selatan. Banteng
tertarik kemudian menolong buaya. Buaya
minta digendong banteng sampai tengah
muara agar banteng bisa melihat istana
buaya. Di tengah muara kekuatan buaya
pulih, ia mencengkeram banteng semakin
kuat. Perkelahian antara banteng jantan dan
buaya tidak terhindarkan. Banteng betina
meminta pertolongan pada kancil. Dalam
perkelahian tersebut, buaya mengemukakan
berbagai kasus yang terjadi di masyarakat
yaitu: orang bodoh mudah tertipu, orang
menderita kerugian karena terpikat bujukan
yang menggiurkan, orang yang berhutang
harus bisa berbohong karena kalau jujur tidak
akan dapat, orang kaya menang perkara yang

30 Sasrawijaya, Serat Kancil 1. Dialihaksarakan oleh Sri Suharni. (Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Proyek Penerbitan

Buku Sastra Indonesia dan Daerah, 1986), him. 13-14.

105



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

miskin selalu kalah. Ketika banteng betina
dan kancil sampai di sungai terlihat air yang
berwarna merah karena tengkuk banteng
jantan masih digigit buaya. Kancil dengan
kecerdikannya berhasil memanggil buaya
untuk menepi dan menunjukkan tempat di
mana tertimpa batang pohon. Buaya dan
banteng disuruh memperagakan kembali
proses kejadiannya. Batang ditindihkan
kembali ke punggung buaya. Kancil
kemudian memerintahkan banteng agar
membiarkan saja buaya tertindih karena
hatinya yang jahat. Buaya merasa kalah
pandai dari kancil. Namun, buaya merasa
beruntung karena mendapat nasehat dari
kancil yang menjadikannya insyaf dan
bertobat. Kancil memberikan petuah
bagaimana membalas kebaikan orang lain,
perbuatan harus selalu didasarkan pada
bisikan hati yang baik, perbuatan yang
mendasarkan pada perbuatan baik akan
mendapatkan pahala dari Tuhan, apabila ada
keinginan jahat segeralah sadar menuju
kebaikan. Kancil memberikan gambaran
bagaimana sampai timbul keinginan yang
jahat dan semua perbuatan harus dipikir
dengan seksama agar tidak menyesal
kemudian. Buaya sangat menderita sampai
akhirnya ada gelombang laut yang
membebaskannya. Buaya kembali ke
rumahnya dan mempraktekkan semua ajaran
yang diberikan kancil.

IV.PENUTUP

Wayang kancil sangat sesuai digunakan
sebagai sarana pendidikan bagi anak-anak.
Melalui dongeng anak-anak lebih mudah
menerima ajaran-ajaran moral dan nilai-nilai
kemanusiaan. Penyajian cerita kancil dalam
pertunjukan wayang kancil sebagian besar
cara penyampaian dan penggunaan
bahasanya lugas dan sederhana serta
mengikuti pola pikir anak-anak. Dengan
demikian, pertunjukan wayang kancil lebih
mudah dipahami anak-anak. Dongeng kancil
yang berisi cerita binatang lebih disukai anak
sehingga kehadiran pertunjukan wayang
Kancil dapat menjadi alternatif tontonan bagi
anak-anak. Wayang kancil dapat dimanfaat-

106

kan secara efektif sebagai media untuk
menanamkan budi pekerti dan hiburan bagi
anak-anak, karena ajaran-ajaran di dalamnya
mencerminkan watak dan perilaku manusia.
Pada dasarnya tujuan dari pementasan
wayang kancil adalah untuk menanamkan
sikap atau berbudi luhur, agar anak-anak
dapat mencerna ajaran yang terkandung
dalam cerita kancil. Ajaran dalam wayang
kancil tersebut terdapat pada janturan,
carita, dan pocapan yang dilanturkan oleh
dalang. Cerita wayang dapat mengajarkan
manusia untuk hidup selaras, harmonis, dan
damai. Dalam wayang ditampilkan contoh
perilaku jahat dan baik yang akhirnya
kebaikan akan mengalahkan kejahatan.

Ajaran yang terdapat dalam pertunjukan
wayang kancil, antara lain:

1. Ajaran budi pekerti yang berkaitan dengan
hubungan manusia dengan Tuhan, yaitu:
mensyukuri karunia Tuhan dan meminta
perlindungan-Nya.

2. Ajaran budi pekerti yang berkaitan dengan
hubungan manusia dengan dirinya sendiri,
yaitu: mengakui kesalahan diri sendiri,
berhati-hati dalam bertindak, bertobat dan
tidak mengulangi kesalahan, tidak
mengumbar hawa nafsu, dan tidak
bersikap sombong.

3. Ajaran budi pekerti yang berkaitan dengan
hubungan manusia dengan manusia, yaitu:
suka menolong pada sesama, meminta
maaf jika berbuat salah, hidup rukun
dengan sesama, dan mengajak orang lain
berbuat baik.

4. Ajaran budi pekerti yang berkaitan dengan
hubungan manusia dengan lingkungan
alam sekitarnya, yaitu: menjaga
kebersihan lingkungan dan menjaga
kelestarian hutan beserta isinya.

Adanya keterkaitan antara budi pekerti
dan Tuhan, manusia, alam, dan diri sendiri
menjadikan manusia untuk tidak berperilaku
dengan semaunya sendiri terhadap Tuhan,
manusia, alam, dan dirinya sendiri. Manusia
harus memperhatikan kaidah dan ketentuan-
ketentuan yang ada. Ajaran budi pekerti



Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

ISSN 1907 - 9605

dalam wayang kancil merupakan suatu usaha
untuk mentransmisikan nilai-nilai budi
pekerti dan spiritual yang dipergunakan agar
anak berkembang penalaran dan budi pekerti,
yang akhirnya dapat berpikir lebih baik.
Dengan demikian ajaran budi pekerti
mempunyai tugas membantu dan
membentuk anak dengan memperhatikan
norma-norma di dalam masyarakat.

Wayang kancil khusus diciptakan untuk
mengenalkan dunia wayang kepada anak-
anak sekaligus memberikan pendidikan
tentang moralitas. Sejak lama Ki Ledjar
Soebroto berkeinginan membuat alternatif
pertunjukan bagi anak-anak. Pertunjukan
wayang kancil bisa menjadi perantara bagi
anak-anak sebelum mampu menikmati
wayang kulit. Upaya pelestarian dan
pengembangan wayang kancil harus terus
diupayakan. Ki Ledjar Soebroto mengem-
bangkan wayang kancil hingga dikenal
sampai luar negeri, seperti di Amerika,
Kanada, Belanda, Perancis, Inggris, dan
sejumlah negara Eropa. Ironisnya di dalam
negeri, orang kurang mengenalnya. Di
Belanda ada universitas yang memasukkan

DAFTARPUSTAKA

kurikulum khusus tentang wayang kancil.
Televisi di Belanda sudah ada yang memiliki
serial khusus cerita wayang kancil. Di Solo
sudah ada rintisan untuk memperkenalkan
dan mengembangkan wayang kancil dengan
mengadakan kirab wayang kancil yang
dilakukan sejumlah pelajar SD serta
mengadakan Festival Wayang Kancil. Upaya
ini harus terus dilakukan untuk mencegah
jangan sampai wayang kancil musnah di
negara Indonesia. Negara lain seperti Inggris
dan Belanda sangat memperhatikan wayang
kancil. Belanda setiap tahunnya memperge-
larkan wayang kancil di Pasar Tong-Tong .

Wayang kancil merupakan salah satu
pilar kebudayaan nasional. Pemerintah
melalui institusi pendidikan dan kebudayaan
memiliki tanggung-jawab besar untuk
melestarikan, mengembangkan, dan
memperkenalkan wayang kancil kepada
anak-anak Indonesia. Wayang kancil
dimungkinkan menjadi muatan lokal
pelajaran sekolah. Pengembangan wayang
kancil juga menjadi tanggung jawab seniman
wayang, terutama mengenai regenerasinya.

Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional, 2012. “Sosialisasi dan Penayangan Film
Dokumenter di DIY tahun 2012.” Laporan. Yogyakarta: Kementerian Pendidikan dan

Kebudayaan, BPSNT.

Dantes, N., 1993. “Pola Asuhan di Lingkungan Keluarga Dalam Kaitannya Dengan
Pendidikan Nilai,” dalam Jurnal Pendidikan Nilai. Jakarta: IANTO Putra Perkasa.
Dipojoyo, A. S., 1983. Cerita Binatang dalam Beberapa Relief Pada Candi Sojiwan dan

Mendut. Yogyakarta: Lukman Offset.

Hartoko, 1981. Simbolisme Dalam Sastra. Jakarta: Mas Agung.

Kartini, Y., 2011. Tembang Dolanan Anak-Anak Berbahasa Jawa Sumber Pembentukan
Watak dan Budi Pekerti. Surabaya: Balai Bahasa Surabaya.

Mudjanattistomo, RM., 1977. Pedhalangan Ngayogyakarta Jilid 1. Yogyakarta: Yayasan

Habirandha Ngayogyakarta.

Mulyono, S., 1983. Simbolisme dan Mistikisme dalam Wayang Sebuah Tinjauan Filosofis.

Jakarta: Gunung Agung.

Pendopo W., 2011. “Profil Kehidupan Ki Ledjar Soebroto: Pitutur Wayang Kancil Mbah
Ledjar,” dalam Film Visual DVD. Yogyakarta: Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai

Tradisional.
Pursubaryanto, E.,

1995. “Seni Pertunjukan Wayang Kancil dan Kemungkinan

Pengembangannya di Indonesia,” Makalah, Seminar tanggal 19 Maret. Yogyakarta:
UGM, Pusat Penelitian Dan Perubahan Sosial.

107



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

Sairin, S., 2000. “Budi Pekerti Dan Kebudayaan.” Makalah dalam Ceramah dan Diskusi Budi
Pekerti Mencerminkan Watak Bangsa, Sabtu 29 Juli. Yogyakarta: Departemen
Pendidikan Nasional, Direktorat Jenderal Kebudayaan, Balai Kajian Sejarah dan Nilai
Tradisional.

Sasrawijaya, R.P., 1986. Serat Kancil 1. Dialihaksarakan oleh Sri Suharni. Jakarta:
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Proyek Penerbitan Buku Sastra Indonesia
dan Daerah.

Sastroatmodjo, Suryanto, 1990. “Sang Kancil Siapakah Gerangan,” dalam Citra Yogya,
Nomor.18/Tahun III, November-Desember.

Sudiyono, Suhartinah, 2005. “Nyi Suratmi Susanto: Penari Wayang Wong Sriwedari,” dalam
Patrawidya, Vol. 6, No. 4, Desember. Yogyakarta: Balai Kajian Jarahnitra.

Sumintarsih, dkk., 2012. Wayang Topeng Sebagai Wahana Pewarisan Nilai. Yogyakarta:
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai
Tradisional.

Supriyoko, Ki,2000. “Praktik Pendidikan Budi Pekerti Bagi Anak dan Generasi Muda
Indonesia: Kajian Kritis Dimensi Pendidikan.” Makalah Ceramah dan Diskusi Budi
Pekerti Mencerminkan Watak Bangsa, Sabtu 29 Juli. Yogyakarta: Departemen
Pendidikan Nasional, Direktorat Jenderal Kebudayaan, Balai Kajian Sejarah dan Nilai
Tradisional.

Sutaryo, 1999. “Gending-Gending Pakeliran Wayang Kancil Oleh Ki Dalang Ledjar
Soebroto.” Skripsi. Yogyakarta: ISI, Jurusan Seni Karawitan, Fakultas Seni
Pertunjukan.

Suyami, 2006. “Refleksi Nilai Budi Pekerti Dalam Serat Wulang Reh,” dalam Patrawidya,
Vol. 7,No. 4, Desember. Yogyakarta: Balai Kajian Jarahnitra.

Tim Penyusun Kamus PPPB, 1994. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Edisi Kedua, Cetakan
Pertama. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Zoetmulder, P.J., 1995. Kamus Jawa Kuno-Indonesia. Jakarta: Gramedia.

108



Biodata Penulis ISSN 1907 - 9605

BIODATA PENULIS

ARIFIN SURYO NUGROHO. Lahir di Yogyakarta. Alumni Sarjana Pendidikan Sejarah
dari Universitas Negeri Yogyakarta dan Magister Pendidikan Sejarah Universitas Sebelas
Maret Surakarta. Selain mengajar, aktif juga menulis buku. Beberapa buku karyanya antara
lain Istri-Istri Soekarno (bersama Reni Nuryanti, 2007); Srihana-Srihani: Biografi Hartini
Soekarno (2009); The First Lady: Biografi Fatmawati Soekarno (2010); Tragedi Cikini:
Percobaan Pembunuhan Presiden Sukarno (2013). Selain menulis buku, aktif menulis di
media massa dan jurnal ilmiah di antaranya dalam Jurnal Jantra terbitan Balai Pelestarian
Nilai Budaya Yogyakarta berjudul .Ki Bagus Hadikusuma: Potret Seorang Ulama Nasionalis,.
dan Jurnal Pendidikan Agama Islam UIN Sunan Kalijaga. Penulis sekarang tercatat sebagai
dosen tetap di Prodi Pendidikan Sejarah FKIP Universitas Muhammadiyah Purwokerto.

SITI MUNAWAROH. Lahir di Bantul, 26 April 1961. Alamat Rumah: Dusun Karangtengah
RT 06, Desa Karangtengah, Imogiri Bantul. Telpon: 7882338/087739072459. Lulus S1
Fakultas Geografi UGM, Jurusan Geografi Manusia, Tahun 1991. Peneliti Madya. Gol IV.B.
(01-05-2011). Menbudpar. Masa penilaian Juni 2008 s/d Mei 2011. Publikasi dalam Majalah
Ilmiah: "Pascagempa Intensitas Gotong Royong Semakin Tinggi", (2006) Jurnal Jantra.
"Wanita Nelayan Di Kecamatan Kedung Jepara", (2007) Buletin Jantra. "Tradisi Pembacaan
Barzanji Bagi Umat Islam", (2007) Jurnal Jantra. "Perilaku Masyarakat Daerah Rawan
Bencana", (2008) Jurnal Jantra. "Gandrung Seni Pertunjukan Di Banyuwangi", (2008) Jurnal
Jantra. "Partisipasi Masyarakat Dalam Pembangunan Desa Di Kabupaten Bantul", (2009).
"Macam-Macam Bentuk Rumah Komunitas Using Di Desa Kemiren Banyuwangi", (2009)
Jurnal Jantra. "Mandiri dengan Ekonomi Kreatif (Kasiutri Desa Karangtengah Imogiri
Bantul)", (2010) Jurnal Jantra. "Pedagang Asongan Taman Wisata Candi Borobudur", (2008)
Buletin Patrawidya. "Kearifan Lokal Petani Lahan Pereng Desa Wukirsari Imogiri Bantul",
(2007) Buletin Patrawidya. "Strategi Masyarakat Nelayan Pantai Teluk Penyu Cilacap",
(2006) Buletin Patrawidya. "Interaksi Suku Jawa dan Madura di Surabaya", (2009) Buletin
Patrawidya. "Permukiman Penduduk di Desa Sumberpucung Kabupaten Malang", (2010)
Buletin Patrawidya. Pengalaman sebagai penyunting: Penyunting pada Lembaga Penelitian
dan Penerbitan "PRAPANCA", JIn. Gondosuli, Sranggrahan UH 1/576, Yogyakarta 55166.
Tahun 2010 sekarang sebagai penyunting Jurnal Jantra, terbitan Balai Pelestarian Nilai
Budaya Yogyakarta.

DEWANTO SUKISTONO. Lahir pada tanggal 27 September 1969 di Sentolo, Kulon Progo,
Yogyakarta, sebagai keturunan/trah dalang, putera Ki Sukarno dan cucu dari Ki Widiprayitna,
pelopor wayang golek Menak di Daerah Istimewa Yogyakarta sekitar tahun 1950-an. Mulai
serius menggeluti dunia seni pertunjukan dengan memutuskan masuk SMKI Yogyakarta
Jurusan Pedalangan dan dilanjutkan ke STSI Surakarta pada jurusan yang sama. Selepas
kuliah menjadi pengajar di Jurusan Pedalangan FSP ISI Yogyakarta, pada bulan Februari 2005
berhasil menyelesaikan Ujian Karya Akhir Program Pascasarjana STSI Surakarta hingga
memperoleh gelar Magister Seni, pada Program Studi Penciptaan Seni Minat Utama
Pewayangan berupa sebuah pertunjukan boneka dengan judul PANAKAWAN. Semenjak
kuliah aktif berkesenian baik dalam lingkup festival/akademik di dalam maupun luar negeri,
atau sekedar saba tarub, sebagai pengajar rajin mengadakan penelitian menulis jurnal
terutama berkaitan dengan pertunjukan boneka. Saat ini sedang mempersiapkan Ujian
Terbuka Program Doktor di UGM Yogyakarta, Program Studi Pengkajian Seni Pertunjukan
Dan Seni Rupa.

GALIH SURYADMAUJA. Lahir di Sukoharjo, 08 Mei 1987. Pendidikan terakhir S.1 (Strata
Satu) Jurusan Etnomusikologi Institut Seni Indonesia (ISI) Surakarta. Saat ini masih berstatus
sebagai mahasiswa Program Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa Sekolah

109



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

Pascasarjana Universitas Gadjah Mada Yogyakarta. Hasil karyanya antara lain: "2 Dimensi"
(film dokumenter) Peran Dangdut di Dalam 7rance pada kesenian Yakso Jati, di Kecamatan
Cepogo, Kabupaten Boyolali tahun 2010. "Perubahan Fungsi Jemblungan di Dukuh
Pentongan Desa Samiran Kecamatan Selo Kabupaten Boyolali"' (Skripsi) Jurusan
Etnomusikologi ISI Surakarta, tahun 2011. "Kita Bukan Aku Atau Kamu" (Musik) dalam
pentas Bukan Musik Biasa #27 Wisma Seni Taman Budaya Jawa Tengah (TBJT) Surakarta.
.Shalawat Menyuarakan Identitas,. dalam Majalah Cangkir (Majalah Budaya dan Media Seni
Nusantara) Edisi I bulan Pebruari Tahun 2012. "Kirab Ngaben, Kereta Menuju Nirwana",
dalam Majalah Cangkir (Majalah Budaya dan Media Seni Nusantara) Edisi II bulan April
Tahun 2012. "Budaya Asu, Alternatif Memaknai Ungkapan", dalam Majalah Cangkir
(Majalah Budaya dan Media Seni Nusantara) Edisi III bulan Juli-Agustus Tahun 2012.
"Bertahan di Lereng Merapi Jemblungan Menggapai Eksistensi", dalam Majalah Bende edisi
105 Bulan Juli 2012. "Revitalisasi Kesenian Dongkrek dalam Rangka Penguatan Budaya
Lokal, Studi Tentang Dongkrek Desa Mejayan, Kecamatan Mejayan, Madiun", (sebagai
asisten peneliti) dalam penelitian kerjasama BPNB Yogyakarta dan FIB UGM,;
Etnomusikologi Indonesia: Peran Etnomusikolog dan perkembangannya, Jurnal TEROBS
Vol. I11. Oktober 2012.

NOOR SULISTYOBUDI. Lahir di Yogyakarta, 5 Oktober 1960. Pendidikan S1 di Fakultas
Hukum UII. Bekerja sebagai staf peneliti di Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta. Karya
ilmiah: Ngalap berkah di Makam R Ng. Yosodipuro, Ngalap berkah di Makam Sri Makurung,
Pertapaan Giri Sampurna, Padepokan Segaragunung, Palebon di Lereng Lawu, Paguyuban
Handayaningrat, Inventarisasi dan Kajian Komunitas Sedulur Sikep Sumber, Kradenan
Blora.

IPONG JAZIMAH. Lahir di Kota Madiun 24 Januari 1985. Menamatkan Sarjana
Pendidikan Sejarah di Universitas Negeri Malang (UM). Pascasarjana Pendidikan Sejarah
diselesaikan di Universitas Sebelas Maret Surakarta (UNS). Penulis pada tahun 2012 menjadi
juara III dalam sayembara penulisan buku pengayaan PUSKURBUK BALITBANG
KEMDIKBUD. Buku yang telah diterbitkan Detik-Detik Proklamasi (Narasi Yogyakarta).
Kini ia tercatat sebagai Dosen Pendidikan Sejarah Universitas Muhammadiyah Purwokerto
(UMP). Saat ini sedang mendalami tentang sejarah perempuan di Indonesia.

NUR ROSYID. Lahir di Boyolali, 6 Maret 1992. Masih belajar di Jurusan Antropologi
Budaya - Universitas Gadjah Mada, angkatan tahun 2010. Pengalaman Organisasi: sebagai
anggota Divisi Pengembangan Sumber Daya Mahasiswa, Keluarga Mahasiswa Antropologi
UGM dan Staff Riset BPPM Balairung UGM. Pengalaman Riset: "Di Bawah Sorot Lampu
Kota", 19 Januari-3 Februari 2011 di Paninggaran Pekalongan. Riset kerjasama jurusan
Antropologi UGM dengan University of Toronto dengan tema "Kemiskinan dan
Kemakmuran pada Ekonomi Baru I1", pada bulan Juli 2011 di Meliau, Sanggau, Kalimantan
Barat. Riset "Studi Perubahan Tanaman Produksi di Dataran Tinggi Jawa", 20 Januari-2
Februari 2012 di Watukumpul, Pemalang. Riset kerjasama jurusan Antropologi UGM dengan
University of Toronto dengan tema "Kemiskinan dan Kemakmuran pada Ekonomi Baru I1I",
padabulan 9 Juli- 6 Agustus 2012 di Kawasan Dieng (Wonosobo-Banjarnegara).

FERDI ARIFIN. Lahir di Patran, Canden, Jetis, Bantul, Yogyakarta Bantul, 17 Maret 1990.
Pendidikan 2008-2012 Jurusan Sastra Nusantara UGM. Pekerja Keras, totalitas, kreatif,
inisiatif, tahan dalam tekanan, dan bersosial tinggi. Pengalaman kerja dalam berbagai
organisasi menjadikannya lebih berkembang dalam berorganisasi, koordinasi, negosiasi, dan
kemampuan individu. Mempunyai hobbi traveling, membaca, naik gunung, fotografi, design,
olahraga, musik, dan nonton wayang. Kemampuan di bidang design grafis, photoshop, corel
draw, dan Ms Office. Penguasaan bahasa Indonesia dan bahasa Inggris. Pengalaman

110



Biodata Penulis

organisasi Maret 2009-Desember 2010 sebagai wakil ketua HMJ KAMASUTRA (Keluarga
Mahasiswa Sastra Nusantara), Agustus 2010-Oktober 2012 sebagai Divisi produksi SKM
Bulaksumur (Surat Kabar Mahasiswa Bulaksumur) Mei 2012 - Sekarang bekerja di Pusat
Studi Ekonomi Kerakyatan UGM (Sekolah Pasar).

ROHMAN. Lahir di Besukdowo-Blitar, 25 April 1971. Pada 1998 tamat S1 Antropologi
UNUD, pada 2011 tamat S2, Antropologi UGM. Karya yang terkait dengan tulisan ini adalah,
Revitalisasi Kesenian Dongkrek Dalam Rangka Penguatan Budaya Lokal: Studi Kesenian
Dongkrek Desa Mejayan, Kecamatan Mejayan, Madiun; bersama tim peneliti dari
Laboratorium Antropologi FIB-UGM dengan BPNB Yogyakarta, (2013).

YUSTINA HASTRINI NURWANTI. Lahir di Sleman 4 Desember 1966. Sarjana Sastra
Jurusan Sejarah Universitas Gadjah Mada, lulus tahun 1997. Bekerja sebagai staf peneliti
Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta sejak tahun 1997. Sebagai peneliti aktif terlibat
dalam penelitian, seminar, dan diskusi. Beberapa hasil penelitian yang telah dilakukan antara
lain: Peranan Tentara Pelajar Di Sleman Tengah Pada Masa Revolusi 1948-1949; Kethoprak
PS Bayu Di Sleman: Suatu Kajian Sejarah Seni Pertunjukan;, Masyarakat Tengger di
Probolinggo Pada Tahun 1966-2000: Kajian Perkembangan Keagamaan, Peranan Pasar
Srowolan di Sleman Masa Revolusi 1948-1949; Tari Seblang di Banyuwangi: Kajian Sejarah
Seni Pertunjukan; Ludruk RRI Surabaya Masa Orde Baru 1966-2002: Sebagai Media
Komunikasi; Pesta Demokrasi: Studi Kasus Pemilihan Lurah Desa Donoharjo Tahun 2004,
Topeng Panji Jabung: Kajian Sejarah Seni Pertunjukan Masa Orde Baru; Rusli Seniman
Yang Pejuang; Eksistensi Industri Rokok Kretek Kudus: Tjap Bal Tiga HM. Nitisemito Dalam
Lintas Sejarah; Dinamika Kewirausahaan Kuliner: Lunpia Semarang Tahun 1965-2009;
Sekolah Menengah Pangudi Luhur Van Lith Dalam Perjalanan Sejarah (1991-2008);
Sekolah Dan Internaat Mendoet: Pendidikan Perempuan Tahun 1908-1942; Munggah
Lumbung Menjadi Riyaya Undhuh-Undhuh: Peribadatan Komunitas Kristen Mojowarno,
Komunitas Kristen Peniwen: Potret Kerukunan Hidup Bermasyarakat Tahun 1990-2012.

111






10.

11.

12.
13.

14.

PEDOMAN BAGI PENULIS JANTRA

Jantra menerima artikel hasil penelitian/kajian bidang sejarah dan budaya dalam bahasa Indonesia dan
belum pernah diterbitkan dengan tema yang telah ditentukan pada setiap penerbitan.

Artikel yang diterbitkan melalui proses seleksi dan editing. Naskah yang masuk dan tidak diterbitkan
akan dikembalikan kepada penulis.

Jumlah halaman setiap artikel 15-20 halaman, diketik 2 spasi huruf times new roman font 12, pada kertas
ukuran kuarto, dengan margin atas 4 cm, kiri 4 cm, kanan 3 cm, dan bawah 3 cm.

Judul, abstrak, dan kata kunci dalam bahasa Indonesia dan Inggris. Abstrak terdiri dari 100-125 kata
diketik satu spasi, cetak miring (italic), berisi uraian masalah, metode, dan hasil penelitian/kajian,
dengan kata kunci sebanyak 3 - 5 kata.

Judul harus informatif diketik dengan huruf kapital tebal (bold), maksimum 11 kata. Dewan redaksi
berhak mengubah judul.

Nama penulis ditulis lengkap di bawah judul dilengkapi nama lembaga, alamat lembaga, dan alamat e-
mail.

Penulisan artikel disajikan dalam bab-bab ditulis dengan huruf kapital, diawali dengan penomoran,
misalnya: I. PENDAHULUAN, II. PEMBAHASAN, dan diakhiri III. PENUTUP. Pendahuluan,
memuat latar belakang, permasalahan, tujuan, teori dan metode. Bab pembahasan berisi materi atau isi
dengan judul sesuai topik, dengan subjudul disesuaikan, bisa disertai dengan tampilan gambar, foto, atau
tabel maksimal 2. Penutup berisi kesimpulan. DAFTAR PUSTAKA.

Penulisan kutipan:

a. Kutipan langsung, yaitu pendapat orang lain dalam suatu tulisan yang diambil sama seperti aslinya
dan lebih dari tiga baris, ditulis tersendiri 1 spasi, terpisah dari uraian, diketik sejajar dengan awal
paragraf.

b. Kutipan langsung kurang dari tiga baris ditulis menyatu dengan tubuh karangan, diberi tanda kutip.

c. Kutipan tidak langsung, kutipan yang ditulis dengan bahasa penulis sendiri, ditulis terpadu dalam
tubuh karangan tanpa tanda kutip.

d. Mengutip ucapan secara langsung (pidato, ceramah, wawancara, dan sebagainya), menyesuaikan
poina,b,danc.

Referensi sumber ditulis dalam catatan kaki (footnofe) dengan susunan: Nama pengarang, Judul
karangan. (Kota: Penerbit, tahun), him.

Contoh Buku:

! Parsudi Suparlan, Orang Sakai di Propinsi Riau. (Pekanbaru: Pemerintah Daerah Tingkat I
Propinsi Riau, 1995), him. 25.

Contoh artikel dalam sebuah buku:

2 Koentjaraningrat, "Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional," dalam Persepsi Masyarakat Tentang
Kebudayaan, Alfian (ed.), (Jakarta: UL, 1983), hlm. 20.

Contoh artikel dalam majalah:

3 Ki Wipra, "Wajang Punakawan," dalam Pandjangmas. No. 1 Th. IV. 31 Desember 1956, hIm. 16-
17.

Penulisan Daftar Pustaka ditulis sebagai berikut:

Suparlan, P., 1995. Orang Sakai di Propinsi Riau. Pekanbaru: Pemerintah Daerah Tingkat I Propinsi
Riau: 1995.

Koentjaraningrat, 1983. "Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional," dalam Persepsi Masyarakat tentang
Kebudayaan, Alfian (ed.). Jakarta: UL

Wipra, Ki., 1956. "Wajang Punakawan," dalam Pandjangmas. No. 1 Th.1V.31 Desember.

Daftar Pustaka minimal 10 pustaka tertulis, dengan rincian 80 % terbitan 5 tahun terakhir dan dari sumber
acuan primer.

Istilah lokal dan kata asing ditulis dengan huruf miring (italic).

Pengiriman artikel bisa melalui e-mail, pos dengan disertai CD, atau dikirim langsung dialamatkan
kepada: Dewan Redaksi Jantra, Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta, Jalan Brigjen Katamso No.
139, Yogyakarta 55152, Telp. (0274) 373241, Fax. (0274) 381555. E-mail: jantra@bpnb-jogja.info.

Penulis yang artikelnya dimuat akan mendapatkan 3 eksemplar Jantra.



ISSN 1907-9605

9“771907




