
ISSN 1907-9605

771907 9605139

Ja
n
tr

a
 V

o
l.
 8

, 
 N

o
. 
1
 J

u
n

i 
2
0
1
3
 :

 1
 -

 1
1
2

Jurnal Sejarah dan Budaya

Vol. 8, No. 1
Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Jantra Vol. 8 No. 1 Hal. 1 - 112

Terakreditasi No. 510/Akred/P2MI-LIPI/04/2013

Yogyakarta
Juni 2013

ISSN
1907 - 9605

8 Nilai Budi Pekerti dalam Pementasan Seni 
Tradisional Dames

8 Pendidikan Budi Pekerti dalam Seni Drama 
Tradisional

8 Dimensi Budi Pekerti dalam Revitalisasi 
Wayang Golek Menak Yogyakarta

8 “Ngringkês”: Presentasi Atas Pesan 
Pendidikan

8 Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi 
Pekerti

8 Nilai Gotong-royong dan Tenggang Rasa 
dalam Kothekan Lesung Banyumasan

8 Praktik 'Karakterisasi' dalam Pendidikan 
Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan

8 Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi 
Pekerti

8 Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, dan 
Nilai Kebijaksanaan

8 Wayang Kancil dan Pendidikan Budi Pekerti

Pendidikan Budi Pekerti Melalui
Seni Pertunjukan

P
e
n

d
id

ik
a
n

 B
u

d
i 

P
e
k
e
rt

i 
M

e
la

lu
i 

S
e
n

i 
P
e
rt

u
n

ju
k
a
n

KEMENTERIAN PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN
DIREKTORAT JENDERAL KEBUDAYAAN

BALAI PELESTARIAN NILAI BUDAYA
YOGYAKARTA



PEDOMAN BAGI PENULIS JANTRA 

1. Jantra menerima artikel hasil penelitian/kajian bidang sejarah dan budaya dalam bahasa Indonesia dan 
belum pernah diterbitkan dengan tema yang telah ditentukan pada setiap penerbitan. 

2. Artikel yang diterbitkan melalui proses seleksi dan editing. Naskah yang masuk dan tidak diterbitkan 
akan dikembalikan kepada penulis. 

3. Jumlah halaman setiap artikel 15-20 halaman, diketik 2 spasi huruf times new roman font 12, pada kertas 
ukuran kuarto, dengan margin atas 4 cm, kiri 4 cm, kanan 3 cm, dan bawah 3 cm. 

4. Judul, abstrak, dan kata kunci dalam bahasa Indonesia dan Inggris. Abstrak terdiri dari 100-125 kata 
diketik satu spasi, cetak miring (italic), berisi uraian masalah, metode, dan hasil penelitian/kajian, 
dengan kata kunci sebanyak 3 - 5 kata. 

5. Judul harus informatif diketik dengan huruf kapital tebal (bold), maksimum 11 kata. Dewan redaksi 
berhak mengubah judul. 

6. Nama penulis ditulis lengkap di bawah judul dilengkapi nama lembaga, alamat lembaga, dan alamat e-
mail. 

7. Penulisan artikel disajikan dalam bab-bab ditulis dengan huruf kapital, diawali dengan penomoran, 
misalnya: I. PENDAHULUAN, II. PEMBAHASAN, dan diakhiri III. PENUTUP. Pendahuluan, 
memuat latar belakang, permasalahan, tujuan, teori dan metode. Bab pembahasan berisi materi atau isi 
dengan judul sesuai topik, dengan subjudul disesuaikan, bisa disertai dengan tampilan gambar, foto, atau 
tabel maksimal 2. Penutup berisi kesimpulan. DAFTAR PUSTAKA. 

8. Penulisan kutipan: 

a. Kutipan langsung, yaitu pendapat orang lain dalam suatu tulisan yang diambil sama seperti aslinya 
dan lebih dari tiga baris, ditulis tersendiri 1 spasi, terpisah dari uraian, diketik sejajar dengan awal 
paragraf. 

b. Kutipan langsung kurang dari tiga baris ditulis menyatu dengan tubuh karangan, diberi tanda kutip. 

c. Kutipan tidak langsung, kutipan yang ditulis dengan bahasa penulis sendiri, ditulis terpadu dalam 
tubuh karangan tanpa tanda kutip. 

d. Mengutip ucapan secara langsung (pidato, ceramah, wawancara, dan sebagainya), menyesuaikan 
poin a, b, dan c. 

9. Referensi sumber ditulis dalam catatan kaki (footnote) dengan susunan: Nama pengarang, Judul 
karangan. (Kota: Penerbit, tahun), hlm. 

Contoh Buku: 

¹ Parsudi Suparlan, Orang Sakai di Propinsi Riau. (Pekanbaru: Pemerintah Daerah Tingkat I 
Propinsi Riau, 1995), hlm. 25.

Contoh artikel dalam sebuah buku: 

² Koentjaraningrat, "Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional," dalam Persepsi Masyarakat Tentang 
Kebudayaan, Alfian (ed.), (Jakarta: UI, 1983), hlm. 20. 

Contoh artikel dalam majalah: 

³ Ki Wipra, "Wajang Punakawan," dalam Pandjangmas. No. 1 Th. IV. 31 Desember 1956, hlm. 16-
17. 

10. Penulisan Daftar Pustaka ditulis sebagai berikut: 

Suparlan, P., 1995. Orang Sakai di Propinsi Riau. Pekanbaru: Pemerintah Daerah Tingkat I Propinsi 
Riau: 1995. 

Koentjaraningrat, 1983. "Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional," dalam Persepsi Masyarakat tentang 
Kebudayaan, Alfian (ed.). Jakarta: UI. 

Wipra, Ki., 1956. "Wajang Punakawan," dalam Pandjangmas. No. 1 Th. IV. 31 Desember. 

11. Daftar Pustaka minimal 10 pustaka tertulis, dengan rincian 80 % terbitan 5 tahun terakhir dan dari sumber 
acuan primer. 

12. Istilah lokal dan kata asing ditulis dengan huruf miring (italic). 

13. Pengiriman artikel bisa melalui e-mail, pos dengan disertai CD, atau dikirim langsung dialamatkan 
kepada: Dewan Redaksi Jantra, Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta, Jalan Brigjen Katamso No. 
139, Yogyakarta 55152, Telp. (0274) 373241, Fax. (0274) 381555. E-mail: jantra@bpnb-jogja.info.

14. Penulis yang artikelnya dimuat akan mendapatkan 3 eksemplar Jantra.

Jantra dapat diartikan sebagai roda berputar, yang bersifat dinamis, seperti halnya 
kehidupan manusia yang selalu bergerak menuju ke arah kemajuan. Jantra 
merupakan jurnal ilmiah yang berisi tentang dinamika kehidupan manusia dari aspek 
sejarah dan budaya. Artikel Jantra berupa hasil penelitian, tanggapan, opini, maupun 
ide atau pemikiran penulis. Jantra terbit secara berkala dua kali dalam satu tahun, 
yaitu bulan Juni dan Desember. Jantra terbit pertama kali pada bulan Juni 2006. 

DEWAN REDAKSI JANTRA 

Pelindung : Direktur Jenderal Kebudayaan 
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 

Penanggungjawab : Kepala Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta 

Penasihat : Drs. Sumardi, MM. 

Mitra Bestari : Prof. Dr. Djoko Surjo (Sejarah) 
Prof. Dr. Suhartono Wiryopranoto (Sejarah) 
Prof. Dr. Su Ritohardoyo (Geografi)
Dr. Lono Lastoro Simatupang (Antropologi) 

Penyunting Ahli : Dr. Y. Argo Twikromo (Antropologi) 
Dr. Mutiah Amini, MA (Sejarah)

Penyunting Bahasa Inggris  : Drs. Eddy Pursubaryanto, M.Hum. (Sastra Inggris)

Ketua Dewan Redaksi  : Dra. Sri Retna Astuti 

Pemimpin Redaksi Pelaksana : Dra. Titi Mumfangati 

Dewan Redaksi : Drs. A. Darto Harnoko (Sejarah) 
Dra. Endah Susilantini (Sastra) 
Drs. Tugas Tri Wahyono (Sejarah) 
Dra. Siti Munawaroh (Geografi) 
Drs. Sujarno (Antropologi) 

Pemeriksa Naskah : Dra. Titi Mumfangati 

Distribusi : Drs. Wahjudi Pantja Sunjata

Alamat Redaksi: 

BALAI PELESTARIAN NILAI BUDAYA YOGYAKARTA 
Jalan Brigjen Katamso No. 139 (Dalem Jayadipuran), Yogyakarta 55152 

Telp. (0274) 373241 Fax. (0274) 381555 
E-mail: jantra@bpnb-jogja.info



i

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

PENGANTAR REDAKSI 

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Tuhan Yang Maha Esa karena atas perkenan-Nya 
Jantra Volume 8, No. 1, Juni 2013 dapat hadir kembali di hadapan pembaca. Edisi Jantra kali 
ini memuat 10 (sepuluh) artikel di bawah tema "Pendidikan Budi Pekerti Melalui Seni 
Pertunjukan" ini dipandang penting karena Indonesia memiliki aneka budaya daerah yang 
tercermin pada seni pertunjukan di berbagai daerah tersebut.

Adapun ke sepuluh artikel ini masing-masing yaitu : 1). "Nilai Budi Pekerti dalam 
Pementasan Seni Tradisional Dames," yang ditulis oleh Arifin Suryo Nugroho yang 
menguraikan tentang kesenian atau Tari Dames yang ada di wilayah Banyumas; 2). 
"Pendidikan Budi Pekerti dalam Seni Drama Tradisional," yang ditulis oleh Siti Munawaroh 
menguraikan tentang budi pekerti yang terkandung dalam seni drama tradisional; 3). 
"Dimensi Budi Pekerti dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta," yang ditulis 
oleh Dewanto Sukistono menguraikan tentang keberadaan dan pasang surut wayang Golek 
Menak yang ada di Yogyakarta serta pesan budi pekerti yang ada di dalamnya; 4). "Ngringkes, 
Presentasi Atas Pesan Pendidikan," yang ditulis oleh Galih Suryadmaja menguraikan tentang 
garap pada seni tradisi Jemblungan yang disesuaikan dengan kondisi masa sekarang; 5). "Seni 
Karawitan : Pendidikan Budi Pekerti," ditulis oleh Noor Sulistyobudi menguraikan bahwa 
seni karawitan sebagai salah satu musik tradisional yang mampu menciptakan kehalusan budi 
pekerti; 6). "Nilai Gotong Royong dan Tenggang Rasa dalam Kothekan Lesung 
Banyumasan," yang ditulis oleh Ipong Jazimah menguraikan bahwa seni tradisi Kothekan 
Lesung berawal dari kegiatan masyarakat menumbuk padi dengan lesung dan alu; 7). "Praktik  
'Karakterisasi' dalam Pendidikan Melalui Seni Pertunjukan : Perspektif Kepengaturan," yang 
ditulis oleh Nur Rosyid menguraikan bahwa pendidikan budi pekerti di sekolah dapat 
diberikan melalui pelajaran seni pertunjukan; 8). "Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan 
Budi Pekerti," yang ditulis oleh Ferdi Arifin menguraikan bahwa pertunjukan wayang kulit 
mengandung tuntunan budi pekerti yang dapat ditransformasikan kepada masyarakat; 9). 
"Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, dan Nilai Kebijaksanaan," yang ditulis oleh Rohman 
berbicara tentang makna filosofis kesenian dongkrek sebagai media untuk mengajarkan budi 
pekerti; 10). "Wayang  Kancil dan Pendidikan Budi Pekerti," ditulis oleh Yustina Hastrini 
Nurwanti menguraikan tentang pendidikan budi pekerti yang tersirat dalam pertunjukan 
wayang kancil.

Dewan Redaksi mengucapkan terimakasih kepada para mitra bestari yang telah bekerja 
keras membantu dalam penyempurnaan tulisan dari para penulis naskah sehingga Jantra 
edisi kali ini bisa terbit.

Selamat membaca.

Redaksi 



ii

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

DAFTAR ISI 

Halaman 

Pengantar Redaksi i

Daftar Isi iii

Abstrak iv

Nilai Budi Pekerti dalam Pementasan Seni Tradisional Dames 1
Arifin Suryo Nugroho

Pendidikan Budi Pekerti dalam Seni Drama Tradisional 9
Siti Munawaroh

Dimensi Budi Pekerti dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta 19
Dewanto Sukistono

“Ngringkês”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan 29
Galih Suryadmaja

Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti 39
Noor Sulistyobudi

Nilai Gotong-royong dan Tenggang Rasa dalam Kothekan Lesung Banyumasan 49
Ipong Jazimah

Praktik 'Karakterisasi' dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan 59
Nur Rosyid

Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi Pekerti 75
Ferdi Arifin

Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, dan Nilai Kebijaksanaan 83
Rohman

Wayang Kancil dan Pendidikan Budi Pekerti 95
Yustina Hastrini Nurwanti

Biodata Penulis 109



iii

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

NILAI BUDI PEKERTI
DALAM PEMENTASAN SENI TRADISIONAL DAMES 

Arifin Suryo Nugroho

Prodi Pendidikan Sejarah Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Muhammadiyah Purwokerto

Jl Raya Dukuhwaluh Po. Box. 202, Purwokerto, 53182.
e-mail:gus_ipin@yahoo.co.id

MORAL VALUES IN DAMES DANCE 

Abstract

One way to impart moral education to young people is through traditional performing arts 
because as part of a cultural product they have wisdom and moral values. This paper aims to explore 
the moral values in Dames, a traditional dance that exist in Purbalingga and Banyumas. Having all 
female dancers, Dames was in the past a means to spread Islam. This paper which is based on a 
literature study and direct observation has found that the lyrics in the Dames dance reflect the moral 
and religious values. The dance style suggests some of the Islamic flavor which is in line with the 
characteristics of Javanese women. Furthermore, the dance accessories and costumes are full of 
symbols of how to live harmoniously.

Keywords: morality, traditional performing arts, dames dance

PENDIDIKAN BUDI PEKERTI 
DALAM SENI DRAMA TRADISIONAL 

Siti Munawaroh 

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta 
Jalan Brigjen Katamso 139 Yogyakarta 

e-mail:sitisubrata@gmail.com 

MORAL EDUCATION IN TRADITIONAL DRAMA 

Abstract 

Traditional drama is one of the performing arts that contains aspects of character education that 
can be imparted to the younger generation. Employing qualitative analysis, this literature study will 
reveal moral education in traditional drama. The result is, as a performing art, traditional drama 
contain moral, social, educational, and human values. These values can be used as the teaching and 
guidance for man's life. 

Keywords: moral education, traditional drama. 



iv

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

DIMENSI BUDI PEKERTI DALAM 
REVITALISASI WAYANG GOLEK MENAK YOGYAKARTA 

Dewanto Sukistono

Jurusan Pedalangan Fakultas Seni Pertunjukan ISI Yogyakarta
Jalan Parangtritis Km. 6,5 Sewon Bantul Yogyakarta

e-mail:dsukistono@yahoo.com

REVITALIZATION OF THE WAYANG GOLEK MENAK YOGYAKARTA

Abstract

Under Ki Widiprayitna, the Wayang Golek Menak was popular in Yogyakarta and the 
surrounding areas from 1950 to 1960s. It had experienced the ups and downs especially since the coup 
by G 30 S/PKI in 1965. Considering the socio-cultural development, revitalization of the Wayang 
Golek is an effort to preserve it by taking the benefit of tourism industry. However, in line with one of the 
functions of performing arts, the performance of Wayang Golek Menak should always maintain moral 
education.

Keywords: wayang golek menak, revitalization, moral education

“NGRINGKÊS”:
PRESENTASI ATAS PESAN PENDIDIKAN

Galih Suryadmaja

Program Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa 
Sekolah Pascasarjana Universitas Gadjah Mada Yogyakarta

Jalan Nusantara 1, Bulaksumur Yogyakarta
e-mail:galihsuryadmaja@gmail.com

NGRINGKÊS: 
A PRESENTATION OF MORAL VALUES

Abstract

This descriptive-qualitative research explains Jemblungan, a traditional performing art which 
develops dynamically hand in hand with the owner. It has undergone a change from a medium of 
teaching religion into an entertainment. A new aspect called ngringkês has been implemented into 
Jemblungan. Ngringkês express the values of life of the community. At the same time it is also 
understood as a medium of teaching the moral values.

Keywords: jêmblungan, ngringkês 



v

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

SENI KARAWITAN JAWA: PENDIDIKAN BUDI PEKERTI

Noor Sulistyobudi

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jalan Birgjen Katamso 139 Yogyakarta

e-mail:listyobpnb@gmail.com

JAVANESE KARAWITAN AS MORAL EDUCATION

Abstract

Javanese karawitan or Javanese gamelan music is one of the musical arts that contains moral 
education that can be imparted to the younger generation to filter incoming unsuitable foreign 
cultures. The values contained in the musical arts can be a source of moral teaching materials for the 
community or the younger generation. Using a qualitative approach, this paper examines the moral 
values in the gamelan music. The finding is that in the Javanese karawitan there are significant values, 
such as togetherness, leadership, unity, patriotism, and devotion of the country. These values serve as 
guidelines for the people's behaviour.

Keywords: moral education, karawitan, musical arts

NILAI GOTONG-ROYONG DAN TENGGANG RASA 
DALAM KOTHEKAN LESUNG BANYUMASAN

Ipong Jazimah

Prodi Pendidikan Sejarah Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan
Universitas Muhammadiyah Purwokerto (UMP)

Jalan Raya Dukuhwaluh, Dukuhwaluh, Kembaran, Purwokerto, Jawa Tengah. 
e-mail:nyai_jazimah@yahoo.com

THE GOTONG ROYONG VALUE IN KOTHEKAN LESUNG 
BANYUMASAN

Abstract

This paper aims to reveal the gotong royong (mutual help) and tenggang rasa (tolerant) values in 
Kotekan Lesung (rice pounding music) of Banyumas style. Rice pounding is normally done by a group 
of women using a lesung (canoe-like log) and alu (a stout pole to pound the rice). From the sound 
produced during the rice pounding, a music is born which is called Kotekan Lesung. The women make 
the music as they are pounding rice to avoid getting bored. Rice pounding is rarely done by one person, 
because it will take along time to finish the work. Today Kotekan Lesung, a symbol of agrarian society, 
has become a performing art which contain the values of gotong royong and tenggang rasa. This paper 
is hoped as a stimulant for young people to trigger their spirit to digest the moral of the wisdom of the 
agrarian society.

Keywords:  kotekan lesung, agrarian society.



vi

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

PRAKTIK 'KARAKTERISASI' DALAM PENDIDIKAN SENI-
1BUDAYA: PERSPEKTIF KEPENGATURAN

Nur Rosyid

Antropologi Budaya - Universitas Gadjah Mada 
Jalan Sosiohumaniora Bulaksumur Yogyakarta 

e-mail:bocahringin@yahoo.co.id 

'CHARACTERIZATION' AS A STRATEGY IN EDUCATION THROUGH 
PERFORMANCE ARTS SEEN FROM FOUCAULT'S 

GOVERNMENTALITY

Abstract 

This paper is aimed to examine the system of character education through performing arts which 
is planned by the Ministry of Education and Culture. The analysis is using Foucault's perspective 
about governmentality. This is based on the following assumptions: education is the basic of human 
resource development which becomes a contest of power, the hierarchical education system enables 
governmentality runs. This study is done in some elementary schools in Malang. The analysis showed 
that character education is a strategy to teach disciplines to the students. In this strategy, there is a 
possibility to "engineer" various values embedded in the teaching materials. In this paper, this strategy 
is called "characterization" 

Keywords: character education, governmentality, characterization 

WAYANG KULIT SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN BUDI PEKERTI 

Ferdi Arifin 

Pusat Studi Ekonomi Kerakyatan UGM 
Komplek Bulaksumur UGM Jalan Mahoni No. B-2 Yogyakarta 

e-mail:ferdiarifin90@yahoo.com 

WAYANG KULIT AS A MEDIUM TO CONVEY MORAL EDUCATION 

Abstract 

Wayang Kulit (Javanese shadow puppet) is a traditional performing art which is in existence until 
today. The stories of Wayang Kulit are usually taken from the Ramayana and Mahabharata epics which 
contain moral education and heroic values. This research shows that a Wayang Kulit performance 
could be a visual means to convey moral values. It also contains educational values from various 
branches of knowledge. Those values are useful for the owners to survive and lead a harmonious life. A 
visual teaching method like Wayang Kulit is more interesting. Therefore, Wayang Kulit can still 
survive. 

Keywords: wayang kulit, moral education, traditional performing art 



vii

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

KESENIAN DONGKREK, PANDANGAN DUNIA, 
1DAN NILAI KEBIJAKSANAAN

Rohman

Pogung Lor Blok F 16 Rt 12, RW 48
Mlati Sleman Yogyakarta

e-mail:roh_m@yahoo.com 

DONGKREK: ITS WORLD VIEW AND WISDOM 

Abstract

Dongkrek is a Javanese traditional performing art. Its dynamic is partly caused by its capability 
to present the symbols of the Javanese ways of life which adore the harmony and essence of life. Using 
Gertz's perspective of interpretation (1992), this study examines the interrelation among these aspects. 
The result is that Dongkrek contains moral values expressed by the masks. These values are manifested 
in a Javanese philosophical concept “jumbuhing kawula Gusti” which deals with the wisdom of life. 
These moral values are actualized through the function of Dongkrek as an entertainment and guidance 
of life. The Javanese greatly appreciate hard work and not laziness. The lyric of a Javanese song 
entitled Menthog-Menthog (menthog is angsa-cairina moschata) criticizes a lazy person.

Keywords: dongkrek, javanese view, wisdom

WAYANG KANCIL DAN PENDIDIKAN BUDI PEKERTI

Yustina Hastrini Nurwanti

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jl.Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
e-mail:yustinahastrini@gmail.com

WAYANG KANCIL AS MORAL EDUCATION

Abstract

Wayang kancil is a leather puppet show leather in which the main character is Kancil (the 
Mousedeer). However, other characters including human may appear depending on who the audience 
are and the local context. The story is taken from fables. After a long vacuum, it has been revived Ki 
Ledjar Soebroto of Yogyakarta who depicts the story from Serat Kancil. Beside a media of 
entertainment, wayang kancil is also a means for moral education especially for children. The plot of 
the stories and language are simple so that the children as audience can easily catch the content. The 
stories contain values, such as the relationship between human being and with God as well as the 
relation between human being, nature, and the environment. Wayang kancil performance has the 
flexibility in the duration, music accompaniment, and language. Using qualitative approach, this 
paper examines the function of wayang kancil. As a suitable means for teaching moral, wayang kancil 
needs to be disseminated.

Keywords: wayang kancil, Ki Ledjar Subroto





1

Nilai Budi Pekerti Dalam Pementasan Seni Tradisional Dames (Arifin Suryo Nugroho)

I. PENDAHULUAN agung daripada mereka sadar serta berusaha 
agar tetap dalam keadaan damai dan mampu 

Dalam kehidupan beragama masyarakat 
mewujudkan ketenteraman emosional, 

Jawa, khususnya di wilayah-wilayah 
kondisi slamet yaitu suatu keadaan yang 

pedesaan, unsur Islam Kejawen menjadi satu 
menyebabkan di mana segala peristiwa harus 

bagian yang sangat kental. Pola agung 
mengikuti jalan yang telah ditentukan supaya 

kehidupan dipandang sebagai suatu 
tak ada kemalangan yang menimpa siapa 

keseluruhan yang teratur dan diri kepada pola 1pun.tersebut. Dengan demikian, mereka harus 
menyeburkan diri dengan apa yang lebih Pikiran Kejawen ini mempunyai ciri 

NILAI BUDI PEKERTI
DALAM PEMENTASAN SENI TRADISIONAL DAMES 

Arifin Suryo Nugroho

Prodi Pendidikan Sejarah Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan 
Universitas Muhammadiyah Purwokerto

Jl Raya Dukuhwaluh PO. Box. 202, Purwokerto, 53182.
e-mail:gus_ipin@yahoo.co.id

Naskah masuk : 05-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013

Disetujui terbit : 20-05-2013

MORAL VALUES IN DAMES DANCE 

Abstract

One way to impart moral education to young people is through traditional performing arts 
because as part of a cultural product they have wisdom and moral values. This paper aims to explore 
the moral values in Dames, a traditional dance that exist in Purbalingga and Banyumas. Having all 
female dancers, Dames was in the past a means to spread Islam. This paper which is based on a 
literature study and direct observation has found that the lyrics in the Dames dance reflect the moral 
and religious values. The dance style suggests some of the Islamic flavor which is in line with the 
characteristics of Javanese women. Furthermore, the dance accessories and costumes are full of 
symbols of how to live harmoniously.

Keywords: morality, traditional performing arts, dames dance

Abstrak

Persoalan pendidikan moral atau budi pekerti hingga saat ini masih menjadi fokus kajian dan 
terus dicarikan formula yang tepat untuk mengintegrasikannya dalam pendidikan. Permasalahan 
sosial yang sering muncul seperti dekadensi moral dan kesopanan pelajar, ketidakjujuran, tindak 
kekerasan yang tinggi, hingga penyalahgunaan obat terlarang menandakan bahwa orientasi 
pembangunan nasional ke arah terbentuknya jati diri bangsa yang disiplin, jujur, beretos kerja tinggi, 
serta berakhlak mulia masih belum paripurna. Salah satu cara untuk menanamkan pendidikan budi 
pekerti kepada generasi muda adalah melalui budaya, khususnya seni pertunjukan. Seni pertunjukan 
sebagai bagian dari produk budaya memiliki nilai kearifan lokal dan nilai budi pekerti yang luhur. 
Tulisan ini bertujuan untuk menggali nilai-nilai budi pekerti dalam Pementasan Tari Dames. Tari 
tradisional yang eksis di wilayah Purbalingga dan Banyumas ini memiliki sejarah yang panjang. 
Ditinjau dari sejarahnya, Dames yang keseluruhan penarinya perempuan ini konon dijadikan sarana 
penyebaran agama Islam. Tulisan yang dibangun melalui metode kajian literatur dan observasi ini 
berkesimpulan bahwa dalam pementasan Tari Dames, lekat pesan moral dan religiusitas dalam syair 
maupun gaya tarian yang mencerminkan pribadi wanita Jawa yang dilatarbelakangi agama Islam. 
Nilai budi pekerti dalam Tari Dames dapat dilihat juga dalam perlengkapan Dames yang penuh 
lambang dan simbol-simbol ajaran hidup harmonis. 

Kata kunci: budi pekerti, kesenian tradisional, tari dames

1
Koentjaraningrat, Sejarah Teori Antropologi I. (Jakarta: Universitas Indonesia Pres), 1990, hlm. 95. 



2

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

religius mendalam yaitu kesadaran bahwa digunakan sebagai media dakwah Agama 
segala yang ada turut ambil bagian dalam Islam, yang sajiannya dikemas dalam bentuk 
kesatuan eksistensi serta ketergantungan seni suara dan tari-tarian. Kesenian Dames 
dengan prinsip kosmos yang meliputi segala- muncul pada tahun 1948 yang merupakan 
galanya yang mengatur hidup manusia. kelanjutan dari kesenian sebelumnya yaitu 
Prinsip yang semacam ini pada umumnya tari jenis sholawatan.
dipegang teguh oleh sebagian besar 

Pada sekitar tahun 1920, saat Indonesia 
masyarakat pedesaan di Jawa. Upacara 

dijajah bangsa Belanda terdapat tari-tarian 
penduduk untuk menopang, mempertahan-

yang disebut Genjring dan Aplang yang 
kan, dan memulihkan ratio hubungan 

bercirikan sama dengan tari sholawatan yaitu 
antarkosmos tersebut sampai saat ini masih 

vokal lagu memakai Bahasa Arab yang 
dijalankan dalam bentuk yang beragam, 3bersumber dari Kitab Barzanji  dengan termasuk di dalamnya tercermin dalam 4pengiring terbang dan jidhor.  Menurut Uwe tradisi. 

Patzold Genjringan sebagai musik pengiring 
5Setiap masyarakat mempunyai tradisi dalam pencak silat.  Tari Genjring terdiri dari 

sendiri-sendiri sebagai wujud kekayaan 8 penari pria yang berusia antara 10 sampai 
budaya. Tradisi ini terus berkembang dan 15 tahun, yang dalam gerakannya terdapat 
menjadi identitas kekayaan yang dimiliki unsur bela diri pencak silat. Kemudian dalam 
masing-masing wilayah. Beberapa tradisi perkembangannya, Genjringan menjadi 
yang dapat ditemukan di antaranya kesenian masyarakat yang dilaksanakan di 
selamatan, syukuran atau tradisi dalam berbagai acara hajatan, puputan, wetonan 

2bentuk kesenian.  Kesenian yang semacam ataupun ruwatan. Sementara seni Aplang 
ini dinamakan kesenian tradisional. Dalam bentuknya hampir sama dengan Genjring, 
lingkungan masyarakat Jawa, kemudian tetapi penarinya terdiri dari 8 penari wanita 
dikenal dengan istilah kesenian tradisional yang berusia antara 13 sampai 18 tahun. 
Jawa. Salah satu bentuk kesenian tradisional 

Pemerintah kolonial Belanda yang Jawa yang masih eksis di wilayah 
represif melihat perkembangan kedua Purbalingga dan Banyumas adalah Dames. 
kesenian itu merasa khawatir jika digunakan Kesenian yang menonjolkan seni gerak dan 
untuk melatih dan mendidik mental dimainkan oleh kaum perempuan ini 
masyarakat untuk melawan pemerintah mempunyai latar belakang historis sebagai 
Belanda. Oleh sebab itu, pada awal tahun sarana penyebaran agama Islam. Dames 
1940-an kesenian tersebut dilarang. memiliki pesan yang bernuansa religius baik 
Beberapa saat setelah Indonesia merdeka dalam bentuk syair maupun dalam gaya yang 
yaitu sekitar tahun 1948, kesenian tersebut mencerminkan pribadi wanita Jawa yang 
muncul kembali dengan sedikit perbedaan dilatarbelakangi Agama Islam. Keindahan 
corak tariannya. Kesenian itu sama dengan gaya dan kehalusan gerakannya yang pelan 
Tari Aplang dengan 8 penari wanita berusia sebagai lambang kepribadian wanita Jawa.
13 sampai 18 tahun yang selanjutnya disebut 

Kesenian Dames menurut sejarahnya Dames. Damesyang dalam bahasa Belanda 
2

Tradisi semacam itu sampai saat ini masih dijalankan karena dianggap pula sebagai wujud syukur kepada Yang Maha Kuasa, lihat 
Niels Mulder, Jawa-Thailand Beberapa Perbandingan Sosial Budaya. (Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1983), hlm. 60. 

3
Kitab Barzanji dikarang oleh Syaikh Ja`far bin Husain bin Abdul Karim bin Muhammad Al-Barzanji, seorang ulama besar yang lahir 

di Madinah Al-Munawwarah pada tahun 1126 H (1714 M). Kitab Al-Barzanji adalah salah satu kitab maulid yang paling populer dan paling 
luas tersebar ke pelosok negeri Islam. Kandungannya merupakan khulasah (ringkasan) Sirah Nabawiyah yang meliputi kisah kelahiran Nabi 
Muhammad, pengutusannya menjadi rasul, hijrah, akhlaq, peperangan hingga wafatnya. Selengkapnya, Ahmad Mujahid Abdullah, The 
Practice of Barzanji, Is It In Line With Islamic Teaching? Amalan Barzanji, Adakah Ia Selaras Dengan Ajaran Islam? dalam International 
Journal of West Asian Studies Vol. 4 No. 2. 15 Januari 2013. hlm. 23-35. Dari Sosiologi seni diketahui bahwa Perjanjen dan kesenian seperti 
sebangsanya Slawatan, Srokal, mempunyai sifat-sifat pedesaan dengan masyarakatnya yang egalitarian. Di sini seni Islam tampak sebagai 
Folk culture atau art of the poor. Lihat Kuntowijoyo. Budaya dan Masyarakat. (Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 1999), hlm. 64. 

4
Lihat juga Soedarsono. Kesenian, Bahasa, dan Folklore Jawa. (Yogyakarta: Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan 

Nusantara (Javanologi) Direktorat Jendral Kebudayaan Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1986), hlm. 87. 
5

Uwe Patzold, (2000). Blute, Frucht und Kern. Bewegungsformen and Musikstile im Bereich des Pencak Silat in West-Jawa und West-
Sumatera, lihat dalam http.//www.music.indiana.edu/ddm/General_Misch. html. Diakses tanggal 2 Februari 2013. 



3

Nilai Budi Pekerti Dalam Pementasan Seni Tradisional Dames (Arifin Suryo Nugroho)

berarti wanita, nyonya, gadisbukan berarti selingan baik dalam Bahasa Indonesia 
masyarakat lebih suka menggunakan istilah maupun dalam Bahasa Arab. Syair-syair lagu 
Belanda, tetapi karena penarinya terdiri dari itu diambil dari Kitab Barzanji. Lagu-lagu 
para wanita. bernafaskan Islam yang isinya mengenai 

puji-pujian terhadap Nabi Muhammad SAW 
berupa untaian mutiara yang puitis. 

II. PEMENTASAN DAMES DAN 
Syair pertama sebagai salam pembuka 

AJARAN BUDI PEKERTI
biasanya dinyanyikan tiga kali tanpa iringan, 

Jumlah penari Dames sebanyak 8 orang sementara para penari dalam sikap duduk. 
yang kesemuanya adalah putri atau wanita. Syair tanpa iringan mereka sebut dengan 
Pemusik atau penabuhnya berjumlah 8 istilah “bawah“, atau bawa dalam istilah 
sampai 10 orang laki-laki semua. Para karawitan, yaitu lagu tembang yang 
pemusiknya di antaranya 4 orang sebagai dinyanyikan yang umumnya dipakai untuk 
pemegang genjring atau rebana, 1 orang mengawali lagu atau gending. Syair lagu 
pemegang jidhor atau bedhug, 1 orang pembuka yang memuji nama Nabi 
pemegang mandolin, yang lain sebagai Muhammad SAW sebagai utusan Allah yang 
cadangan untuk penggantian. Instrumen sangat dicintai umatnya adalah sebagai 
terbang atau rebana telah menjadi ciri khas berikut:
kesenian Islam di Indonesia, sejak masuknya 

Ya habibi ya habibi ya Muhammad6Islam ke Indonesia. Ya habibi ya habibi ya Muhammad
(Ha i  waha i  kekas ihku ,  waha i  Penari putri atau Dames posisinya di 
Muhammad)depan pemain musik, sedangkan penabuh 

posisinya membelakangi penonton. Hal ini Pembabakan semacam itu juga ditemui 
dilakukan agar menjaga kemungkinan dalam kesenian Islam tradisional genjringan. 
terhadap hal-hal yang tidak diinginkan Dalam genjringan, 41 balad (bagian) syair 
terutama terhadap para penonton yang suka dalam Kitab Barjanji dilakukan dalam dua 
usil mengingat para penarinya adalah babak. Babak yang pertama tersusun atas: 
perempuan. Sebelum penarinya keluar, para Assollah (pembuka), Ngalalmuko, dan 
penabuh membunyikan musik mengalun Abibakari. Sejenak setelah menyelesaikan 
untuk mengiringi para pemain yang akan satu babak, mereka berhenti untuk istirahat. 
keluar sambil menyanyikan lagu-lagu wajib. Setelah selesai, acara genjringan kembali 
Sebagai contoh syair di bawah ini dilanjutkan untuk menginjak ke babak kedua 
disampaikan dalam bahasa Indonesia: dengan menampilkan bagian Asshollah 

(pembuka), Wulidal, Solluallah, dan Bihubi “Mari kemari mari berkemas
sekaligus sebagai tanda selesainya Bersama-sama dengan irama

7Badan yang sehat pikiran yang kuat genjringan.
Suka bermalam kita tak terima

Sementara itu dari aspek pertunjukan-
Marilah kita main mekar sari

nya, Tari Dames terdiri dari tiga unsur yaitu 
Bersama-sama dalam permainan-

gerak, kostum, dan iringan. Gerak tari yang 
permainan“

ditampilkan dalam tari Dames merupakan 
Syair lagu tersebut dinyayikan dua kali gerak-gerak sederhana yang mengikuti irama 

oleh pemain dan diiringi oleh musik. dari musik pengiringnya dengan penonjolan 
Selanjutnya dilangsungkan lagu-lagu yang pada gerak kaki dan tangan. Dalam gerak Tari 
bernafaskan Islam. Di dalam kesenian ini ada Dames penuh dengan ajaran moral, terutama 
lagu-lagu khusus dan ada lagu yang sifatnya ajaran sopan santun dan etika bagi wanita. 

6
Ruswedi Permana, "Kawih dalam Seni Samrah di Desa Jelegong Kecamatan Soreang Kabupaten Bandung." Makalah tidak 

diterbitkan. (Bandung: Jurusan Pendidikan Bahasa Daerah UPI Bandung, 2011). 
7

Lihat Reni Nuryanti, dkk., "Kesenian Genjringan di Desa Rungkang Kabupaten Cilacap," Hasil Penelitian-tidak diterbitkan. 
(Yogyakarta: Universitas Negeri Yogyakarta, 2008). 



4

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

Posisi kaki kadang terbuka seperti tancep Pola lantai garis lurus dalam Tari Dames 
8 mempunyai makna kuat, tegas, dan alusan,  kadang seperti sikap putri. Gerak 

sederhana yang menandakan penanaman kaki lebih menekankan gerak langkah jalan 
9 ketauhidan seseorang. Makna yang biasa, meskipun ada sikap jengkang tancep  

terkandung dari pola lurus dalam Tari Dames dan duduk bersimpuh, sedangkan gerakan 
adalah makna manunggal atau menyatu yang tangan banyak menggunakan tepukan atau 
berarti satu tujuan keyakinan dalam sikap tangan ngruji (tangan terbuka).
menganut ajaran agama dan menyembah satu 

Gerakan-gerakan dalam Tari Dames Tuhan yaitu Allah SWT. Garis lurus itu juga 
mengikuti dan menyesuaikan irama diibaratkan huruf Arab yang pertama yaitu 
musiknya, tidak mempunyai maksud tertentu Alif. Alif diartikan sebagai lambang jejeg, 
seperti dalam tari klasik. Gerakan- jujur, tegak, kukuh. Artinya melaksanakan 
gerakannya sangat memperhatikan etika perintah Allah SWT sesuai Al-Quran dan 
kesopanan dan kepantasan sebagai wanita H a d i t s  s e c a r a  k o n s e k w e n ,  t i d a k  
Jawa, hal itu terlihat dalam setiap menyimpang, lurus dengan bersungguh-
gerakannya. Tidak ada gerak loncat atau sungguh. 
gerak yang membutuhkan langkah-langkah 
lebar serta mengangkat kaki tinggi-tinggi 
meskipun dalam Tari Dames ada unsur bela 
dirinya. Pola lantai dalam Tari Dames berupa 
melingkar, garis lurus vertikal, dan garis 
lurus horizontal. Pola lantai melingkar 
mengisyaratkan “kebersamaan dan 
mengandung maksud menuju kepada Tuhan 
Yang Maha Esa“. Pola lantai lurus vertikal 
mengandung makna “kuat, tegas, dan 
sederhana serta mengandung maksud 
manunggal atau menyatu dalam satu 

Gambar 2. Para Penari Dames dalam Gerak Tancep keyakinan dan menganut ajaran agama yaitu 
Alusan (Koleksi Pribadi)

Islam“. Pola lantai lurus horisontal 
Musik Dames mengiringi syair mengandung makna “kesejajaran bahwa 

berbahasa Arab yang bersumber dari kitab hidup memiliki derajat sama dan tidak bisa 
Barzanji yang berisi tentang sejarah Nabi dipaksakan masalah keyakinan, tetapi harus 
Muhammad. Di dalamnya juga terdapat ikrar selalu menjaga hubungan baik dengan 
syahadat yang berarti bersaksi bahwa tidak sesama“.
ada Tuhan selain Allah SWT dan Muhammad 
sebagai Rosul Allah. Syahadat ini merupakan 
syarat seseorang untuk memasuki agama 
Islam yang merupakan rukun Islam pertama. 
Adapun syair yang ada dalam kitab Barzanji 
yang dilagukan memiliki tujuan untuk 
mengajak manusia berbuat baik sesuai 
dengan perbuatan Nabi Muhammad SAW 
yang menjadi panutan pemeluk agama Islam. 
Ajaran moral dari kisah teladan nabi yang 
terkandung dalam kitab Barzanji yang dibaca 

Gambar 1. Para Penari Dames dalam Gerak dalam pementasan Dames di antaranya 
Jengkang Tancep (Koleksi Pribadi)

8
Tancep Alusan adalah posisi gerakan kaki kiri dan kaki kanan maju dan mundur. Posisi badan membungkuk dan gerakan kedua tangan 

ke depan arah bawah diulang-ulang. 
9

Jengkang Tancep adalah posisi kaki kiri dan kanan maju ke depan membuka, kemudian badan posisi jongkok, kaki kanan melipat. 
Ujung kaki kanan sebagai tumpuan duduk dan gerakannya persis pada saat seorang abdi raja menghadap rajanya. 



5

Nilai Budi Pekerti Dalam Pementasan Seni Tradisional Dames (Arifin Suryo Nugroho)

sebagai berikut: menuju kepada pendidikan intelektual dan 
akhirnya sampai kepada pendidikan watak, 

“Dan adalah Nabi SAW sangat pemalu 
yakni pendidikan moril atau pendidikan budi dan tawadlu ' ,  be l iau  menjahi t  

13pekerti.  Belajar seni peserta didik digiring sandalnya,  menambal  bajunya,  
memerah kambingnya dan melayani untuk mengkonstruksi diri baik dari segi 
keluarganya dengan dirinya. Beliau intelektual maupun moral. Pandangan ini mencintai orang-orang faqir miskin, 

menyiratkan, bahwa pendidikan seni dapat duduk bersama mereka, membesuk 
menggapai dua aspek sekaligus, diawali mereka yang sedang sakit, mengiring 

jenazah mereka, dan tidak pernah dengan pembentukan intelektual dan diakhiri 
menghina orang faqir yang terbakar oleh dengan pembentukan moral. Masyarakat kefakirannya. Beliau mengampuni 

yang bermoral mampu melaksanakan orang lain, tidak menghadapi seseorang 
perannya sebagai alat pengawas sesama dengan sesuatu yang ia benci….”

14
masyarakat pendukungnya.

“Dan adalah Nabi SAW sangat sedikit 
sekali berbuat yang tidak berguna. 
Beliau jika bertemu seseorang, maka 
beliaulah yang memulai memberikan III. NILAI KESHALEHAN DALAM 
salam. Dan jika solat, beliau melakukan- SIMBOL-SIMBOL DAMES
nya agak lama. Sedangkan jika ber-
hitbah, maka beliau mempercepatnya. Kostum penari Dames yang lazim 
Kepada orang-orang memiliki kemulya- dipakai berupa blus atau rok berwarna hijau, 
an, beliau bergaul dengan santai dan 

kemeja putih berlengan panjang, selempang, kalem. Beliau memulyakan orang- 
selendang, kacamata, ikat kepala dan kaos orang mulya. Beliau juga bergurau, 

namun tidak berucap kecuali dengan kaki. Pakaian tersebut sebagai penutup aurat 
ucapan yang benar yang dicintai dan yang berciri khas kesenian yang bernafaskan 10diridloi oleh Alloh.”

Islam. Makna pada kostum penari Dames 
antara lain warna hijau menunjukkan warna Uraian di atas meneguhkan bahwa Tari 
sejuk, penggunaan warna hijau sebagai Dames sangat strategis sebagai media 
warna dominan dalam kostum penari sebagai pendidikan budi pekerti. Setidaknya telah 
simbol yang melambangkan kesejukan dari memenuhi syarat pendidikan budi pekerti 
para penganut Islam. Warna putih menunjuk-sebagai usaha sadar yang dilakukan dalam 
kan kesucian sebagaimana Nabi dalam hadist rangka menanamkan atau menginternalisasi-
bersabda; "Pakailah dari pakaianmu yang kan nilai-nilai moral agar memiliki sikap dan 
putih-putih, sesungguhnya pakaian yang perilaku yang luhur (akhlakul karimah) 
putih itu lebih suci, lebih bersih dan lebih dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam 
baik." (HR. Ahmad). Hal ini menunjukkan berinteraksi dengan Tuhan, dengan sesama 

11 bahwa pakaian yang paling pantas dipakai manusia maupun dengan alam/lingkungan.
dalam segala hal adalah pakaian putih. 

Melalui seni pertunjukan, orang secara Pakaian putih mendorong pemakainya untuk 
langsung mendapatkan pengalaman estetis berhati-hati dari kotor, selain warna putih 
yang utuh dengan melibatkan perasaan, sifatnya memantulkan panas.
pikiran, penginderaan, dan berbagai intuisi 

Sementara itu, masih banyak beberapa manusia sehingga akan lebih mudah 
grup Dames yang memakai perlengkapan menemukan dan memahami benih-benih 

12 atau ubarampe berupa sesaji yang sebatas kehalusan budi pekerti dan keindahan.  
dimaknai sebagai simbol-simbol dalam Pendidikan kesenian atau rasa dengan sendiri 
kehidupan yang dilambangkan dalam bentuk 

10
Kitab Perjanjen. (Kudus : Menara, tt). 

11
Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia. (Jakarta: Prenada Media, 2004). 

12
Sumardjo, Filsafat Seni. (Bandung: ITB, 2000), hlm. 161. Lihat pula A. Chaedar Alwasilah, Pokoknya Sunda. (Bandung: PT. Kiblat 

Buku Utama, 2006), hlm. 120. 
13

Julia, "Mendidik Melalui Seni." Makalah dalam Konferensi Internasional Pendidikan Dasar tahun 2009 di Kampus Sumedang. Tidak 
diterbitkan. (Sumedang: UPI, 2009), hlm. 2. 

14
Purwadi, Nilai Kebajikan dalam Seni Pakeliran. (Yogyakarta: Pararaton, 2009), hlm. 69. 



6

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

bermacam-macam jenis hidangan dan benda penghias tubuh. Mengandung makna 
keseharian yang ditaruh dalam anyaman bahwa manusia harus menghias diri 
bambu berbentuk lingkaran berdiameter untuk dapat menampilkan diri agar 
kurang lebih 40 cm, yang diletakkan di menarik untuk dilihat orang.

15 10. Kelapa hijau muda melambangkan sekitar penabuh atau pengiring musik.  
kelekatan hidup, misalnya air sebagai Adapun jenis-jenis sesaji di antaranya:
sumber kehidupan. Kelapa mengandung 

1. Sambel Tlenjeng yang terdiri dari cabe santan, bermakna bahwa manusia harus 
merah dan garam yang melambangkan terisi jiwanya agar bisa diperlukan orang 
kepedasan, mengandung makna bahwa lain.
hidup mengalami banyak rintangan. 11. Air cabai rasa pedas sama dengan 

2. Daun pepaya rebus melambangkan simbol sambal bahwa manusia akan 
kepahitan yang mengandung makna banyak menghadapi rintangan.
bahwa manusia harus tabah menghadapi 12. Air tape melambangkan bahwa manusia 
kesulitan hidup. hidup harus bisa memberi manfaat 

3. Gethuk dan bungkil, melambangkan hidup terhadap orang lain.
bahan singkong dan ampas kelapa yang 13. Air kopi, melambangkan warna hitam 
dapat dibuat apa saja. Mengandung atau gelap dan manis. Bermakna bahwa 
makna bahwa kepasrahan hidup manusia agar hidupnya tidak gelap 
manusia terhadap ketentuan-ketentuan harus bisa mengenal dan menghargai 
Tuhan. orang lain.

4. Pisang raja dan pisang emas, me- 14. Air putih melambangkan kesucian. 
lambangkan buah yang tidak sembarang Mengandung makna bahwa manusia 
orang boleh makan. Mengandung harus selalu hidup menuju kesucian.
makna jadilah orang pilihan yang 15. Air teh warna merah melambangkan 
berbudi luhur sehingga bisa disegani manusia tidak sama. Mengandung 
oleh orang lain. makna bahwa rizki manusia tidak sama, 

5. Kupat dawa dan kupat slamet, ada yang kaya dan ada yang miskin 
melambangkan kebaikan. Mengandung maka harus bisa menahan diri dari sifat 
makna bahwa manusia itu harus iri dan menahan marah.
senantiasa bertingkah laku baik dan 

Selain gerak tari yang berisi keindahan cepat meminta maaf kalau bersalah.
dalam gerak maupun ungkapan syairnya, 6. Marning gula dari bahan jagung dan 
simbol-simbol di atas semakin meneguhkan gula merah, melambangkan kebersama-
kesenian Dames sebagai salah satu hasil an. Mengandung makna bahwa manusia 
kebudayaan yang memiliki ungkapan atau supaya saling mengenal dan saling 
ekspresi jiwa pendukungnya. Kesenian menghargai agar tercipta keharmonisan.
Dames  adalah kesenian tradisional 7. Kinang dari bahan daun sirih dan 
masyarakat yang mengandung keindahan pelengkap lain melambangkan sarana 
dan nilai moral/ budi pekerti yang agung. dan kelengkapan lain. Mengandung 
Dari lambang dan simbol-simbol yang makna bahwa manusia untuk mencapai 
menyertai pementasan Tari Dames kita dapat kebahagiaan harus dilengkapi dengan 
melihat nilai budi pekerti yang ditanamkan di sarana hidup yang banyak.
antaranya religiusitas, toleran, akomodatif, 8. Tempe goreng dan ikan asin me-
sosialitas, berkeadilan, demokratis, lambangkan kepasrahan. Mengandung 
kejujuran, kemandirian, bertanggung jawab, makna kepasrahan hidup menerima apa 
optimistik, dan menghargai terhadap orang adanya.
lain dan lingkungan alam. 9. Alat kosmetik, melambangkan sebagai 

15
Tidak semua pementasan Dames menggunakan perlengkapan sesaji. Hal ini, seperti menjadi kecenderungan dalam seni yang lain, 

disebabkan masyarakat yang sudah tidak lagi menyakralkan kegiatan ritualnya. Lihat Salamun Kaulam, "Simbolisme dalam Kesenian 
Jaranan. dalam Urna," Jurnal Seni Rupa: Vol. 1 No. 2. Desember. (Surabaya: Universitas Negeri Surabaya, 2012), hlm. 137



7

Nilai Budi Pekerti Dalam Pementasan Seni Tradisional Dames (Arifin Suryo Nugroho)

IV. PENUTUP dengan nilai-nilai budi pekerti. 

Pada umumnya tarian tradisional lahir di Pementasan Tari Dames mencakup 
tengah masyarakat tanpa diketahui secara pesan moral yang mendalam. Masyarakat 
pasti siapa yang menciptakannya pertama Jawa sebagai umat yang religius, nilai budi 
kali. Meskipun demikian masyarakat pekerti yang terkandung di dalamnya 
Purbalingga dan Banyumas lekat dan akrab mencakup moral budi pekerti antara manusia 
dengan perjalanan Tari Dames dalam kepada Tuhannya dan moral budi pekerti 
kehidupannya. Tari sebagai cabang kesenian antara manusia dengan manusia. Budi pekerti 
yang dekat dengan manusia, tidak dapat an ta ra  manus ia  kepada  Tuhannya  
hidup tanpa dukungan masyarakat sebagai mengandung makna ketundukan dan 
insan berbudaya dan selalu berkreasi dalam kepatuhan kepada Allah. Sementara itu, budi 
hidupnya. Manusia sebagai makhluk kreatif pekerti antara manusia dengan manusia 
memiliki corak yang berbeda dalam sebagai wujud masyarakat Jawa yang tidak 
kehidupan sosialnya. Oleh karena kehidupan senang berkonflik. Tanpa bermusuhan, tanpa 
yang melatari beraneka ragam maka produk saling membenci, dan tanpa berbuat 
yang dihasilkan bermacam-macam. Tidak kerusakan di muka bumi ini mereka yakin 
jarang ungkapan nilai kearifan lokal hidup akan damai sejahtera baik di dunia 
tercermin dari ungkapan budaya yang sarat maupun di akhirat.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, A. M., 2013. “The Practice of Barzanji, Is It In Line With Islamic Teaching? Amalan 
Barzanji, Adakah Ia Selaras Dengan Ajaran Islam?” dalam International Journal of 
West Asian Studies Vol. 4 No. 2. 15 Januari.

Alwasilah, A. C., 2006. Pokoknya Sunda. Bandung: PT. Kiblat Buku Utama. 
Daulay, H. P., 2004. Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia. 

Jakarta: Prenada Media.
Julia, 2009. "Mendidik Melalui Seni." Makalah dalam Konferensi Internasional Pendidikan 

Dasar tahun 2009 di UPI Kampus Sumedang. Tidak diterbitkan.
Kaulam, S., 2012. "Simbolisme dalam Kesenian Jaranan," dalam Urna, Jurnal Seni Rupa: Vol. 

1 No. 2. Desember 2012. Surabaya: Universitas Negeri Surabaya.
Kitab Perjanjen, tt. Kudus : Menara.
Koentjaraningrat, 1990. Sejarah Teori Antropologi I. Jakarta: Universitas Indonesia Pres.
Kuntowijoyo, 1999. Budaya dan Masyarakat. Yogyakarta: PT Tiara Wacana.
Mulder, N., 1983. Jawa-Thailand Beberapa Perbandingan Sosial Budaya. Yogyakarta: Gajah 

Mada University Press.
Nuryanti, R., dkk., 2008. "Kesenian Genjringan di Desa Rungkang Kabupaten Cilacap." Hasil 

Penelitian-tidak diterbitkan. Yogyakarta: Universitas Negeri Yogyakarta.
Patzold, U., 2000. Blute, Frucht und Kern. Bewegungsformen and Musikstile im Bereich des 

Pencak Silat in West-Jawa und West-Sumatera, lihat dalam http.//www.music.indiana. 
edu/ddm/General Misch. html. Diakses tanggal 2 Februari 2013.

Permana, R., 2011. "Kawih dalam Seni Samrah di Desa Jelegong Kecamatan Soreang 
Kabupaten Bandung." Makalah tidak diterbitkan. Bandung: Jurusan Pendidikan 
Bahasa Daerah UPI Bandung.

Purwadi, 2009. Nilai Kebajikan dalam Seni Pakeliran. Yogyakarta: Pararaton.
Soedarsono, 1986. Kesenian, Bahasa, dan Folklore Jawa. Yogyakarta: Proyek Penelitian dan 

Pengkajian Kebudayaan Nusantara (Javanologi) Direktorat Jendral Kebudayaan 
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Sumardjo, J., 2000. Filsafat Seni. Bandung: ITB.



9

Pendidikan Budi Pekerti Dalam Seni Drama Tradisional (Siti Munawaroh)

I. PENDAHULUAN memberikan berbagai macam pelajaran pada 
peserta didik hingga menguasai banyak ilmu 

Pendidikan bukan sekedar konsumsi 
pengetahuan. Namun pendidikan lebih 

ilmu, tetapi juga merupakan investasi 
bermakna betapa pentingnya anak didik 

produktif dalam masyarakat. Proses 
berproses. Proses dalam belajar dimaknai 

pendidikan sejatinya merupakan proses 
sebagai dinamika pergerakan dari sebuah 

pembudayaan. Dengan demikian, dapat 
tingkat kesadaran tertentu menuju tingkat 

dikatakan bahwa pendidikan adalah 
kesadaran yang lebih tinggi, sehingga 

perjalanan menuju proses pembiasaan. Akan 
mampu menumbuhkan sikap kepada anak 

tetapi, sering terdapat kesalahan yang 1didik ketika menghadapi permasalahan.  menganalogikan bahwa pendidikan hanya 
Sedangkan menurut Fajar Wijarnako, sebatas proses transfer ilmu. Bahkan secara 
pendidikan bukan tindakan kolonialisme 

sempit, pendidikan hanya dimaknai sebatas 
terhadap pengenyamnya, pendidikan lebih pendidikan formal yang terikat oleh institusi 
mengarah kepada pembebasan. Pembebasan resmi. 
dalam pendidikan berarti tindakan anti-

Menurut Azzet, pendidikan tidak kolonialis dengan menyetarakan kedudukan 
semata-mata mengisi gelas kosong dengan antara pengenyam dan pendidik. Dengan 

 PENDIDIKAN BUDI PEKERTI 
DALAM SENI DRAMA TRADISIONAL 

Siti Munawaroh 

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta 
Jalan Brigjen Katamso 139 Yogyakarta 

e-mail:sitisubrata@gmail.com 

Naskah masuk : 01-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013

Disetujui terbit : 20-05-2013

MORAL EDUCATION IN TRADITIONAL DRAMA 

Abstract 

Traditional drama is one of the performing arts that contains aspects of character education that 
can be imparted to the younger generation. Employing qualitative analysis, this literature study will 
reveal moral education in traditional drama. The result is, as a performing art, traditional drama 
contain moral, social, educational, and human values. These values can be used as the teaching and 
guidance for man's life. 

Keywords: moral education, traditional drama. 

Abstrak 

Seni drama atau teater tradisional satu dari sekian seni sastra yang mengandung pendidikan 
budi pekerti. Aspek budi pekerti yang terkandung dalam seni pertunjukan drama atau teater dapat 
ditanamkan kepada generasi muda. Tulisan ini akan mengungkap pendidikan budi pekerti yang 
terdapat dalam drama atau teater tradisional. Adapun metode yang digunakan adalah studi 
kepustakaan dan akan di analisis secara kualitatif. Hasil yang diperoleh bahwa, seni pertunjukan 
drama atau teater tradisional banyak terkandung nilai budi pekerti luhur. Budi pekerti dalam seni 
drama atau taeter tradisional ini dapat dilihat dari sisi nilai moral, nilai budaya, nilai sosial, nilai 
pendidikan, dan nilai kemanusiaan. Nilai-nilai tersebut dapat dijadikan sebagai ajaran maupun 
pedoman manusia dalam menjalani kehidupannya.

Kata kunci: pendidikan budi pekerti, seni drama tradisional 

1
Akhmad Muhaimin Azzet, Pendidikan yang Membebaskan. (Yogyakarta: Ar-RRuzz Media, 2001), hlm. 1.



10

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

demikian, pendidikan yang membebaskan watak, atau budi pekerti yang kelak mampu 
secara substansi tidak menempatkan guru menumbuhkan pribadi yang kompatibel. 
sebagai centre learning tetapi juga Pengembangan karakter yang mencakup 
menyejajarkan murid sebagai centre pendidikan budi pekerti, Karyo dalam Fajar 
learning. Namun dalam lingkup pendidikan, Wijanarko mengatakan, bahwa budi pekerti 
konsep student centre learning tidak semata- merupakan usaha sadar untuk membentuk 
mata dirasa cukup dalam proses mendidik. perilaku peserta didik yang tercermin dalam 
Pendidikan dalam tataran demikian sejatinya kata, perbuatan, sikap, pikiran, perasaan, 
masih belum dapat menjawab pangsa pasar karya, dan hasil karya berdasarkan nilai, 
lebih menekankan pada transformasi pelaku, norma, dan moral luhur bangsa Indonesia, 
etika, dan moralitas. Sebab konsep melalui kegiatan bimbingan, pengajaran, dan 
pendidikan teori melalui transfer ilmu belum pelatihan. Dengan demikian, tujuan akhir 
menekankan pada transformasi pada gaya dari pendidikan non formal melalui watak, 

2 pendidikan budi pekerti mampu menumbuh-berpikir.
kan kesadaran perilaku dalam diri manusia 

Proses pendidikan yang dirasa mampu untuk menimbang segala perilaku dari segi 
menjawab kebutuhan pasar, yakni konsep 4

baik dan buruknya.  
"kolaborasi" antara pendidikan formal 
dengan pendidikan non-formal yang Pendidikan non formal yang menjadi 
merupakan "penggalian" potensi melalui dasar dalam pendidikan karakter, moral, 
aktualisasi diri. Sinergisitas antara watak atau budi pekerti satu di antaranya 
pendidikan formal dan non formal dapat adalah kesenian tradisional termasuk di 
menjadi media dalam pemetaan potensi diri. dalamnya adalah seni drama atau teater 
Dengan demikian sinergisitas keduanya tradisional. Dalam seni drama atau teater 
mampu memunculkan keselarasan dalam diri tradisional terkandung nilai luhur bangsa, 
pribadi. terutama nilai-nilai budi pekerti maupun 

ajaran moral dan perilaku-perilaku yang 
Pendidikan non formal sebagai 

baik. Berdasarkan permasalahan, maka 
penyeimbang antara potensi dan keilmuan 

bagaimana seni pertunjukan drama atau 
lebih ditekankan pada peningkatan mutu 

teater tradisional tersebut berisi pendidikan 
sumber daya manusia. Penekanan pada 

budi pekerti. Adapun tujuan tulisan ini untuk 
proses peningkatan kualitas sumber daya 

mengetahui pendidikan budi pekerti yang 
manusia dikarenakan pendidikan nasional, 

terdapat dalam drama atau teater tradisional. 
yakni pendidikan sekolah (formal) hampir 

Metode yang digunakan adalah studi 
dapat dipastikan tidak sepenuhnya mampu 

kepustakaan, sebagai hasil tafsiran yang 
melaksanakan dan mengatasinya. Menurut 

diharapkan dapat maksimal secara kualitatif. 
Fajar Wijanarko, pendidikan karakter lebih 
menekankan pada tiga komponen karakter 
yang baik (component of good character) 

II. PENDIDIKAN BUDI PEKERTI 
yaitu moral knowing "pengetahuan tentang 

DALAM SENI PERTUNJUKAN 
moral", moral feeling "perasaan tentang 

DRAMA TRADISIONAL 
moral", dan moral action "tindakan 

3 A. Makna Pendidikan Budi Pekerti bermoral".  

1. Makna Pendidikan Di dalam fokus peningkatan kualitas 
sumber daya manusia melalui proses Mengutip dari Hasan Langgulung, 
aktualisasi diri, pendidikan non-formal pendidikan dalam bahasa Inggris berasal dari 
merupakan sarana pengembangan karakter, bahasa Latin educare berarti memasukkan 

2
Fajar Wijanarko, Memelihara Pendidikan Budi Pekerti Melalui Seni Tari Potret Eksistensi Tari Klasik 'Bedhaya Luluh' sebagai 

Pendidikan Karakter Bangsa. (Yogyakarta: Jurusan Sastra Nusantara Fakultas Ilmu Budaya, 2012), hlm. 2.
3

Ibid, hlm. 2. 
4

Ibid, hlm. 3. 



11

Pendidikan Budi Pekerti Dalam Seni Drama Tradisional (Siti Munawaroh)

sesuatu. Dalam konteks ini, istilah untuk mewariskan atau menanamkan nilai-
pendidikan dapat dimaknai sebagai proses nilai moral, watak, karakter atau budi pekerti 
menanamkan nilai-nilai tertentu ke dalam yang bersumber pada norma, etika, tradisi 

5 budaya yang dianutnya kepada generasi kepribadian anak.  Dalam Kamus Besar 
muda. Sehingga bagi masyarakat, lembaga Bahasa Indonesia, pendidikan dimaknai 
pendidikan formal dan non formal di sam-sebagai proses pengubahan sikap dan tata 
ping mampu mengembangkan kemampuan laku seseorang atau kelompok orang dalam 
berfikir dan keterampilan hidup juga diha-suatu usaha untuk mendewasakan manusia 

6 rapkan mampu mewariskan nilai-nilai melalui upaya pengajaran itu sendiri.  
budaya luhur kepada anak-anaknya. Sementara pendidikan sebagaimana yang 

tertulis dalam Undang-Undang RI No. 20 2. Makna Budi Pekerti 
Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Secara etimologis, istilah budi pekerti Nasional pasal I, adalah usaha sadar dan 
dimaknai sebagai budi (pikir) dan pekerti terencana untuk mewujudkan suasana belajar 
adalah perbuatan. Sehingga, budi pekerti dan proses pembelajaran agar peserta didik 
dapat dimaknai sebagai perbuatan yang secara aktif mengembangkan potensi dirinya 
dibimbing oleh pikiran, perbuatan yang untuk memiliki  kekuatan spiri tual  
merupakan realisasi dari isi pikiran atau keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, 

9
perbuatan yang dikendalikan oleh pikiran.  kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan 
Menurut Pusat Pengembangan Kurikulum yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa 

10 7 dan Sarana Pendidikan, dijelaskan bahwa dan negara.  
budi pekerti diartikan sebagai sikap dan 

Pendidikan ditinjau dari sudut pandang perilaku sehari-hari, baik individu, keluarga, 
masyarakat, adalah merupakan pewarisan masyarakat, maupun bangsa yang mengan-
kebudayaan dari generasi tua ke generasi dung nilai-nilai yang berlaku dan dianut 
muda, agar hidup masyarakat tetap dalam bentuk jati diri, nilai persatuan dan 
berkelanjutan. Atau dengan kata lain, kesatuan, integritas, dan kesinambungan 
masyarakat mempunyai nilai budaya yang masa depan dalam suatu sistem moral, dan 
ingin disalurkan dari generasi ke generasi yang menjadi pedoman perilaku manusia 
agar identitas masyarakat tersebut tetap Indonesia untuk bermasyarakat, berbangsa 8terpelihara.  Artinya, pendidikan merupakan dan bernegara dengan bersumber pada 
salah satu aktivitas yang paling utama yang falsafah Pancasila dan diilhami oleh ajaran 
melibatkan tubuh manusia. Pendidikan agama serta budaya Indonesia. Dalam 
merupakan sarana proses mendidik dan Ensiklopedi Pedidikan, budi pekerti 
perannya di dalam mewariskan warisan diartikan sebagai kesusilaan yang mencakup 
budaya dari satu generasi kepada generasi segi-segi kejiwaan dan perbuatan manusia, 
berikutnya, sehingga masyarakat manusia sedangkan manusia adalah manusia yang 
bisa memelihara keberadaannya. sikap lahiriahnya sesuai dengan etika dan 

11 moral.Oleh karena itu, lembaga pendidikan 
formal maupun non formal pada dasarnya Berdasar pengertian di atas, maka 
merupakan salah satu harapan masyarakat makna dari budi pekerti pada dasarnya 

5
Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam. (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1988), hlm. 4.

6
Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia. Edisi kedua. (Jakarta: Balai 

Pustaka, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1991), hlm. 254.
7

Dirjen Dikti,Depdikbud, Undang-undang Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional. 
(Bandung:Citra Umbara, 2003), hlm. 54. 

8
Hasan Langgulung, Op.Cip., hlm. 3.

9
Ali Muhtadi, Strategi Untuk Mengimplementasikan Pendidikan Budi Pekerti Secara Efektif di Sekolah. (Yogyakarata: FIB UNY, TT), 

hlm. 5.
10

Pusat Pengembangan Kurikulum dan Sarana Pendidikan, Pedoman Pengajaran Budi Pekerti. (Jakarta: Badan Penelitian dan 
Pengembangan Pendidikan Dan Kebudayaan, Depdikbud, 1997), hlm. 12.

11
Soegarda Poerbakawatja, Ensiklopedi Pendidikan. (Jakarta: Gunung Agung, 1976), hlm. 5.



12

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

merupakan sikap dan perilaku seseorang, Indikator tersebut didasarkan atas nilai-nilai 
keluarga, maupun masyarakat yang berkaitan luhur yang bersumber dari budaya masya-
dengan norma dan etika. Oleh sebab itu, ber- rakat itu sendiri dalam rangka membina ke-
bicara tentang budi pekerti berarti berbicara pribadian generasi muda. 
tentang nilai-nilai perilaku manusia yang 

Menurut Haidar, aspek-aspek yang 
akan diukur menurut kebaikan dan kebu-

ingin dicapai dalam pendidikan budi pekerti 
rukannya melalui ukuran norma agama, hu-

adalah ranah kognitif, afektif, dan psiko-
kum, tata krama dan sopan santun, atau 

motorik. Ke tiga ranah tersebut disinkronkan, 
norma budaya adat istiadat suatu masyarakat 

maka aspek pendidikan budi pekerti dicapai 
atau suatu bangsa. 

mulai dari memiliki pengetahuan, memiliki 
3. Makna Pendidikan Budi Pekerti sikap, dan selanjutnya berperilaku. Dengan 

demikian, seseorang apabila memiliki ke tiga 
Pendidikan budi pekerti pada hake-

aspek tersebut mesti mengetahui apa yang 
katnya adalah memiliki substansi dan makna 

baik dan apa yang buruk, sehingga muncul-
yang sama dengan pendidikan moral atau 14 

lah akhlak atau budi pekerti mulia.akhlak. Menurut Haidar, pendidikan budi 
pekerti adalah usaha sadar yang dilakukan Supaya nilai yang ditanamkan dalam 
dalam rangka menanamkan atau mengin- pendidikan budi pekerti tidak tinggal sebagai 
ternalisasikan nilai-nilai moral ke dalam pengetahuan saja, tetapi sungguh menjadi 
sikap dan perilaku yang luhur dalam kehi- tindakan seseorang, maka produk pendidikan 
dupan sehari-hari, baik dalam berinteraksi mestinya memperhatikan tiga unsur secara 
dengan Tuhan, sesama manusia maupun de- terpadu, yaitu ngerti-ngrasa-nglakoni 
ngan lingkungan.Tujuannya tidak lain untuk (mengetahui atau memahami, memilik atau 

15mengembangkan nilai, sikap, dan perilaku menghayati, dan melakukan).
yang memancarkan akhlak mulia dan 

12 B. Makna Kesenianberbudi luhur.
Kesenian adalah bagian dari kebu-Secara operasional, pendidikan budi 

dayaan yang timbul dan tumbuhnya sangat pekerti dapat dimaknai sebagai suatu upaya 
berhubungan dengan jiwa perasaan manusia. untuk membentuk pribadi seutuhnya yang 
Artinya, seni berada pada tataran kebu-tercermin dalam kata, perbuatan, sikap, 
dayaan. Sementara, kebudayaan bentuknya pikiran, perasaan, dan hasil karya ber-
beraneka ragam sesuai dengan adat daerah dasarkan nilai-nilai agama serta norma dan 
setempat yang dipengaruhi oleh karakteristik moral luhur bangsa Indonesia melalui 
masyarakatnya. Hal ini karena terdapat kegiatan bimbingan, pelatihan, dan penga-
berbagai kemungkinan untuk mendidik jaran. Tujuannya agar memiliki hati nurani 
generasi-generasi yang akan datang, agar yang bersih, berperangai baik, serta menjaga 
mampu untuk berapresiasi dalam segala jenis kesusilaan dalam melaksanakan kewajiban 
kesenian, sesuai budi pekerti individu dan 13

terhadap Tuhan dan sesama makhluk.  
kekayaan latar belakang lingkungan 

Dengan demikian, secara umum dari konsep 16
budayanya.  Seni atau kesenian adalah ide, di atas dapat dikatakan bahwa hakekat dari 
gagasan, persasaan, suara hati, gejolak jiwa, tujuan pendidikan budi pekerti adalah 
yang diwujudkan atau di ekspresikan, membentuk pribadi manusia yang baik, waga 
melalui unsur-unsur tertentu, yang bersifat masyarakat dan negara yang baik. 
indah untuk memenuhi kebutuhan manusia. 

12
Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia. Cet. ke 1. (Jakarta: Prenada Media, 2004), 

hlm. 6.
13

Pusat Pengembangan Kurikulum, Kurikulum Berbasis Kompetensi Mata Pelajaran Budi Pekerti Untuk Kelas I-V. (Balitbang 
Puskur,Depdiknas, 2001), hlm. 6. 

14
Haidar Putra Daulay, Op. Cit., hlm. 14. 

15
Ali Muhtadi, Op.Cit., hlm. 8. 

16
Julia, "Mendidik Melalui Seni." Makalah disajikan pada Konferensi Internasional Pendidikan Dasar Tahun 2009 di UPI Kampus 

Sumedang. (http://file.upu.edu/Direktori/KD-SUMEDANG) diakses tanggal 30 Januari 2013.



13

Pendidikan Budi Pekerti Dalam Seni Drama Tradisional (Siti Munawaroh)

Memang manusia sepanjang hidupnya kebahagiaan kepada masyarakat luas. Seperti 
tidak bisa dipisahkan dengan seni sebab seni seni pertunjukan atau pementasan wayang, 
adalah bagian dari kehidupan manusia yang sandiwara, dan lain sebagainya. Sebagai 
sama pentingnya dengan kebutuhan primer sarana hiburan, akan memuaskan kese-
lainnya. Suatu karya seni dapat berfungsi nangan penonton, karena dalam pertunjukan 
baik secara individual bagi penciptanya dan terdapat unsur tragedi, komedi, dan tra-

18penikmatnya, maupun secara sosial dalam gikomedi.  Fungsi sosial, seni dalam bidang 
kehidupan sehari-hari termasuk juga fungsi komunikasi yakni apabila karya seni tersebut 
dalam seni drama atau teater tradisonal. Ada digunakan sebagai media untuk menyam-
beberapa fungsi yang bisa dimanfaatkan oleh paikan informasi kepada masyarakat luas, 

17
pencipta dan penikmatnya,  antara lain sehingga memiliki fungsi sosial. Contohnya 
sebagai fungsi individu yakni untuk informasi tentang wajib belajar sembilan 
memenuhi kebutuhan rohani dan jasmani. tahun disisipkan lewat drama yang disajikan. 

Fungsi individu untuk kebutuhan Selanjutnya fungsi sosial seni dalam 
rohani, hal ini karena setiap individu pasti bidang pendidikan, bahwa peranan seni dapat 
memiliki emosi dan tuntutan emosi itu perlu digunakan sebagai alat peraga untuk 
disalurkan supaya tidak menjadi beban bagi memperlancar proses belajar agar anak didik 
dirinya. Bagi seorang seniman emosi dapat lebih faham, sehingga mudah menerimanya. 
disalurkan melalui kegiatan berkesenian. Misalnya suatu peristiwa sejarah disampai-
Seni adalah suatu kegiatan yang melibatkan kan dengan drama atau teater. Sedangkan 
ekspresi yang mendalam, dan mengekspresi- fungsi sosial seni dalam bidang agama, 
kan perasaan, maka merupakan kegiatan bahwa sejak lahirnya kebudayaan seni, sudah 
rohaniah. Sedangkan, bagi individu-individu berkaitan dengan fungsi sakral. Manusia 
lain yang bukan seniman, seni juga dapat percaya terhadap adanya kekuatan-kekuatan 
berfungsi untuk memenuhi kebutuhan rohani gaib yang dapat juga dilakukan dengan seni. 
dengan cara menikmati (mengekspresikan) Turunnya agama-agama pun menjadikan 
hasil karya seni. Misalnya, menonton dan seni sebagai kegiatan yang tak terpisahkan 
menyaksikan pertunjukan drama, men- dari kegiatan keagamaan. Misalnya memuja 
dengarkan musik atau mengunjungi roh nenek moyang atau para dewa 
pameran. Kegiatan-kegiatan seperti itu dapat diwujudkan dalam bentuk patung.  
menimbulkan rasa keindahan atau Menyampaikan dakwah Islam dengan 
kesenangan batin, dalam setiap individu. pertunjukan wayang atau drama.
Selanjutnya untuk memenuhi jasmani, 

C. Nilai Pendidikan Budi Pekerti dalam 
maksudnya selain dari karya seni murni, juga 

Drama atau Teater 
banyak karya seni yang diciptakan oleh para 
seniman seperti pakaian dan perhiasan serta Pendidikan budi pekerti ternyata tidak 
properti lainnya. Secara individual karya seni hanya cukup diajarkan di sekolah saja, akan 
tersebut dapat berfungsi fisik, karena tetapi harus juga diterapkan melalui 
hasilnya dapat digunakan untuk memenuhi kegiatan-kegiatan pembiasaan atau dibi-
berbagai kebutuhan hidup sehari-hari. asakan, baik secara spontan maupun dengan 

keteladanan. Melalui pembiasaan inilah anak 
Seni juga berfungsi sosial antara lain 

akan bergaul secara intensif, karena salah 
untuk bidang rekreasi, komunikasi, pendi-

satu cara yang tepat melaksanakan pen-
dikan, dan bidang agama. Fungsi sosial seni 

didikan moral, watak dan budi pekerti pada 
dalam bidang rekreasi, yaitu karya seni yang 

anak satu di antaranya melalui kesenian 
sengaja disajikan sebagai sarana hiburan 

dalam hal ini drama atau teater. Dalam setiap 
untuk memberikan kesenangan atau 

kesenian tradisional terdapat pesan moral 

17
Anonim "pesan-moral-pertunjukan-teater", http://tripangesti.blogspot.com/2011/02, diakses Selasa 29 Januari 2013.

18
Kementerian Komunikasi dan Informatika RI, Direktorat Jendral. Informasi dan Komunikasi Tradisional Dalam Deseminasi 

Informasi. (Jakarta: Kementerian Komunikasi dan Informatika RI, 2011), hlm. 5. 



14

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

yang bisa disampaikan dengan cara yang pekerti dalam kehidupan sehari-hari. 
menyenangkan atau suka, senang, bahagia Bimbingan dan pendidikan estetika di seni 
karena tontonan (yang dikemas dengan drama atau teater cukup signifikan untuk 
tatanan) dan tanpa sadar atau tanpa terasa menyalurkan emosi anak ke arah yang 
dimasuki tuntunan. menguntungkan pembentukan pribadi yang 

baik. Anak akan mampu menghargai 
Seni drama atau teater mencoba men-

keindahan, kehalusan, dan ketertiban atau 
deskripsikan sebuah gejala dengan penuh 

kedisiplinan. 
makna dan mengungkapkan objek 
penelaahannya itu menjadi bermakna bagi Jenis seni pertunjukan drama atau teater 
pencipta dan mereka yang meresapi. Sebuah tradisional yang masih hidup dan bertahan 
karya seni yang baik mempunyai pesan yang dalam masyarakat hingga sekarang adalah 
ingin disampaikan pada kita semua, apakah wayang kulit, wayang purwa, wayang orang, 
itu bersifat moral, estetika, gagasan topeng, ketoprak, dan masih banyak lagi seni 
pemikiran, atau politik. Karena pesan itu tradisional yang lain. Seni pertunjukan 
berupa imbauan yang bisa mempengaruhi drama atau teater tradisional juga mengan-
sikap dan perilaku manusia, maka seni dung pesan moral yang ditunjukkan kepada 
sungguh-sungguh memegang peranan masyarakat umum, khususnya kepada 
penting dalam pendidikan moral dan budi penonton. Pesan moral ini dapat diketahui 

19 melalui amanat-amanat dalam suatu cerita pekerti sebuah bangsa.
(lakon) yang dipertunjuk-kan. Misalnya 

Dalam kaitan dengan pendidikan, atau dalam cerita klasik kisah Bharatayudha 
pembelajaran atau pergelaran drama di dalam pertunjukan wayang kulit purwa, sarat 
lingkungan sekolah maupun masyarakat, akan pesan moral, untuk menanamkan 
diperlukan dua syarat utama, yakni seni kebenaran dan kejujuran, karena kejujuran 
dramanya dan pedagogisnya serta bersifat akan mengalahkan kebatilan.
komplementer. Oleh karena itu, lakon atau 

Kisah pada Ramayana, mengandung cerita disesuaikan. Misalnya lakon untuk 
pesan moral yang tinggi. Tokoh Rama, Raja anak sesuaikan dengan alam kejiwaan anak. 
Ayodya merupakan lambang kesucian dan Lakon mestinya yang dapat "dimainkan" 
kebenaran, mengalahkan Rahwana, raja oleh anak dan pengemasannya pun tidak 
Alengka yang sakti sebagai lambang terlampau sulit. Demikian halnya laku dalam 
kejahatan. Kisah tersebut mengungkap pesan lakon harus yang dapat dilakukan oleh anak 
moral  agar  set iap manusia  selalu dengan perlengkapan dan kelengkapan yang 
mengedepankan kebenaran, kesucian serta ada atau yang mungkin diadakan. Dialog-
kejujuran. Masih banyak lagi kisah-kisah dialog diusahakan bisa hidup dan relatif 
atau cerita (lakon) yang bisa dipertunjukkan mudah diucapkan dengan tetap memperhati-
dalam seni pertunjukan drama atau teater kan syarat etika. 
tradisional.

Kegiatan drama atau teater bisa mem-
Sudah dipahami bersama bahwa esensi bantu anak ke arah pembentukan pribadinya 

dalam seni pertunjukan drama atau teater yang erat hubungannya dengan pembentukan 
adalah konflik manusia. Dan memang sikap sosial anak. Anak semakin menyadari 
perhatian konflik manusia itulah yang bahwa masing-masing individu terjadi atas 
menjadi dasar dalam drama atau teater. Akan tiga dimensi, yakni sebagai makhluk ciptaan 
tetapi anak yang bergaul secara akrab dan Tuhan, individu, dan sosial. Anak-anak tidak 
secara rutin berkesinambungan dengan seni hanya terbentuk menjadi  manusia  
drama dan mereka juga bisa merasakan, materialistis semata-mata, melainkan 
menghayati keselarasan dari keindahan menjadi manusia yang mampu menghargai 
drama itu, maka anak akan memiliki jiwa ikut dan mengimlementasikan nilai-nilai budi 

19
Sumaryadi, "Seni Drama dan Pendidikan Karakter," Makalah Seminar Jurusan Pendidikan Sendratari Se-Indonesia 12 November, 

(Yogyakarta: FBS UNY), hlm. 10-11. 



15

Pendidikan Budi Pekerti Dalam Seni Drama Tradisional (Siti Munawaroh)

merasakan dan menghayati pergolakan batin dipergunakan sehari-hari. 
atau konflik yang terjadi, baik konflik 

Karya drama atau teater tradisional 
manusia dengan manusia, manusia dengan 

merupakan salah satu karya sastra yang di 
lingkungannya, manusia dengan alam, 

dalamnya mengandung nilai-nilai estetis 
bahkan dengan penguasa. Selain itu, bisa 

yang bermanfaat bagi masyarakat pada 
berdampak positif bagi anak, karena 

umumnya dan penonton pada khususnya. 
cenderung betah bergaul dengan orang lain 

Keindahan itu memiliki cakupan yang luas 
tanpa memandang status sosial. Juga bisa 

dan bermanfaat, karena sarat akan keindahan 
saling menghormati orang lain, menghormati 

moral, keindahan susila, keindahan akal, dan 
dan sabar mendengarkan pembicaraan orang 

keindahan alami. Bagi orang yang 
lain, terbiasa dengan pertentangan pendapat 

menyaksikan pertunjukan drama atau teater, 
di antara mereka, berjiwa toleran, berani 

khususnya karya teater tradisional, akan 
menentang hal-hal yang tidak baik. 

menikmati keindahan yang ada di dalamnya 
Drama atau teater menyediakan kesem- hingga mendapatkan kepuasan batin. 

patan pada anak untuk mempelajari psikologi 
Seni drama atau teater tradisional 

manusia dengan berbagai watak-watak 
merupakan tempat bertemunya berbagai 

manusia dengan berbagai tingkah lakunya. 
cabang seni, yaitu seni musik, seni tari, seni 

Anak mempunyai kesempatan memerankan 
suara, seni panggung, seni lukis dan seni 

tokoh. Tentu saja tokoh yang diperankan 
peran. Perpaduan seni tersebut membawa 

tersebut dihayati dengan baik, sehingga tanpa 
suatu keindahan yang benar-benar menarik 

sadar prosesi itu akan sangat membantu anak 
dan menjadi kepuasan batin seseorang. 

dalam proses pendewasaan tentang dirinya 
Drama atau teater adalah kegiatan kolektif 

sendiri. Anak juga tahu nilai-nilai moral yang 
yang memerlukan kesetiaan, kedisiplinan 

diperjuangkan oleh tokoh-tokoh, sehingga 
yang tinggi, rasa tanggung jawab, dan 

anak akan cukup terlatih dalam upaya 
kerjasama yang baik. Maka, tidak mustahil 

memecahkan masalah sendiri dalam 
pada diri mereka akan tertanam dalam-dalam 

kehidupannya. 
sikap perilaku gotong royong dan beker-

Selain itu, anak juga akan mengenal jasama dalam rangka menggapai tujuan 
manusia yang sangat boleh jadi perwatakan- bersama. Dalam berpenampilan pun cukup 
nya jauh lebih hebat dibandingkan dengan bermanfaat, yakni menumbuhkan kesadaran 
dirinya. Oleh karena itu, di sini anak akan berkompetisi secara sehat, yang pada 
menemukan "hero" di dalam seni drama atau akhirnya berbuah pada dorongan untuk 
teater yang digelutinya. Semua itu akan selalu mau dan mampu berusaha secara 
berpengaruh dalam pembinaan dan pengem- optimal. Pendidikan drama atau teater juga 
bangan pribadi dan pematangan jiwa anak. cukup memberikan kontribusi pada proses 

pembelajaran yang lain dalam pengetahuan 
Sering bergaul dengan cerita atau lakon-

dan kepandaian, contohnya dalam kaitannya 
lakon yang dimainkan dalam drama, anak 

dengan pembelajaran bahasa, kesusasteraan, 
akan banyak mengambil keuntungan. Hal ini 

bercakap dengan irama, menghilangkan 
karena anak banyak melihat dan menyaksi-

tabiat malu, menggembirakan karena bersifat 
kan betapa seorang tokoh menyusun pikiran 

permainan, memberikan beberapa penger-
dan perasaan dengan sebaik mungkin untuk 

tian baru, berlatih gerak irama, menyanyi, 
disampaikan kepada orang atau tokoh lain. 

menyesuaikan kata dan pikiran, rasa, kemau-
Oleh karenanya, anak akan terbiasa dan 

an, tenaga, dan mengajarkan adat sopan san-
secara mudah dan lancar untuk mengemuka-

tun. 
kan pikiran dan perasaan secara logis dan 
sistematis di depan orang banyak secara Sebagai pendidikan drama atau teater 
lisan. Anak juga akan mempunyai kekayaan pun teramat strategis dalam upaya 
kosakata yang banyak yang mungkin tidak pencapaian tujuan pendidikan, mengingat 
akan didapatkan dalam bahasa yang drama bersifat sangat menarik minat dan 



16

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

mengikat perhatian. Mengutip pendapat "pergaulan" mereka dengan drama atau 
Sumaryadi, bahwa drama atau teater atau teater, mereka termasuki nilai-nilai, pesan-
sandiwara dalam kebudayaan Indonesia pesan moral, atau perilaku-perilaku positif 
diakui sebagai kesenian yang diperuntukkan yang terkandung dalam seni drama atau 

20 teater. Drama sebagai karya seni memiliki penyiaran pendidikan dan pembelajaran.  
nilai  bentuk, nilai  inderawi,  nilai  Sementara Kartono Kartodirdjo mengatakan 
pengetahuan, dan nilai kehidupan. Hanya bahwa drama atau teater adalah termasuk 
saja, dalam upaya mencapai estetika sosok juga sebagai sarana yang baik untuk 
seni itu, kita tidak boleh mengorbankan menanamkan pendidikan budi pekerti pada 
aspek moral. Di satu sisi, aspek moral mesti anak. Di dalam kesenian tradisional drama 
ada dalam setiap karya drama. Di sisi lain, atau teater banyak terkandung nilai-nilai 
aspek moral di dalam drama itu mesti luhur yang bisa diterapkan dalam kehidupan 
tersampaikan kepada anak-anak, siswa, dan sehari-hari. Selain itu, anak mampu berso-
penonton. Dengan drama, masyarakat dapat sialisasi dengan rekan-rekannya, bisa bekerja 
dididik, diarahkan, dan dipengaruhi. Moral sama, dan melatih kekompakan dalam tim. 
dan seni mesti bahu-membahu dalam upaya Adanya pembelajaran tersebut, maka akan 
membentuk watak dan moral generasi menjadi generasi yang sadar serta bisa 
penerus. mengembangkan, mencintai kesenian dan 

berbudi pekerti luhur. Dengan kesadaran Untuk itu, nilai budi pekerti yang ada 
tersebut ia berusaha menemukan jalan dalam seni drama atau teater tradisional perlu 
hidupnya dan mencari nilai tertentu, seperti diajarkan baik di dalam maupun di luar 21kebaikan, keluhuran, kebijaksanaan. sekolah. Hal itu penting untuk diajarkan dan 

dikenalkan kepada generasi muda agar kelak 
memahami etika, tingkah laku dalam 

III. PENUTUP kehidupan sehari-hari. Perlu dilestarikan dan 
disampaikan secara turun temurun pada Seni pertunjukan drama atau teater 
generasi berikutnya agar tidak hilang ditelan tradisional banyak mengandung nilai budi 
jaman. Hal ini sangat penting karena drama pekerti yang dapat dipetik nilai positifnya. 
atau teater tradisional merupakan salah satu Drama atau teater besar manfaatnya bagi 
potensi budaya lokal yang perlu dijaga anak-anak dalam rangka membentuk 
kelestariannya. manusia berkepribadian yang baik. Tanpa 

disadari dan dirasakan oleh anak, dari 

20
Sumaryadi. "Seni Drama dan Pendidikan Karakter." Makalah pendamping pada Seminar Jurusan Pendidikan Sendratari Se-

Indonesia. (Yogyakarta: Fakultas Ilmu Budaya Universitas Negri Yogyakarta, 211), hlm. 13.
21

Sartono Kartodirdjo, Psikologi Perkembangan Anak. (Bandung: Mandar Maju, 1990), hlm. 148. 

DAFTAR PUSTAKA 

Azzet, A. M., 2001. Pendidikan yang Membebaskan. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 
Damono, S. D., 2008. "Manusia dan Kebutuhan Martabat: Sebuah Catatan," dalam 

Widyaparwa Jurnal Ilmiah Kebahasaan dan Kesusastraan. Yogyakarta: Pusat 
Bahasa. 

Daulay, H. P., 2004. Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia. Cet. 
ke 1. Jarkata: Prenada Media. 

Dirjen Dikti, Depdikbud., 2003.Undang-undang Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003 
tentang Sistem Pendidikan Nasional. Bandung: Citra Umbara 

Julia, 2009. "Mendidik Melalui Seni," Makalah disajikan pada Konferensi Internasional 
Pendidikan Dasar Tahun 2009 di UPI Kampus Sumedang. http://file.upu.edu/ 
Direktori/KD-SUMEDANG, diakses tanggal 30 Januari 2013.



17

Pendidikan Budi Pekerti Dalam Seni Drama Tradisional (Siti Munawaroh)

Kartodirdjo, S.,1990. Psikologi Perkembangan Anak. Bandung: Mandar Maju. 
Kementerian Komunikasi dan Informatika RI, 2011. Informasi dan Komunikasi Tradisional 

Dalam Deseminasi Informasi. Jakarta: Kementerian Komunikasi dan Informatika RI, 
Direktorat Jendral.

Langgulung, H., 1988. Asas-asas Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna. 
Muhtadi, A., t.t. Strategi Untuk Mengimplementasikan Pendidikan Budi Pekerti Secara 

Efektif di Sekolah. Yogyakarata: FIB UNY. 
N.N, 2011."Pesan Moral Pertunjukan Teater," http://tripangesti.blogspot.com. Diakses 

Selasa 29 Januari 2013.
Poerbakawatja, S., 1976. Ensiklopedi Pendidikan. Jakarta: Gunung Agung. 
Pusat Pengembangan Kurikulum dan Sarana Pendidikan, 1997. Pedoman Pengajaran Budi 

Pekerti. Jakarta: Badan Penelitian dan Pengembangan Pendidikan dan Kebudayaan, 
Depdikbud.

Pusat Pengembangan Kurikulum, 2001. Kurikulum Berbasis Kompetensi Mata Pelajaran 
Budi Pekerti Untuk Kelas I-V. Jakarta: Balitbang Puskur, Depdiknas. 

Sumaryadi, 2011. "Seni Drama dan Pendidikan Karakter." Makalah Pendamping Pada 
Seminar Jurusan Pendidikan Sendratari Se-Indonesia 12 November. (Yogyakarta: 
Fakultas Bahasa dan Seni Universitas Negeri Yogyakarta).

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, 1991. Kamus Besar 
Bahasa Indonesia. Edisi kedua. Jakarta: Balai Pustaka, Departemen Pendidikan dan 
Kebudayaan.

Wijanarko, F., 2012. Memelihara Pendidikan Budi Pekerti Melalui Seni Tari Potret Eksistensi 
Tari Klasik 'Bedhaya Luluh' sebagai Pendidikan Karakter Bangsa. Yogyakarta: 
Jurusan Sastra Nusantara Fakultas Ilmu Budaya.



19

Dimensi Budi Pekerti Dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta (Dewanto Sukistono)

I. PENDAHULUAN Bojonegoro. Di Jawa Barat terdapat di 
Bandung, Sumedang, Cibiru, Padalarang, 

Wayang golek menak adalah wayang 
Kerawang, Sukabumi, Ciranjang, Cipanas, 

tiga dimensi terbuat dari kayu dan 
Cirebon, dan sebagainya. Meskipun 

menggunakan Serat Ménak sebagai sumber 
demikian, sampai sekarang jarang sekali 

cerita. Selain wayang golek menak dikenal 
ditemukan data-data tertulis yang secara 

juga wayang golek purwa dengan sumber 
pasti mengungkap tentang sejarah kemun-

cerita Mahabharata dan Ramayana, wayang 
culan wayang golek. Informasi yang ada 

golek Wacana Winardi dengan sumber cerita 
biasanya lebih bersifat tradisi lisan yang 

Kitab Perjanjian Lama, wayang golek 
diturunkan kepada generasi penerus dalang.

dengan cerita babad, Panji, maupun cerita 
lokal. Wayang golek dengan berbagai ragam Dalam Serat Centhini informasi tentang 
gaya tersebar hampir di seluruh pulau Jawa, penciptaan wayang golek dapat dirunut 
misalnya di Jawa Tengah yaitu di Tegal, dalam dua bait tembang Salisir sebagai 
Pekalongan, Pemalang, Brebes, Cilacap, berikut:
Purbalingga, Kebumen, Purworejo, Pati, 

(n)Jeng Sunan Kudus iyasa, wayang 
Kudus, dan Blora. Di Yogyakarta terdapat di golék saka wreksa, mirit lakon wayang 
Kulon Progo, Bantul dan Sleman. Di Jawa purwa, saléndro gamelanira. Amung 

kenong egong kendhang, kethuk kecer Timur terdapat di Tuban, Situbondo, dan 

DIMENSI BUDI PEKERTI DALAM 
REVITALISASI WAYANG GOLEK MENAK YOGYAKARTA 

Dewanto Sukistono

Jurusan Pedalangan Fakultas Seni Pertunjukan ISI Yogyakarta
Jalan Parangtritis Km. 6,5 Sewon Bantul Yogyakarta

e-mail:dsukistono@yahoo.com

Naskah masuk : 30-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013

Disetujui terbit : 20-05-2013

REVITALIZATION OF THE WAYANG GOLEK MENAK YOGYAKARTA

Abstract

Under Ki Widiprayitna, the Wayang Golek Menak was popular in Yogyakarta and the 
surrounding areas from 1950 to 1960s. It had experienced the ups and downs especially since the coup 
by G 30 S/PKI in 1965. Considering the socio-cultural development, revitalization of the Wayang 
Golek is an effort to preserve it by taking the benefit of tourism industry. However, in line with one of the 
functions of performing arts, the performance of Wayang Golek Menak should always maintain moral 
education.

Keywords: wayang golek menak, revitalization, moral education

Abstrak

Wayang golek Menak di Yogyakarta dan sekitarnya dipopulerkan oleh Ki Widiprayitna hingga 
mengalami kejayaan sekitar tahun 1950 sampai 1960-an, dan mengalami kemunduran terutama 
karena pemberontakan G 30 S PKI tahun 1965. Setelah periode tersebut, wayang golek Menak 
Yogyakarta berusaha untuk bangkit, tetapi sampai sekarang kondisinya masih memprihatinkan. 
Berdasarkan fenomena perkembangan sosial budaya masyarakat, maka revitalisasi merupakan 
langkah nyata sebagai upaya pelestarian. Salah satu strategi yang relevan adalah dengan 
memanfaatkan peluang industri pariwisata, tentunya dengan penerapan konsep dan teori yang tepat 
agar tidak meninggalkan fungsi primer seni pertunjukannya, satu di antaranya adalah sebagai 
tuntunan berkaitan dengan dimensi pendidikan budi pekerti.

Kata kunci: wayang golek menak, revitalisasi, pendidikan budi pekerti



20

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

lawan rebab, nuju sengkalaning warsa, luas persebarannya meliputi Jawa, Bali, 
 1

wayang nir gumuling kisma:1506. Sasak, Makasar, Sunda, Madura, Palembang, 
5

dan Aceh.(Kanjeng Sunan Kudus [yang] 
membuat, wayang golek dari kayu, Pada abad XVII dan XVIII cerita Menak 
men i ru  l akon  wayang  pu rwa ,  

makin meluas masuk ke Jawa Timur dan gamelannya slendro. Hanya kenong, 
Jawa Tengah, bahkan sampai keraton gong kendhang, ketuk, kecer serta 

rebab, ketika tahun sengkalan: wayang Mataram. Serat Ménak yang terhitung paling 
nir gumuling kisma. 1506 Jawa atau tua sampai saat ini adalah yang ditulis pada 
1584 Masehi.)

hari Jum'at tanggal 17, bulan Rajab, tahun 
Seperti halnya keaneragaman dalam Dal, wuku Marakèh, musim Kasa, dengan 

bahasa dan kebudayaan, keaneragaman seni candrasengkala: Lènging Welut Rasa Purun, 
pertunjukan tidak terbentuk atas dasar yaitu tahun 1639 AJ atau bulan Juli tahun 
pembagian wilayah secara administratif 1715 AD. Penulisan teks atas kehendak 
pemerintahan, melainkan atas dasar Kanjeng Ratu Mas Balitar, permaisuri Sunan 
perbedaan bahasa dan kebudayaan. Bahkan, Paku Buwana I di Kartasura, penulisnya 
banyak yang percaya bahwa setiap dalang, bernama Carik Narawita. Naskah tersebut 
dengan garis keturunan tertentu dan berasal menjadi koleksi Museum Nasional dengan 
dari desa tertentu, akan mempunyai gaya seni nomer kode BG 163 di Jakarta dengan jumlah 
pertunjukan tersendiri, tradisi tersendiri, halaman naskah ada 1188 halaman, ukuran 
yang oleh para pengamat disebut sebagai kertas daluwang 24x35 Cm, berbentuk 

2 tembang macapat dan ditulis dengan huruf gaya atau tradisi lokal.  Gaya dalam penger-
6tian tersebut memiliki dimensi kultural, Jawa corak kraton pada masanya.  

artinya variasi formal di dalam kebudayaan Teks naskah Menak telah berulang kali 
material yang mengandung informasi diterbitkan untuk dicetak. Pertama kali oleh 
tentang identitas sosial (emblemic style) dan C.F. Winter pada tahun 1854 di Batavia, 
identitas personal (assertive style). Identitas namun terbitan ini tidak lengkap, kemudian 
sosial maksudnya identitas komunal yang diterbitkan oleh Raden Ngabehi Jayasubrata 
menjadi ciri khas pada sosial budaya di percetakan Van Dorp Semarang dalam 11 3masyarakat yang bersangkutan.  jilid yaitu: 1) Ménak Laré; 2) Ménak Jobin; 

3) Ménak Kanjun; 4) Ménak Cina; 5) Ménak Cerita Menak bersumber dari ke-
Malébari; 6) Ménak Ngambar Kustup; 7) susastraan Persia Qisaa'I Emr Hamza, pada 

4 Ménak Kala Kodrat; 8) Ménak Gulanggé; 9) masa pemerintahan Sultan Harun Al Rasyid  
Ménak Jamintoran; 10) Ménak Jaminambar; yang masuk ke wilayah Melayu pada tahun 

711) Ménak Talsamat.1511. Cerita tersebut dikenal sebagai Hikayat 
Amir Hamzah kemudian disadur ke dalam Balai Pustaka juga menerbitkan Serat 
bahasa Jawa dan dikenal sebagai Serat Ménak sebanyak 46 jilid dengan 24 judul, 

8 Ménak. Hikayat Amir Hamzah adalah karya memilih teks versi Yasadipuran yang di-
sastra Melayu berbentuk prosa yang sangat lengkapi dengan keterangan dan daftar. 

1
Karkono Kamajaya. Serat Centhini (Yogyakarta: Centhini, 1986), hlm. 201.

2
Umar Kayam, Kelir Tanpa Batas. (Yogyakarta: Gama Media untuk Pusat Studi Kebudayaan Universitas Gadjah Mada, 2001), hlm. 

60.
3

Polly Wiessner, “Style and Social Information in Kalahari San Projectile,” dalam American Antiquity. Volume 48 No. 42, 1993, hlm. 
256-258.

4
Harun Al-Rasyid (785-809 M) adalah penguasa bangsa Arab pasca wafatnya Nabi Muhammad SAW, merupakan khalifah ketiga 

dinasti Abbasiyah, dinasti yang ditegakkan oleh bangsa Persia. Periksa dalam Muhammad Tohir, Sejarah Islam dari Andalus sampai Indus 
(Jakarta: Pustaka Jaya, 1979), hlm. 98.

5
Kun Zachrun Istanti, “Hikayat Amir Hamzah: Suntingan Teks dan Telaah Resepsi,” Disertasi untuk memperoleh Derajat Doktor 

dalam Program Studi Ilmu Sastra Universitas Gadjah Mada. (Yogyakarta, Universitas Gadjah Mada, 2005), hlm. 1194. 
6

Poerbatjaraka, Kapustakan Djawi. (Jakarta/Amsterdam: Djambatan, 1952), hlm. 125. 
7

Ibid., hlm. 149.
8

Raden Ngabehi Yasadipura I, pujangga kraton Surakarta yang menulis Sêrat Ménak pada masa  pemerintahan Paku Buwana III dan 
Paku Buwana IV pertengahan abad XVIII. Periksa Pigeaud, Literature of Java. Volume I. (The Hague: Martinus Nyhoff, 1967), hlm. 212-214.



21

Dimensi Budi Pekerti Dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta (Dewanto Sukistono)

Rinciannya adalah: Ménak Laré empat jilid, ditawarkan oleh industri pariwisata dalam 
Ménak Sulub dua jilid, Ménak Cina lima jilid, rangka mendekatkan kembali jenis kesenian 
Ménak Malébari lima jilid, Ménak ini. Persoalannya adalah perlunya pemikiran 
Purwakandha tiga jilid, Ménak Kustub dua yang matang agar tidak terjebak pada 
jilid, Ménak Kala Kodrat dua jilid, Ménak dominasi kepentingan bisnisnya saja, tetapi 
Sorangan dua jilid, Ménak Jamintoran dua juga mampu mempertahankan dimensi 
jilid, Ménak Jaminambar tiga jilid, dan estetika dan etika pertunjukannya. Oleh 
Ménak Lakat tiga jilid, sedangkan 13 bagian karena itu, dalam setiap kreativitasnya tidak 

9 hanya mementingkan 'bentuk' atau 'wadah' lainnya masing-masing terdiri dari satu jilid.  
sebatas tontonan saja, tetapi juga menem-Serat Ménak cetakan Balai Pustaka se-
patkan persoalan-persoalan budi pekerti benarnya berjumlah 27 judul, 24 judul ter-
sebagai 'isi', sehingga pertunjukan wayang sebut ditambah Ménak Kustub, Ménak 

10 golek Menak menjadi lebih bermakna.Tasminten, dan Ménak Dirkaras.

Di Yogyakarta dan sekitarnya, keber-
adaan wayang golek Menak dipelopori oleh II. SEJARAH DAN PERKEMBANGAN 
Ki Widiprayitna hingga mencapai kejayaan WAYANG GOLEK MENAK DI 
sekitar tahun 1950-an. Ki Widiprayitna YOGYAKARTA 
merupakan keturunan dalang wayang kulit 

A. Sejarahdan sebelumnya juga terkenal sebagai 
pembuat wayang kulit. Wayang golek Menak Sejarah kemunculan dan perkembangan 
Yogyakarta mulai mengalami kemunduran wayang golek Menak di Yogyakarta dan 
terutama setelah terjadinya pemberontakan sekitarnya, tidak bisa dipisahkan dengan 
PKI pada tahun 1965 karena gejolak politik sosok Ki Widiprayitna, satu-satunya dalang 
dan keamanan yang sangat mencekam. wayang golek Menak yang berhasil 
Setelah periode tersebut, kenyataannya per- mempopulerkannya. Ia dilahirkan sekitar 
tunjukan wayang golek Menak tidak mampu tahun 1908 dan merupakan keturunan dalang 
berkembang kembali seperti sebelumnya. wayang kulit purwa di Desa Klebakan, 
Persoalannya adalah sepeninggal Ki Salamrejo, Sentolo, Kulon Progo, Yogya-
Widiprayitna tahun 1982, nasib wayang karta. 
golek Menak Yogyakarta menjadi tidak jelas, 

Pada sekitar tahun 1923, Widiprayitna 
dikatakan 'mati' tetapi keberadaannya masih 

belajar pertama kali tentang teknik 
dapat dijumpai, dikatakan berkembang 

memainkan wayang golek Menak kepada 
kenyataannya eksistensinya mandheg di 

Pawirojoso, seorang dalang wayang golek 
tengah jalan. Oleh karena itu, diperlukan 

Menak abdi dalem bupati Kulon Progo di 
revitalisasi sebagai usaha pelestarian dan 

Pengasih yaitu K.R.T. Notoprajarto. 
pengembangannya.

Keinginan belajar ini muncul setelah ia 
Data pokok dalam penelitian ini beberapa kali menyaksikan pertunjukan 

diperoleh melalui observasi yaitu partisipasi wayang golek Menak yang populer di daerah 
terlibat dan wawancara mendalam melalui Kutoarjo dengan dalangnya bernama Ki 
sumber primer, yaitu Ki Sukarno, putera dan Marda dari desa Pahitan, dan di Kebumen 
penerus Ki Widiprayitna sebagai dalang dengan tokoh dalangnya Ki Paiman dari 
wayang golek Menak, serta sumber sekunder Desa Kaibon. Usaha tersebut didukung oleh 
yaitu Ki Sudarminta dan Ki Amat Jaelani saudaranya yaitu U.J. Katija Wirapramuja 
Suparman, bekas murid Ki Widiprayitna. yang pada waktu itu bekerja di Jawatan 

Penerangan Kabupaten Kulon Progo dan Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
mempunyai koleksi buku Serat Ménak salah satu strategi revitalisasi yang relevan 
lengkap. adalah mempertimbangkan peluang yang 

9
Resawidjaja, Register Serat Menak. (Batavia-C: Bale Postaka 1941), hlm. 149.

10
Poerbatjaraka, Op.Cit., hlm. 7.



22

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

Widiprayitna berkesempatan untuk Pada tahun 1974, Ki Widiprayitna 
mementaskan wayang golek Menak pertama diundang untuk menampilkan kebolehannya 
kali pada siang hari tahun 1948 dalam rangka di ASKI Surakarta, dan selanjutnya mengajar 
perayaan hari kemerdekaan RI di Kecamatan mata kuliah wayang golek Menak tersebut 
Sentolo, disaksikan oleh Dr. Ruslan untuk beberapa saat, kemudian diteruskan 
Abdulgani sewaktu menjabat sebagai oleh Sukarno. Pada sekitar tahun 1975, 
Sekretaris Jendral Kementrian Penerangan Sukarno juga diminta untuk mengajar 
RI di Yogyakarta. wayang golek Menak di Konservatori 

Karawitan Indonesia di Surakarta. Kegiatan 
Pada tahun 1953 Widiprayitna ber-

mengajar di ASKI Surakarta (sekarang ISI 
kesempatan mendalang wayang golek 

Surakarta) berlangsung sampai dengan 
Menak semalam suntuk untuk yang pertama 

sekitar tahun 1981. Pada tahun tersebut 
kali pada perayaan hari ulang tahun pertama 

Sukarno juga berhenti mengajar di KONRI. 
Paguyuban Anggara Kasih, paguyuban yang 
didirikan oleh Wirapramudja bersama Pada sekitar tahun 1982, Sukarno di-
Imadigdaja, Basor, dan Sastradiwirja di minta untuk mengajar wayang golek Menak 
Yogyakarta. Pergelaran tersebut disiarkan di Akademi Seni Tari Indonesia Yogyakarta 
langsung oleh RRI Yogyakarta, selanjutnya (sekarang ISI) serta di Konservatori Kara-
disiarkan rutin setiap tiga bulan sekali witan Indonesia Yogyakarta (sekarang SMK 
dengan dalang Widiprayitna. Negeri I Kasihan). Kegiatan mengajar di 

KONRI berhenti sekitar tahun 1991 dan 
Pengalaman mendalang wayang golek 

dilanjutkan oleh Drs. Rasim sampai 
di luar Yogyakarta adalah di Banyuwangi, 

sekarang. Kegiatan mengajar di ISI 
kemudian di Bandung yang diselenggarakan 

Yogyakarta sebagai dosen luar biasa juga 
dalam rangka peringatan Balai Besar 

berhenti tahun 1999, sampai sekarang 
P.J.K.A. (sekarang P.T. KAI). Pergelaran di 

dilanjutkan oleh putra bungsunya yaitu 
Bandung yang kedua adalah atas usaha 

Dewanto Sukistono, S.Sn., M.Sn.
Wirapramudja  dengan  RS.  Darya  
Mandalakusuma yang pada waktu itu Eksistensi wayang golek Menak mulai 
menjabat sebagai kepala siaran Sunda RRI mengalami kemunduran terutama dampak 
Bandung dan dalang R. Ujang Parta Suanda, dari peristiwa pemberontakan G 30 S PKI 
hanya disaksikan oleh para dalang, dan pada tahun 1965, gejolak sosial politik pada 
beberapa keluarganya. Setelah menyaksikan waktu itu sangat tidak kondusif sehingga 
pergelaran tersebut, salah satu keluarga R. banyak seniman memilih menghentikan 
Ujang Parta Suanda yaitu Ujang Enjuh kegiatannya. Groenendael menjelaskan 
seorang dalang di Sukabumi, dititipkan bahwa setelah periode tahun 1958 muncul 
kepada Ki Widiprayitna untuk belajar me- keluh kesah tentang pemerintah yang kurang 
mainkan wayang golek Menak. bersungguh-sungguh minatnya terhadap 

hasil kebudayaan pada saat itu, apalagi 
Pada tahun 1958 Ki Widiprayitna atas 

terhadap nasib dalang. Hal tersebut tidak 
rekomendasi dari Dr. Ruslan Abdulgani 

seperti yang pernah dijanjikan pada Kongres 
ditunjuk untuk mengikuti rombongan misi 

P e d a l a n g a n  I n d o n e s i a  k e - 1  d i  
kesenian pemerintah RI ke Eropa Timur, 

Prangwedanan, Mangkunegaran, Surakarta 
dengan tugas mendalang wayang golek serta 

pada tanggal 23 sampai dengan 28 Agustus 
sebagai penabuh pergelaran tari. Pada tahun 

1958. Sementara itu, berbagai partai politik, 
1961, giliran Sukarno yang pada waktu itu 

terutama Partai Komunis Indonesia (PKI), 
masih duduk di kelas 3 Sekolah Guru 

tampak memperlihatkan perhatiannya yang 
Pendidikan Djasmani (setingkat SLTA) 

semakin besar terhadap peranan potensial 
menggantikan ayahnya dengan tugas yang 

dalang di dalam menggerakkan rakyat untuk 
sama mengikuti misi kesenian pemerintah RI 

tujuan-tujuan kepartaian. Setelah kegagalan 
ke India, RRC, Rusia, dan Mesir. 

kudeta 30 September 1965, kegiatan PKI 



23

Dimensi Budi Pekerti Dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta (Dewanto Sukistono)

berakhir. Di kalangan seniman termasuk bahkan kecenderungan berkurangnya jumlah 
dalang yang diduga mempunyai sangkut paut dan aktivitas seniman yang menggelutinya. 
dengan gerakan komunis dikenakan larangan Kemunduran wayang golek Menak Yogya-
bermain selama jangka waktu tertentu. karta banyak dipengaruhi oleh faktor-fakor 
Semua dalang dan seniman panggung yang dapat dikelompokkan menjadi dua, 
lainnya diwajibkan pula untuk mendaftarkan yaitu faktor internal dan faktor eksternal. 
diri, juga melaporkan rencana pergelaran 

Faktor internal adalah faktor-faktor 
kepada penguasa setempat. Sehubungan 

yang berasal dari dalam kesenian itu sendiri 
dengan itu, mereka juga harus menyerahkan 

yang terdiri dari dua macam, yaitu pertama 
sinopsis lakon yang hendak dipergelarkan. 

berhubungan dengan seniman dalang dan 
Ketentuan ini merupakan tindak lanjut dari 

kedua adalah wujud karya seninya. Salah 
undang-undang keadaan perang (Staat van 

satu persoalan mendasar semenjak wayang 
Oorlog en Beleg atau disingkat SOB), yang 

golek Menak mulai dipopulerkan sampai 
kemudian dicabut masa berlakunya 

dengan pada masa sekarang, adalah 
menjelang pelaksanaan pemilu pertama masa 

kurangnya minat para seniman yang tertarik 
Orde Baru tahun 1971. untuk mencoba mendalaminya. Kurangnya 

minat ini didasari pada kenyataan bahwa Kemunduran dapat dilihat dari per-
pertunjukan wayang kulit purwa jauh lebih spektif kualitatif maupun kuantitatif. 
populer dibandingkan dengan wayang golek Berdasarkan perspektif kualitatif, indikasi 
Menak. Selain itu, juga berdasarkan kemunduran seni tradisi dapat dilihat seperti 
anggapan bahwa teknis memainkan (cepeng-dinyatakan oleh Humardani yang dikutip 
an dan sabetan) wayang golek jauh lebih Rustopo, yaitu proses terbenamnya sifat-sifat 
sulit, kurang dinamis, banyak menguras fungsi utama kesenian dan menonjolnya 
tenaga, harus ekstra hati-hati, dan faktor sifat-sifat fungsi sekunder.  Di dalam 
kesulitan lainnya. pertunjukan wayang dewasa ini tampaknya 

telah kandas dalam eksperimen pakeliran Permasalahan teknik gerak yaitu 
yang semakin lama semakin berupa dinamika dan volume gerak wayang golek 
permainan bentuk hura-hura. Bentuk sajian Menak sangat berbeda bahkan bisa dikatakan 
pakeliran yang demikian atau dalam bentuk kebalikan dengan gerak wayang kulit purwa, 
kesenian materialistik dan hedonistik akan meskipun teknik cepengan atau cara 
kehilangan makna hidup yang lebih dalam. memegang wayang mengadaptasi dari 
Dengan demikian dehumanisasi yaitu wayang kulit. Tingkat kesulitan teknis dalam 
kelenyapan sifat kemanusiaan dari seni memegang dan menggerakkan wayang 
pewayangan pada gilirannya menurunkan semakin tampak pada adegan perang, apabila 
derajat seniman pelaku pentas wayang dari menggunakan senjata memerlukan waktu 
kedudukannya yang lebih tinggi sebagai dalam persiapannya. Faktor lain adalah unsur 
pencipta dan hanya menjadi homo ludens, pendukung pertunjukan terutama cerita 
yaitu seorang pemain belaka (tukang). dianggap monoton dan kurang menarik, 

karena tokoh-tokohnya juga belum banyak Di dalam pertunjukan wayang golek 
dikenal. Ada juga yang beranggapan bahwa Menak Yogyakarta, kemunduran lebih 
cerita wayang golek terbatas untuk golongan tampak dalam perspektif kuantitatif, paling 
tertentu. tidak dengan dua indikator. Pertama bahwa 

pada masa sekarang sudah jarang sekali Faktor eksternal atau faktor-faktor yang 
ditemukan pertunjukan wayang golek berasal dari luar kesenian tersebut, terutama 
Menak, kedua adalah tidak bertambah atau berkisar pada masyarakat sebagai ling-

11

12

13

11
Groenendael, Dalang di Balik Wayang. (Jakarta: Pustaka Utama Graffiti, 1987),  hlm. 219-220.

12
Rustopo, “Gendhon Humardani (1923-1983) Arsitek dan Pelaksana Pembangunan Kehidupan Seni Tradisi Jawa yang Modern 

MengIndonesia: Suatu Biografi,” Tesis pada Fakultas Ilmu Budaya Program Studi Sejarah, Jurusan Ilmu-ilmu Humaniora, Universitas 
Gadjah Mada, Yogyakarta. (Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada, 1990), hlm. 180. 

13
Soetarno dan Sarwanto, Wayang Kulit Dan Perkembangannya. (Surakarta: ISI Press, 2010), hlm. 213.



24

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

kungan pendukung dengan berbagai Kemasan seni pertunjukan untuk 
dinamika kehidupannya, seperti pesatnya kepentingan pariwisata menurut Maquet 
perkembangan ilmu dan teknologi serta seperti dikutip Soedarsono disebut sebagai 
pengaruh dari kebudayaan lain. Salah satu art by metamorphosis (seni yang telah 
masalah yang cukup menghambat adalah mengalami perubahan bentuk), atau art of 
faktor kepercayaan masyarakat, yaitu adanya acculturation (seni akulturasi), atau pseudo-
anggapan bahwa apabila seseorang menga- traditional art (seni pseudo-tradisional), atau 
dakan pertunjukan wayang golek untuk tourist art (seni wisata). Adapun seni yang 
hajatan tertentu, akan menimbulkan mala yang belum dikemas disebutnya sebagai art 
petaka. Meskipun sulit dibuktikan secara by destination (seni yang ditujukan bagi 
ilmiah, tetapi kepercayaan tersebut tidak masyarakat setempat). Banyak pakar budaya 
mudah untuk dikesampingkan. yang menganggap bahwa industri pariwisata 

berdampak kurang baik, dikatakan merusak, 
B. Revitalisasi Dan Industri Pariwisata mendesakralisasikan, mengkomersialisasi-

kan seni pertunjukan tradisional, dan Di dalam batasan pengertian mengenai 
sebagainya. Tetapi sebenarnya justru “pelestarian budaya” yang dirumuskan 
sebaliknya, apabila dalam implementasi seni dalam draft RUU tentang Kebudayaan 
wisata menggunakan konsep dan teori yang dijelaskan bahwa pelestarian budaya berarti 
benar dan cocok, maka industri pariwisata pelestarian terhadap eksistensi suatu 
jelas akan memperkaya perkembangan seni kebudayaan dan bukan berarti membekukan 
pertunjukan Indonesia, bahkan yang hampir kebudayaan di dalam bentuk-bentuknya 
punah sekalipun bisa dihidupkan kembali yang sudah pernah dikenal saja. Kebudayaan 
dengan kehadiran industri wisata.pada kenyataannya senantiasa berada dalam 

proses berkembang, menyusut, berubah, atau Wayang telah diakui oleh badan dunia 
bertransformasi. Dalam batasan tersebut UNESCO dan diproklamirkan sebagai World 
pelestarian dilihat sebagai sesuatu yang Masterpiece of Oral and Intangible Heritage 
terdiri dari tiga aspek, yaitu perlindungan, of Humanity pada tahun 2003. UNESCO 
pengembangan, dan pemanfaatan. Untuk pernah secara intens mensosialisasikan dan 
mendeskripsikan konteks yang tepat, maka menghimbau kepada negara-negara anggota 
perlu ditambahkan penjelasan bahwa PBB untuk melakukan inventarisasi harta 
pemanfaatan kebudayaan dapat diiden- budaya tak benda (Intangible Cultural 
tifikasikan ke dalam tiga tujuan, yaitu: a. Heritage) atau disingkat ICH. Hal itu 
pendidikan (baik terstruktur maupun tidak disebabkan oleh kekhawatiran bahwa harta 
terstruktur; formal maupun non formal atau budaya dunia yang tak ternilai harganya itu 
pendidikan masyarakat); b. industri, dalam akan menghilang satu-persatu diganti 
hal ini untuk menghasilkan produk kemasan- produk-produk budaya global yang tidak 
kemasan industri budaya; c. pariwisata, baik mengenal batas dan identitas. Bila hal itu 
untuk wisatawan umum maupun wisatawan terjadi berarti ”pertempuran” antara 
minat khusus. Di dalam konteks peman- globalization dan cultural diversity akan 
faatan kebudayaan untuk pariwisata tersebut, berakhir dengan kemenangan globalisasi. 
kesenian merupakan salah satu obyek yang Dalam ”pertempuran” itu bangsa-bangsa 
menarik untuk dipertimbangkan selain yang tergabung dalam UNESCO (termasuk 
kemungkinan bidang lain, seperti peristiwa Indonesia) telah menyiapkan paling tidak 3 
adat, peristiwa 'rekayasa”, museum dan (tiga) senjata, yaitu UNESCO Universal 
bangunan warisan budaya, serta praktek Declaration on Cultural Diversity (2 No-
budaya. vember 2001), Convention for the Safe-

guarding of the Intagible Cultural Heritage 

15

14

14
Edi Sedyawati,  Keindonesiaan dalam Budaya. (Jakarta: Wedatama Widya Sastra, 2008), hlm. 152-156.

15
Soedarsono, Metodologi Penelitian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa. (Bandung: Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia,1999),  

hlm. 3-4.



25

Dimensi Budi Pekerti Dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta (Dewanto Sukistono)

(17 Oktober 2003 No. MISC / 2003 / CL / CH globalisasi sekarng ini tentunya sangat 
/ 14) serta Convention on the Protection of the nampak pada bergesernya nilai-nilai moral. 
Diversity of Cultural Expression (2005). Pada masa sekarang nilai-nilai luhur moral 
Salah satu implementasi dari deklarasi dan dan kehidupan peninggalan para pendahulu 
konvensi-konvensi itu, Direktur Jenderal nampaknya semakin banyak ditinggalkan. 
UNESCO telah mengadakan eksperimen Oleh karena itu, penting sekali untuk 
memberi penghargaan kepada bangsa- ditanamkan kembali nilai-nilai luhur yang 
bangsa yang merawat warisan budaya terbingkai dalam pendidikan budi pekerti. 
tradisionalnya di dalam proyek eksperimen Tuntutan penyelenggaraan pendidikan budi 
pemberian penghargaan dunia: Masterpiece pekerti ini didasarkan pada tiga pertimbang-
of Oral and Intangible Heritage of Humanity. an: pertama, semakin melemahnya ikatan 
Itu semua dimaksudkan agar warisan budaya keluarga; kedua, kecenderungan negatif ala 
tradisional yang mengandung jati diri dari kehidupan remaja dewasa ini; ketiga, suatu 

kebangkitan kembali perlunya nilai-nilai setiap suku bangsa tidak hilang begitu saja.
etik, moral, dan budi pekerti dewasa ini.

Di dalam proses revitalisasi tentunya 
diperlukan kreativitas, terutama strategi Wayang golek Menak Yogyakarta 
konsep revitalisasi dan inovasi dalam seperti halnya wayang kulit purwa 
konteks esensi seni pertunjukan dan format eksistensinya selalu berkaitan dengan 
model kemasan seni wisata. Hal ini sangat peristiwa-peristiwa kehidupan bermasyara-
penting untuk menghindari opini negatif atau kat. Oleh karena itu, wayang golek Menak 
bahkan dikotomi terhadap kemasan seni juga mempunyai fungsi tontonan, tatanan, 
wisata semata-mata untuk kepentingan dan tuntunan. Dengan demikian, pertunjukan 
komersialisasi seni pertunjukan tradisi. wayang golek Menak perlu sekali untuk 
Bahkan, ke depan diharapkan pariwisata menyesuaikan diri dengan situasi dan kondisi 
justru mampu sebagai pintu utama perubahan masyarakat yang terjadi dewasa 
pengenalan seni tradisi Indonesia, untuk ini, meskipun di sisi lain juga harus mampu 
selanjutnya dapat kembali berperan sesuai sebagai filtrasi pengaruh-pengaruh budaya 
dengan makna dan fungsinya dalam luar yang kurang sesuai dengan simbol-
kehidupan masyarakat. Aspek utama yang simbol yang disampaikan melalui media 
harus dijamin adalah otentisitas dan kualitas wayang secara proporsional. 
penyajian, bukan hanya pertunjukan sebagai 

Sepanjang kariernya dalam mem-
indikator capaian keberhasilan dalam 

populerkan wayang golek Menak, Ki 
pengembangannya.

Widiprayitna berusaha untuk menempatkan 
C. Pendidikan Budi Pekerti Dalam wayang golek Menak lebih terbuka agar bisa 

Wayang Golek Menak diterima oleh semua kalangan masyarakat, 
mengingat sumber cerita bernuansa Islam 

Santosa menjelaskan bahwa budi 
sehingga berkesan berpihak pada salah satu 

pekerti dapat dipahami sebagai perilaku, 
golongan. Hal tersebut berdasarkan dua 

perangai, tabiat, akhlak, atau watak yang 
alasan mendasar, pertama, karena memang 

muncul sebagai manifestasi dari akal serta 
Ki Widiprayitna bukanlah seorang muslim 

perasaan seseorang yang mampu menimbang 
sehingga tentu saja tidak faham dengan 

baik dan buruk.  Budi pekerti yang melekat ajaran Islam. Kedua, berdasarkan pertim-
secara pribadi tentu saja tidak bisa bangan bahwa karena Serat Menak 
dipisahkan dengan kondisi lingkungan sosial bernafaskan Islam sehingga seolah-olah 
sebagai tempat tinggalnya dengan berbagai hanya dapat dinikmati oleh gologan tertentu 
macam kompleksitas persoalannya. saja, maka Ki Widiprayitna kemudian 
Perkembangan ilmu dan teknologi dalam era 

16

18

17

16
Sri Hastanto, "Inventarisasi Warisan Budaya Tak-Benda," dalam Panggung, No. XXXVII, 2005, hlm. 2.

17
Imam Budi Santosa, Saripati Ajaran Hidup Dahsyat dari Jagad Wayang. (Jakarta: Flash Book, 2011), hlm. 100.

18
Nurul Zuriah, Pendidikan Moral dan Budi Pekerti dalam Perspektif Perubahan. (Jakarta: Bumi Aksara, 2007), hlm. 10.



26

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

mencoba memberikan penafsiran yang dipandang dari segi norma sosial baik, dan 
berbeda agar dapat dinikmati oleh semua dikatakan tidak berwatak jika sebaliknya. 
golongan, tanpa merubah inti ceritanya. Kata watak dipakai dalam arti deskriptif 
Penafsiran ini juga sekaligus sebagai langkah apabila bermaksud memberikan gambaran 
untuk memberikan pemahaman bahwa apa adanya mengenai sesuatu, tidak hendak 
meskipun inti cerita dianggap monoton, memberikan penilaian terhadapnya. Untuk 
tetapi perjalanan ceritanya dapat disanggit membedakan pemakaian arti yang pertama, 
lebih dinamis,  sepert i  yang biasa arti normatif, dan yang kedua arti deskriptif, 
dilakukannya ketika aktif sebagai dalang Allport menggunakan istilah character dan 
wayang kulit sebelum menggeluti wayang personality, yang diterjemahkan ke dalam 
golek Menak. bahasa Indonesia dengan “watak” dan 

“kepribadian”.Karakterisasi merupakan salah satu 
unsur pokok pertunjukan wayang golek Perwatakan sering disebut juga dengan 
Menak Yogyakarta, selain bentuk dan gerak. istilah karakterisasi atau penokohan. 
Karakterisasi, bentuk, dan gerak merupakan Berdasarkan pengertian istilah “watak” 
konsep dasar yang tidak bisa dipisahkan. dalam bidang psikologi tersebut, maka dalam 
Karakterisasi atau penokohan diwadahi atau konteks Serat Ménak kata watak diterjemah-
dapat digambarkan secara langsung melalui kan menurut pengertian normatif, karena 
ekspresi bentuk, gerak, antawacana atau dimaksudkan untuk mengenalkan norma-
percakapan wayang, dan secara tidak norma kepada tokoh, pelaku, dan pemeran 
langsung melalui perjalanan cerita serta dalam Serat Ménak, khususnya untuk 
dukungan karawitan termasuk dhodhogan, mengungkapkan sikap, tingkah laku, dan 
keprakan, dan sulukan. Oleh karena itu, perbuatan dipandang dari segi norma sosial. 
karakterisasi ini merupakan unsur yang Ada beberapa cara untuk menun-jukkan 
fleksibel, bisa berubah-ubah terutama p e r w a t a k a n  t o k o h ,  y a i t u  d e n g a n  
berkaitan dengan lukisan jalan pikiran, serta memperhatikan: 1) lukisan bentuk jasmaniah 
reaksi terhadap peristiwa seperti telah atau lahiriah pelaku; 2) reaksi terhadap 
disinggung di bab sebelumnya, disesuaikan peristiwa; 3) analisis secara langsung; 4) 
dengan kebutuhan garap lakon yang lukisan keadaan sekitar pelaku; 5) lukisan 
dibawakan. Pada hakekatnya 'hidup' nya jalan pikiran atau lintasan pikiran pelaku; 6) 
cerita wayang adalah tergantung dari relasi pelaku lain terhadap tokoh; 7) 
keberhasilan dalang dalam menawarkan Percakapan pelaku lain tentang tokoh.
karakterisasi tokoh-tokohnya. 

Cara pertama dan keempat disebut pula 
Kata “watak” tidak hanya dipakai dalam dengan cara analitik, sedangkan yang lain 

satu arti, pertama digunakan untuk disebut dengan cara dramatik. Cara analitik 
memberikan sifat kepada benda, kedua dapat lebih mudah untuk mencerminkan 
kepada manusia. Kata watak yang dikenakan perwatakan tokoh dengan jelas, tetapi kurang 
kepada manusia dipakai dalam dua arti pula, dapat menghidupkan gambaran diri tokoh 
pertama dalam arti normatif, kedua dalam atau pelakunya. Sebaliknya dengan cara 
arti deskriptif. Kata watak yang dipakai dramatik dapat membuat gambaran diri 
dalam arti normatif jika bermaksud tokoh lebih hidup, tetapi perwatakan 
mengenakan norma-norma kepada orang, tokohnya kurang tersirat. Selain itu, dan 
tokoh, pelaku, pemeran yang sedang analitik masih ada cara yaitu campuran atau 

 2diperbincangkan. Orang, tokoh, pelaku, kombinasi cara analitik dan dramatik.  
pemeran dikatakan “mempunyai watak” jika 

Berdasarkan hal tersebut, maka pendi-sikap, tingkah laku, dan perbuatannya 

19

20

1

19
Periksa dalam Suryabrata, Psikologi Kepribadian. (Jakarta: C.V. Rajawali, 1983), hlm.  2-3. 

20
Tasrif. S. dalam Mochtar Lubis, Teknik Mengarang .(Jakarta:Balai Pustaka, 1960), hlm. 18. 

21
Saleh Saad, "Catatan Ketjil Sekitar Penelitian Cerita Rekaan," dalam Lukman Ali (Ed) Kesusastraan Indonesia Sebagai Cermin 

Manusia  Indonesia Baru. (Jakarta: Gunung Agung, 1967), hlm. 111-127.



27

Dimensi Budi Pekerti Dalam Revitalisasi Wayang Golek Menak Yogyakarta (Dewanto Sukistono)

dikan budi pekerti dalam pertunjukan (sense) dan isi (substance) yang menunjuk 
22wayang golek Menak dapat diwadahi melalui pada makna atau arti (meaning).

penggarapan perwatakan atau karakterisasi 
disesuaikan dengan persoalan-persoalan 
yang sedang dihadapi oleh tokoh tersebut, III. PENUTUP
dan tentu saja yang paling penting adalah 

Wayang golek pada masa sekarang bagaimana memilih solusi yang tepat untuk 
berada dalam kondisi yang memprihatinkan, menyelesaikannya. Dengan kreativitas 
meskipun belum bisa dikatakan punah garap dan sanggit karakterisasi untuk 
karena masih jelas jejak-jejak eksistensinya menghidupkan cerita wayang golek Menak 
dalam ruang yang lebih terbatas. Diperlukan yang dianggap monoton, dengan menawar-
usaha-usaha nyata yaitu langkah-langkah kan persoalan-persoalan yang relevan 
revitalisasi untuk penggalian dan pengem-merupakan peluang yang sangat terbuka 
bangannya. Salah satu strategi revitalisasi untuk mencoba menggali potensi wayang 
yang relevan adalah mem-pertimbangkan golek Menak dalam rangka usaha revitalisasi 
peluang yang ditawarkan oleh industri atau pengembangannya. 
pariwisata. Persoalannya adalah perlunya 

Cerita pada konteks ini ditempatkan pemikiran yang matang agar tidak terjebak 
sebagai wadah atau bentuk yang menawar- pada dominasi kepentingan bisnisnya saja, 
kan visualisasi dan dapat dinikmati atau tetapi juga mampu mempertahankan dimensi 
dirasakan melalui indera kita terutama estetika dan etika pertunjukannya. Oleh 
penglihatan dan pendengaran, sedangkan karena itu, dalam setiap kreativitasnya tidak 
karakterisasi ditempatkan sebagai isi yang hanya mementingkan 'bentuk' atau 'wadah' 
memberikan makna atau arti tentang apa sebatas tontonan saja,  tetapi juga 
yang dinikmati. Hal ini sejalan dengan menempatkan persoalan-persoalan budi 
konsep Dewey, bahwa berbicara seni yang pekerti sebagai 'isi', sehingga pertunjukan 
berkaitan dengan persoalan estetika, maka wayang golek Menak menjadi lebih 
akan selalu bersinggungan dengan persoalan bermakna.
bentuk (form) yang menunjuk pada rasa 

22
John Dewey, Art as Experience. (New York:Capricorn Books, 1958), hlm. 131.

DAFTAR PUSTAKA

Dewey, J., 1958. Art as Experience. New York:Capricorn Books.
Gronendael, M. V. C. van., 1987. Dalang di Balik Wayang. Jakarta: Pustaka Utama Graffiti. 
Hastanto, S., 2005. "Inventarisasi Warisan Budaya Tak-Benda," dalam Panggung, No. 

XXXVII.
Istanti, K. Z., 2005. "Hikayat Amir Hamzah: Suntingan Teks dan Telaah Resepsi," Disertasi 

untuk memperoleh Derajat Doktor dalam Program Studi Ilmu Sastra Universitas 
Gadjah Mada, Yogyakarta.

Kamajaya, 1986. Serat Centhini. Yogyakarta: Centhini.
Kayam, U., 2001. Kelir Tanpa Batas. Yogyakarta: Gama Media untuk Pusat Studi 

Kebudayaan Universitas Gadjah Mada. 
Lubis, M., 1960. Teknik Mengarang. Jakarta:Balai Pustaka.
Pigeaud, Th.G.Th., 1967. Literature of Java. Volume I. The Hague: Martinus Nyhoff.
Poerbatjaraka, R.Ng., 1952. Kapustakan Djawi. Jakarta/Amsterdam: Djambatan. 
Resawidjaja, 1941. Register Serat Menak. Batavia-C: Bale Postaka.
Rustopo, 1990. “Gendhon Humardani (1923-1983) Arsitek dan Pelaksana Pembangunan 

Kehidupan Seni Tradisi Jawa yang Modern Mengindonesia: Suatu Biografi,” Tesis 
pada Fakultas Ilmu Budaya Program Studi Sejarah, Jurusan Ilmu-ilmu Humaniora, 



28

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta.
Saad, S., 1967. "Catatan Ketjil Sekitar Penelitian Cerita Rekaan," dalam Lukman Ali (Ed) 

Kesusastraan Indonesia Sebagai Cermin Manusia Indonesia Baru. Jakarta: Gunung 
Agung.

Santosa, I. B., 2011. Saripati Ajaran Hidup Dahsyat dari Jagad Wayang. Jakarta: Flash Book.
Sedyawati, E., 2008. Keindonesiaan dalam Budaya. Jakarta:Wedatama Widya Sastra.
Soedarsono, RM. 2001. Metodologi Penelitian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa. Bandung: 

Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia.
Soetarno dan Sarwanto. 2010. Wayang Kulit dan Perkembangannya. Surakarta: ISI Press.
Suryabrata, S., 1983. Psikologi Kepribadian. Jakarta: C.V. Rajawali.
Tohir, M., 1979. Sejarah Islam dari Andalus sampai Indus. Jakarta: Pustaka Jaya.
Wiessner, P., 1993. "Style and Social Information in Kalahari San Projectile," dalam American 

Antiquity Volume 48 No. 42.
Zuriah, N., 2007. Pendidikan Moral dan Budi Pekerti dalam Perspektif Perubahan. Jakarta: 

Bumi Aksara.



29

“Ngringkês”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan (Galih Suryadmaja)

I. PENDAHULUAN akan berbeda suatu konstruksi bentuk sajian 
pertunjukan yang bergelimang dalam 1Konstruksi konsep "panggung"  dalam kesatuan bangunan upacara adat tradisi 

menyimak pertunjukan seni, tampak dengan apa yang tersaji pada panggung-
menyuarakan keberagaman. Keberagaman panggung pariwisata, pun di beberapa tempat 
ini muncul-salah satunya-terkait oleh lainnya di Indonesia. Penjelasan mengenai 
persoalan tujuan atau fungsi, yaitu untuk apa perbedaan konsep panggung itu salah 
kesenian itu disuguhkan. Di Bali misalnya, satunya telah disinggung oleh R.M. 

“NGRINGKÊS”:
PRESENTASI ATAS PESAN PENDIDIKAN

Galih Suryadmaja

Program Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa 
Sekolah Pascasarjana Universitas Gadjah Mada Yogyakarta

Jalan Nusantara 1, Bulaksumur Yogyakarta
e-mail:galihsuryadmaja@gmail.com

Naskah masuk : 15-03-2013
Revisi akhir : 15-05-2013

Disetujui terbit : 20-05-2013

NGRINGKÊS: 
A PRESENTATION OF MORAL VALUES

Abstract

This descriptive-qualitative research explains Jemblungan, a traditional performing art which 
develops dynamically hand in hand with the owner. It has undergone a change from a medium of 
teaching religion into an entertainment. A new aspect called ngringkês has been implemented into 
Jemblungan. Ngringkês express the values of life of the community. At the same time it is also 
understood as a medium of teaching the moral values.

Keywords: jêmblungan, ngringkês 

Abstrak

Seni tradisi, selalu berkembang sejalan dengan masyarakat pemiliknya secara dinamis. 
Berbagai fenomena dapat disaksikan melalui keberadaannya, dipahami sebagai suatu bahan 
pembelajaran dalam kehidupan. Salah satunya dengan memahami fenomena dalam kesenian 
jemblungan yang menghadapi perubahan dari media dakwah menjadi hiburan. Di dalam perubahan 
itu, pelaku salah satunya mengimplementasikan konsep yang disebut sebagai ngringkês. Konsep ini 
diimplementasikan pada bentuk garap jemblungan. Memahami persoalan ngringkês sebagai sebuah 
pesan dalam fenomena seni, merupakan satu upaya untuk menjelaskan seni sebagai ekspresi 
masyarakat masyarakatnya. Bagaimana nilai-nilai itu hidup dalam sebuah budaya, dipahami serta 
dimanfaatkan sebagai satu media pembelajaran. Pendekatan kualitatif digunakan untuk menjelaskan 
tentang ngringkês jemblungan. Memahami fenomena yang terjadi pada jemblungan ini dituangkan 
melalui metode deskriptif analisis untuk memaparkan mengenai implementasi ngringkês dalam 
pertunjukan. Selain itu, melalui proses pemahaman terhadap ngringkês sebagai bentuk adaptasi 
dalam konteks perubahan itu, dapat diperoleh penjelasan mengenai muatan nilai-nilai penting bagi 
pembelajaran masyarakat. Penjelasan tentang ngringkês, dapat menjadi alternatif untuk memahami 
nilai pendidikan, yang sedang belajar untuk menyesuaikan secara proporsional dalam berbagai 
situasi dan kondisi.

Kata kunci: jemblungan, ngringkês, adaptasi 

1

lain dalam suatu pementasan drama tari, atau teater. Di dalam pembahasan ini istilah panggung lebih bermakna luas dari pada itu. Panggung 
di sini lebih menjelaskan berbagai tempat atau lokasi yang digunakan untuk menyajikan suatu pertunjukan meski tanpa dibuat secara khusus 
sekalipun. Hal itu serupa dengan pemahaman aspek “kontekstual” di mana suatu pertunjukan disajikan. 

Panggung dalam hal ini tidak terbatas pada pemahaman atas suatu tempat khusus yang dibangun menggunakan papan atau perangkat 



30

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

Soedarsono dalam menjelaskan fungsi seni pemahaman bahwa perubahan pada salah 
2 satu unsur pembentuk kesenian pada pertunjukan.

kenyataannya turut menyertakan perubahan 
Berawal dari pemahaman itu, konsep pada unsur lain dalam bangunan kesenian itu 

pertunjukan pada suatu panggung menjadi 3
sendiri.  Hal ini seakan menjadi hukum 

salah satu unsur penting dalam konstruksi 
kausalitas ketika kesenian atau seni dipahami 

bentuk sajian seni pertunjukan. Memahami 4sebagai sebuah materi budaya.  Persoalan suatu konsep bangunan panggung, pada 
demikian lebih menjelaskan bahwa setiap akhirnya akan mendorong suatu pertunjukan 
unsur dalam suatu budaya pada kenya-seni untuk turut menyesuaikan pada 
taannya tidak berdiri sendiri. Masing-masing kerangka menciptakan sajian seni yang 
unsur di dalamnya merupakan suatu kesatuan menarik, kontekstual, dan proporsional. 
yang terintegrasi dan saling berkaitan, Terlebih lagi pada berbagai fenomena 
terlebih dalam konteks perubahan.panggung hiburan, di mana telah banyak 

bentukan seni tradisi mulai melirik Memahami persoalan di dalam menyak-
keberadaannya. Berbagai pagelaran seperti sikan beberapa fenomena seni pertunjukan 

5festival saat sekarang ini, tidak jarang di tradisi  -yang berkembang di Indonesia- 
dalamnya menyuguhkan sajian pertunjukan konsep perubahan dalam kerangka 
tradisi. Sebut saja beberapa di antaranya, menyesuaikan menjadi sangat penting. 
“Solo International Ethnic Music Festival” Dalam beberapa kasus perubahan pada 
(SIEM), "Solo International Performing bentukan seni pertunjukan tradisi menjadi 
Arts" (SIPA), "Indonesia Performing Arts seni hiburan misalnya, yang saat ini lebih 
Mart" (IPAM), adalah beberapa panggung banyak ditemukan. Untuk menghadir-kan 
yang pernah bergulir di Kota Bengawan sajian dalam bingkai proporsional. Penyajian 
(Solo). Di dalam pagelaran ini tidak jarang di seni pertunjukan tradisi itu tidakserta-merta 
dalamnya menghadirkan entitas seni tradisi hanya berupa pemindahan materi budaya 
seperti tampak dalam sajian sintren, gong dari konteks asli ke ranah panggung yang 
waning, karawitan, dan beberapa lainnya. mana keduanya jelas memiliki konsep 
Fenomena semacam ini tak urung akan berbeda. Sehingga keberadaan seni 
menunjukkan hadirnya realitas perubahan pertunjukan itu tetap dapat diterima oleh 
pada keberadaan seni tradisi. Berpindah, dari masyarakat.
konteks aslinya menuju sebuah bangunan 

Keberagaman seni pertunjukan tradisi baru yang banyak memuat esensi hiburan. 
saat ini, pada kenyataannya belum berim-

Dalam perubahan itu suatu kesenian bang dalam menghadirkan wacana terkait 
6akan memiliki konsepnya sendiri untuk keberadaan konsep lokal.  Meski beberapa 

mengubah suatu bentuk pertunjukan. penulis  telah memulainya,  sepert i  
Menyesuaikan diri terhadap konteks yang Supanggah dalam paparannya tentang 

7berbeda tentunya. Hal ini didasarkan atas "garap",  atau Hastanto pada perbincangan 

2
Soedarsono,  Seni Pertunjukan dari Perspektif Politik, Sosial, dan Ekonomi. (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2003), hlm. 

11. Lihat juga R.M. Soedarsono dan Tati Narawati,  Dramatari di Indonesia, Kontinuitas dan Perubahan. (Yogyakarta: Gadjah Mada 
University Press 2011), hlm. xxvii.

3
Elias dalam Sutrisno dan Putranto (Ed.), Teori-Teori Kebudayaan. (Yogyakarta: Kanisius, 2005), hlm. 192.

4
Tylor dalam Sholikhin, Filsafat dan Metafisika dalam Islam, sebuah Penjelajahan Nalar, Pengalaman Mistik, dan Perjalanan Aliran 

Manunggaling Kawula-Gusti. (Yogyakarta: Narasi, 2008), hlm. 7.
5

Henry Spiller, Gamelan, The Traditional Sounds of Indonesia. (California: ABC-CLIO, 2004), hlm. xix. Pada penjelasan Spiller itu, 
penggunaan istilah tradisi pada pembahasan ini dibatasi. Lihat juga: Yosef Lalu, Pr. Makna Hidup Dalam Terang Iman Katolik 2, Agama-
Agama Membantu Manusia Menggumuli Makna Hidupnya. (Yogyakarta: Kanisius, 2010), hlm. 43

6
Lokal di sini lebih menjelaskan mengenai keberadaan konsep asli  dalam bangunan seni pertunjukan tradisi. Hal itu bukan untuk 

membuat sebuah dikotomi antara lokal dan non-lokal, melainkan lebih sebagai penegasan keberadaan konsep dalam fenomena seni 
pertunjukan di Indonesia. Karena sejauh ini, berbagai konsep yang digunakan untuk melihat berbagai fenomena seni di Indonesia seringkali 
digunakan berbagai konsep yang dibangun oleh para peneliti dari barat.

7
Rahayu Supanggah, Bothekan Karawitan II: “garap”. (Surakarta: ISI Press, 2007).



31

“Ngringkês”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan (Galih Suryadmaja)

8 telah menjadikan pelaku dalam kesenian soal "pathêt",  sejauh ini hal itu tampak 
berfikir untuk mengkonstruksi konsep dalam belum mampu menjadi stimulan bagi peneliti 
mengelola dan mengolah serta menyesu-lokal-khususnya di bidang seni-untuk 
aikan bentuk seni itu dengan realitas menyampaikan paparan terkait dengan 
perubahan yang dihadapi, yaitu bentukannya keberadaan konsep-konsep semacam itu. 
sebagai media hiburan. Kesenian jemblung-

Di dalam kerangka ini, penulis mencoba an hidup dalam masyarakat Desa Samiran, 
untuk memahami dan memaparkan satu Kecamatan Selo, Kabupaten Boyolali. 
konstruksi konsep lokal dalam bentukan seni Kesenian ini didirikan pada tahun 1965 oleh 
tradisi. Sebuah konstruksi konsep yang hidup Reno Sumarto (alm.), awalnya memang 
dalam kesenian jemblungan masyarakat ditujukan sebagai media dakwah. Kesenian 
Desa Samiran, Kecamatan Selo, Kabupaten yang juga dikenal masyarakatnya sebagai 
Boyolali. Dalam konteks perubahan, sajian shalawat Jawa dengan menyuguhkan 
kesenian ini mampu melakukan penyesuaian lantunan syair bernuansa Islami itu 
diri untuk hadir pada kerangka proporsional. digunakan untuk menyebarkan ajaran Islam 
Di dalam tulisan ini, menjelaskan mengenai kepada masyarakat di sekitar kesenian ini 
fenomena seni tradisi dibatasi dalam 9

hidup.  Hal itu berlangsung selama hampir 
pembahasan mengenai adaptasi jemblungan, 

tiga dekade. Pada tahun 1994, kesenian ini 
dilakukan dengan menggunakan metode 

mengalami deposisi yang disebabkan oleh 
kualitatif untuk menggali berbagai data 

perubahan berbagai unsur kehidupan sosial 
terkait dengan persoalan ini. Penjelasan 

masyarakat  pendukungnya,  sepert i  
mengenai adaptasi itu dituangkan dengan 

perkembangan teknologi informasi, 
metode deskriptif analisis untuk menjelaskan 

teknologi transportasi, pendidikan, dan 
fenomena yang terjadi. Dengan memahami 

kehidupan religi.
fenomena yang terjadi ini, tentu harapan 
tertuju untuk dapat menjelaskan kontruksi Termarginalkan dalam kehidupan 
konsep yang sesuai untuk diimplementasikan masyarakat pendukungnya, jemblungan 
khususnya bagi aspek pendidikan. Pema- tidak lagi menampakkan gemanya. Lantunan 
haman mengenai paparan ini dapat menjadi syair-syair kitab Al Barzanji berpadu dengan 

10satu penjelasan untuk dapat direfleksikan "sauran"  tidak lagi diperdengarkan diiringi 
dalam kehidupan ber-masyarakat. oleh sajian kendhang, bedhug, "kênteng", 

"kopyok", "klosot", jemblung, dan angklung 
setelah masa itu. Kondisi ini tidak 

II. “ N G R I N G K E S ”  D A L A M  berlangsung lama. Kekosongan dalam tubuh 
JEMBLUNGAN kesenian ini berakhir pada tahun 1996. Pada 

tahun itu gairah kehidupan kesenian ini A. Menyimak Perubahan (Seni) Tradisi 
kembali dibangkitkan oleh Widodo salah 

Melalui pemahaman akan fenomena seorang warga Samiran. Hadir kembali pada 
yang terjadi, penulis kembali mencoba masa itu di tengah kehidupan masyarakatnya, 
memahami dan melihat salah satu fenomena jemblungan tidak lagi sekedar difungsikan 
seni tradisi yang hidup dalam suatu sebagai sarana dakwah melainkan juga 
masyarakat, dan telah mengalami proses diperuntukkan sebagai media hiburan. Masa 
perubahan. Perubahannya dari media itu merupakan titik awal terjadinya 
dakwah menjadi hiburan, pada kenyataannya perubahan konteks di mana kesenian itu 

8
Sri Hastanto, Konsep Pathêt dalam Karawitan Jawa. (Surakarta: ISI Press, 2009).

9
Dakwah yang dimaksud adalah menyampaikan pemahaman ajaran agama (Islam) kepada masyarakat di sekitarnya. Meskipun pada 

saat itu Islam telah memiliki banyak pengikut di wilayah ini, akan tetapi belum sepenuhnya ajaran itu dijalankan sebagaimana mestinya. 
Melalui kesenian ini, Reno Sumarto pada saat itu bermaksud untuk menyampaikan kembali dan melakukan penyegaran atas pemahaman 
masyarakat terkait dengan ajaran itu melalui syair-syair lagu dalam Jemblungan dan juga perbincangan di antara pelantunannya. 

10
Sauran:  Salah satu bentuk teks yang dilantunkan dalam jemblungan. Syair ini digunakan untuk nyauri (menjawab) pelantunan syair 

pokok (syair kitab Al Barzanji).



32

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

disajikan, sehingga jemblungan dapat suaian pelaku jemblungan dalam merubah 
11 bentuk sajian dari aslinya menjadi lebih bertahan sampai saat ini.

padat. Pemadatan yang terjadi berdampak 
Perubahan konteks dari panggung pada perubahan penyaji, durasi pertunjukan, 

dakwah menjadi panggung hiburan, pada dan durasi sajian balak (lagu). Hal itu tampak 
kenyataannya menjadi stimulan terjadinya dari melihat fenomena pertunjukan 
perubahan bagian-atau unsur-lain dari jemblungan ketika digunakan sebagai media 
pertunjukan jemblungan. Hal itu memaksa hiburan dengan membanding-kannya 
pelaku untuk berfikir kembali dalam 14

terhadap bentuk sajian asli.  Perubahan itu 
melakukan upaya penyesuaian. Perubahan 

tampak dari berkurangnya jumlah penyaji 
yang dimaksud tentu saja terkait dengan 

dari sebelumnya sekitar 30-35 orang menjadi 
konstruksi bangunan jemblungan secara 

12-15 orang saja. Sedangkan pemadatan 
entitas maupun maknanya sebagai media 

durasi sajian pertunjukan tampak dari 
hiburan. Hal inilah yang kemudian 

berkurangnya durasi yang sebelumnya 
memunculkan gagasan bagi pelaku untuk 

disajikan sepanjang malam (dari sekitar pk. 
mengkonstruksi suatu konsep penyesuaian 

21.00-03.00) menjadi selama 1-2 jam saja. 
yang mereka sebut sebagai “ngringkês”. 

Pemadatan balak tampak dari berkurangnya 
Melalui implementasi “ngringkês” ini pelaku 

durasi sajian dari sekitar 15 menit menjadi 10 
seakan manaruh harapan besar akan 

menit atau 7 menit saja.
terjaganya jemblungan pada ruang lestari, 
untuk tetap eksis dan diterima oleh Perubahan berupa pemadatan pada 
masyarakat. Penulis memahami “ngringkês” unsur penyaji, dalam pertunjukan jemblu-
itu sebagai upaya penyesuaian atau adaptasi ngan sebagai media hiburan, berimplikasi 
“garap” pertunjukan terhadap pemahaman pada berkurangnya jumlah penyaji di atas 
konsep hiburan-sebagai lingkungan baru- panggung. Pemadatan itu menjadikan 

12 kesenian ini hanya disajikan oleh sekitar 15 bagi pelaku yang terlibat di dalamnya.
orang. Secara keseluruhan penyaji di atas 

B.“Ngringkês” Jemblungan panggung membentuk formasi menghadap 
ke arah penonton untuk membangun “Ngringkês” merupakan istilah umum 
komunikasi dengan penonton, sebelumnya yang hidup dan berkembang dalam 
hal itu tidak pernah dilakukan pada sajian kehidupan masyarakat Jawa. Istilah ini 
dakwah. Berkurangnya jumlah penyaji, secara harfiah memiliki pengertian serupa 
menurut  pelaku di lakukan dengan dengan ringkas atau meringkas, menyingkat, 

13 pertimbangan etika dalam sajian. Unsur dan memendekkan dalam bahasa Indonesia.  
kepantasan dalam hal ini, menjadikan pelaku Penulis memahami istilah ini lebih kepada 
mengurangi jumlah penyaji yang sebelum-persoalan pemendekan suatu hal akan tetapi 
nya berjumlah kurang lebih 35 orang. Pelaku cenderung pada bentuk pemadatan. Di dalam 
memandang bahwa terlalu banyak orang di jemblungan tentu saja persoalan ini 
atas panggung dinilai kurang begitu pantas merupakan pemadatan pada unsur-unsur 
sebagai sebuah tontonan. Selain itu, juga pertunjukan kesenian tersebut. 
dianggap mengurangi nilai estetis sebuah 

“Ngringkês” merupakan upaya penye-

11
Deposisi yang terjadi pada kesenian ini, pada kenyataannya dikarenakan oleh “inabilitas” di dalam menghadapi perubahan 

lingkungannya. Salah satu yang terpenting dalam hal ini adalah perkembangan kehidupan Islam, yang kemudian memunculkan anggapan 
bahwa dakwah melalui kesenian ini tidak lagi relevan. Perubahan fungsi atau tujuan dari dihidupkannya kembali jemblungan pada tahun 
1996, ini dinilai pelaku mampu menjadikan kesenian ini berkembang dan lestari hingga saat ini. Pelaku harus benar-benar dapat menata dan 
mengatur terkait berbagai persoalan dalam kehidupan seni jemblungan seperti melakukan peremajaan instrumen, pemasaran, dan 
inventarisasi peralatan yang dilakukan dengan memanfaatkan hasil (upah) dari pementasan kesenian. Hasil dari pementasan secara tidak 
langsung menjadi sumber penghidupan jemblungan, sehingga keberadaannya sampai saat ini masih terjaga.

12
Linda Hutcheon, A Theory of Adaptation. (New York: Routledge Taylor & Francis Group, 2006), hlm. 7-8. Lihat juga: A Mappadjantji 

Amien. Kemandirian Lokal; Konsepsi Pembangunan, Organisasi dan Pendidikan dari Perspektif Sains Baru. (Jakarta: PT Gramedia 
Pustaka Utama, 2005), hlm. 184.

13
Prawiroatmojo, Kamus Bausastra Jawa-Indonesia. (Jakarta: Gunung Agung, 1981) , hlm. 480.

14
Asli di sini lebih ditujukan untuk menunjuk pertunjukan atau sajian media dakwah.



33

“Ngringkês”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan (Galih Suryadmaja)

15 yang dimainkan memiliki makna pesan, pertunjukan.
pemilihan ini lebih didasarkan langsung pada 

Perubahan pada unsur durasi sajian lagu-lagu yang unsur pesannya dapat secara 
pertunjukan begitu tampak jelas dari penya- langsung diterima dan dipahami pendengar-
jian sepanjang malam menjadi pertunjukan nya. 
yang hadir hanya dalam hitungan jam saja. 

Perubahan durasi tidak hanya berlaku Hal itu berimplikasi terhadap tidak ter-
pada sajian pertunjukan secara keseluruhan. sampaikannya seluruh sajian teks musikal 
Sajian balak dalam jemblungan pada pada pertunjukan itu, oleh karena tidak 
kenyataannya turut terkena imbas atas memungkinkannya ketersedia-an waktu 
implementasi “ngringkês”. Salah satu dalam pertunjukan. Pengurangan durasi 
ilustrasi, adalah jika dalam pertunjukan sajian ini merupakan dampak dari 
(dakwah) satu balak dapat tersaji selama kesepakatan pelaku dengan pihak penang-
sekitar 15 menit misalnya, oleh karena gap. Berkurangnya durasi waktu itu sangat 
implementasi “ngringkês” sajian “balak” bergantung kepada pihak penanggap yang 
akan tersaji sekitar 10 menit atau sekitar 7 menyediakan waktu bagi jemblungan untuk 
menit saja pada pertunjukan hiburan.mempresentasikan pertunjukan. Oleh karena 

hal itu, “ngringkês” diimplementasikan seba- Perubahan pada tiga unsur sajian itu 
gai konsekuensi atas upaya jemblungan da- berimplikasi pada terjadinya degradasi nilai 
lam memberikan kepuasan kepada penang- pesan. Salah satu hal yang pasti turut berubah 
gapnya. adalah makna pesan pada bentuk sajian 

secara keseluruhan. Tentu saja sajian yang Seperti halnya suatu hubungan bisnis, 
sebelumya menyuguhkan 13 balak pada satu dalam melihat fenomena tersebut. Dalam 
rangkaian sajian, pada kenyataannya tidak konteks perubahan ini, pelaku jemblungan 
mampu mengakomodasi seluruh makna tampak lebih dipahami sebagai produsen. 
pesan pertunjukan itu di atas panggung Penanggap dapat dipahami sebagai 

16 konsumen atau pasar dari kesenian itu, hiburan. Tidak seluruh teks musikal pada 
sehingga keberadaan jemblungan sebagai jemblungan dapat disampaikan secara utuh 
media hiburan itu, sedikit banyak akan (13 balak) ketika berada pada konteks (peng) 
disajikan sesuai dengan permintaan konsu- hiburan. Jika dihadapkan pada suatu 
men atau pasarnya. Dapat pula dipahami pemahaman, bahwa setiap sajian balak itu 
bahwa “ngringkês” itu menjadi satu strategi masing-masing memiliki struktur dan teks 

17pelaku dalam menjawab akan persoalan yang berbeda.  Namun hal itu tampak tidak 
perubahan itu. menjadi sebuah penghambat pada perubahan 

yang terjadi. Pelaku pada kenyataannya Perubahan pada durasi pertunjukan itu 
hanya memikirkan dan mempertahankan mengakibatkan perubahan pada sisi materi 
esensi Islami pada setiap sajian pertunjukan. atau sajian balak. Dalam pertunjukan itu 
Selain itu, pelaku dalam hal ini lebih berfikir tidak seluruh sajian balak dapat disajikan di 
akan masih adanya sebuah pesan kehidupan atas panggung oleh karena keterbatasan 
yang dapat disampaikan kepada penikmat waktu. Penyaji tidak serta merta mencomot 
maupun penghayatnya dalam menyaksikan begitu saja sajian balak yang disajikan. 
pelantunan shalawat Jawa dalam bingkai Dalam memilah sajian, pelaku selalu 
jemblungan meskipun tidak secara kese-memperhatikan salah satunya adalah aspek 
luruhan.makna, artinya ada beberapa lagu yang 

memang sengaja dipilih untuk menyampai-
kan pesan kehidupan kepada pendengarnya. 
Meskipun secara keseluruhan sajian lagu 

15
Wawancara dengan Widodo tanggal 31 Januari 2013.

16 Santosa, Komunikasi Seni, Aplikasi dalam Pertunjukan Gamelan. (Surakarta: ISI Press, 2011), hlm. 84-85.
17

Marcel Danesi,  Pesan, Tanda, dan Makna. (Yogyakarta: Jalasutra, 2012), hlm. 17-20.



34

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

C. “Ngringkês” Sebagai Adaptasi satu bentuk konsep adaptasi “garap”, yaitu 
“Garap” Pertunjukan Jemblungan bagaimana jemblungan yang telah menga-

lami perubahan (fungsi) itu mengaplikasikan 
Pertunjukan jemblungan sebagai media 

konsep ini sebagai suatu tindakan adaptif 
hiburan terhitung relatif berdurasi lebih 

dalam menggarap pertunjukan untuk tujuan 
pendek, dengan penyaji lebih sedikit dan 

(peng)hiburan. Hal itu dipahami sebagai 
materi terbatas. Hal itu sejalan dengan 

tindakan untuk menyesuaikan terhadap 
pemahaman bahwa pertunjukan hiburan 

perbedaan konsep antara hiburan dengan 
cenderung dipahami sebagai sajian yang erat 

dakwah. Pemahaman mengenai perbedaan 18dengan kesan efektif dan menyenangkan.  konsep jemblungan disajikan ini lebih 
Penulis memahami implementasi “ngring- menjelaskan mengenai hadirnya stimulan di 
kês” sebagai suatu bentuk konsep penye- dalam perubahan. “Ngringkês” dalam 
suaian atau adaptasi “garap” pertunjukan pemahaman mengenai perubahan menjadi 
terhadap pemahaman konsep hiburan-yang satu konsep yang muncul dan diaplikasikan 
merupakan lingkungan baru-bagi pelaku untuk menggarap jemblungan dalam 19yang terlibat di dalamnya.  Perubahan kerangka menyesuaikan diri. 
bentuk pertunjukan itu disebabkan oleh 

Memahami secara konseptual dari adanya perubahan konteks jemblungan 
menyaksikan fenomena “ngringkês” pada disajikan. Perubahan itu pada kenyataannya 
pertunjukan jemblungan, penulis berpen-menjadi sebuah konsekuensi bagi pelaku 
dapat bahwa konstruksi konsep itu dibangun untuk mengubah bentuk pertunjukan. 
oleh dua unsur yaitu antara adaptasi dan Perubahan pertunjukan itu dipengaruhi oleh 
“garap”. Menjelaskan persoalan “ngringkês” faktor internal dan eksternal, yaitu pengaruh 
ini tentu menjadi perlu untuk menjelaskan dari dalam jemblungan dan dari pihak di luar 
kedua konsep pembentuknya. Memahami kesenian. Hadirnya pengaruh ini menjadi 
persoalan adaptasi dan “garap” ini akan stimulan terjadinya proses adaptasi sehingga 
menje laskan  mengenai  baga imana  terjadi pemadatan sajian. Hasilnya, dalam 
“ngringkês” itu dipahami di dalam implementasi konsep “ngringkês” ini, 
menyaksikan pertunjukan jemblungan dalam tampak indikator-indikator perubahan yang 
konteksnya sebagai media hiburan.terjadi.

Adaptasi menyiratkan suatu pemaha-Dalam perkembangan seni pertunjukan 
man upaya manusia untuk menyesuaikan di Indonesia, perubahan pada masing-masing 
kehidupannya dengan lingkungan dan/atau bentuk kesenian pada kenyataannya memi-

20 menyesuaikan lingkungan dengan kehidu-liki arah berbeda.  Hal ini sejalan dengan 
21pannya.  Dalam dunia kesenian istilah adap-paparan dalam diskusi mengenai evolusi. 

tasi sering digunakan dalam teater maupun Perubahan yang dimaksud adalah terkait 
perfilman. Melalui pemahaman mengenai dengan perubahan bentuk materi budaya 
persoalan adaptasi dalam dunia teater atau yang disebabkan oleh terjadinya perubahan 
perfilman, adaptasi dipahami sebagai suatu unsur-unsur  pembentuknya  da lam 
perilaku untuk menyesuaikan terhadap masyarakat tradisi menjadi bentuk lain-salah 
terjadinya perubahan konteks atau kultur dari satunya adalah media hiburan-seperti 

22
suatu bentuk materi budaya.  Adaptasi jemblungan. 
terjadi sebagai reaksi atas perubahan 

“Ngringkês”, dipahami sebagai salah lingkungan suatu materi budaya (dalam hal 

18
Setiawati, "Ritual Dan Hiburan Dalam Tari Topeng". Jurnal Harmonia, Vol. IV No.2/Mei Agustus 2003 (Semarang: Fakultas Bahasa 

Dan Seni UNNES ), hlm. 4
19

Hutcheon, Op.Cit., hlm. 7-8.
20

Steward, Teori Perubahan Kebudayaan: Metodologi evolusi Multilinier. (London: University of Illionis Press, 1979), hlm. 8.
21

John W Bennett, The Ecological Transition: Cultural Anthropology And Human Adaptation. (New York: Pergaman Press Inc., 1976), 
hlm. 245-246.

22
Linda Hutcheon, Op. cit., hlm. XII.



35

“Ngringkês”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan (Galih Suryadmaja)

23 s e c a r a  t e o r i t i s  i s t i l a h  i n i  b a r u  ini dipahami sebagai konteks).  Memahami 
diperbincangkan dalam ranah bidang adaptasi ini pada akhirnya menjelaskan 
karawitanologi. Paparan mengenai “garap” bahwa tindakan ini merupakan reaksi yang 
ini, dijelaskan oleh Rahayu Supanggah muncul sebagai akibat adanya suatu 
dalam bukunya berjudul Bothekan Kara-perubahan konteks. Perubahan konteks 
witan II: Garap. Meski masih tergolong baru dalam adaptasi lebih dipahami sebagai faktor 
akan  te tap i  i s t i l ah  “garap”  te lah  eksternal (luar) yang mendorong pelaku 
dikembangkan pada beberapa kajian di untuk melakukan reaksi. Reaksi merupakan 
bidang seni. tindakan yang dilakukan sebagai dampak 

munculnya dorongan dari internal (dalam) “garap” merupakan suatu “sistem” atau 
atas upaya interpretasi terhadap perubahan rangkaian kegiatan dari seseorang dan/ 
yang terjadi. Sejalan dengan pemahaman ini atau berbagai pihak, terdiri dari 

24 beberapa tahapan atau kegiatan yang Kutanegara  menjelaskan,
berbeda, masing-masing bagian atau 
tahapan memiliki dunia dan cara ...bahwa dengan kebudayaan manusia 
kerjanya sendiri yang mandiri, dengan mengolah atau menanggapi rangsa-
peran mereka masing-masing bekerja ngan-rangsangan, tetapi dengan akalnya 
sama dan bekerja bersama dalam satu mereka menggunakan kebudayaan itu, 
kesatuan, untuk menghasilkan sesuatu, seh ingga  kebudayaan  te r sebut  
sesuai dengan maksud, tujuan atau hasil dimodifikasi atau dikembang-kan 
yang ingin dicapai.... “garap” merupa-menjadi lebih kompleks sesuai dengan 
kan kegiatan kerja kreatif dari (seorang tun-tutan situasi tempat (lingkungan) 
atau sekelompok) pengrawit dalam dan waktu demi tercapainya tujuan 
menyajikan sebuah gending atau mereka.
komposisi karawitan untuk dapat 

26Pemahaman umum pelaku jemblungan menghasilkan wujud (bunyi).  
dalam menafsirkan makna hiburan sesung-

Penjelasan mengenai persoalan “garap” 
guhnya menjadi suatu stimulan dalam men-

itu pada kenyataannya menuntun kepada 
ciptakan reaksi untuk mengubah “garap” 

pemahaman bahwa “garap” ini tidak lain 
pertunjukan. Pandangan umum yang 

sebagai suatu proses dalam menciptakan 
ditangkap bahwa hiburan menyiratkan pada 

hasil yang dipahami sebagai pertunjukan. 
pemahaman unsur menarik, sederhana, dan 

Tentu dalam kerangka pemahaman suatu 
tentunya menghibur dan tidak menimbulkan 

proses, “garap” bukanlah suatu unsur yang 
suatu perasaan kebosanan. Hal itu lebih 

berdiri sendiri melainkan terdiri dari 
menjadi faktor eksternal bagi pelaku dalam 

berbagai unsur yang saling terintegrasi. Hal 25
merekonstruksi bentuk pertunjukannya.  27

itu pun telah dipaparkan Supanggah  di 
Jelas merekonstruksi dalam hal ini lebih 

mana unsur-unsur di dalam “garap” itu 
menjelaskan sebagai reaksi yang dimaksud. 

meliputi materi atau ajang “garap”, peng-
Adapun pertimbangan-pertimbangan dalam 

”garap”, sarana “garap”, perabot atau piranti 
reaksi seperti halnya unsur etika dan estetika, 

“garap”, penentu “garap”, dan pertimbangan 
lebih menjadi sebuah faktor internal yang 

“garap”. Dalam “garap” itu sendiri peng-
mempengaruhi pelaku dalam menciptakan 

”garap” menjadi satu bagian sentral di 
bangunan baru-meng-”garap”-atas jem-

dalamnya. Peng-”garap” dalam proses 
blungan.

tersebut menjadi satu-satunya penentu 
Meskipun istilah “garap” telah umum berlangsungnya suatu proses dalam mencip-

digunakan di berbagai aspek kehidupan pada takan hasil. 
masyarakat Jawa (Jawa Tengah), namun 

23
Raras Miranti, "Strategi Adaptasi Kelompok Musik Tanjidor dalam Menghadapi Perubahan." Tesis. (Depok: Universitas Indonesia, 

2003), hlm. 11.
24

Kutanegara, "Strategi Adaptasi Masyarakat Sempadan Sungai Code Terhadap Perubahan Ekologi Sungai Pasca Erupsi Merapi." 
Laporan Penelitian (Yogyakarta: UGM, 2011), hlm.15.

25
Wawancara dengan Widodo pada tanggal 31 Januari 2013.

26
Rahayu Supanggah, Op. cit., hlm. 3.

27
Ibid., hlm. 4.



36

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

Pemahaman akan “ngringkês” itu bentangan panjang suatu fenomena. Setiap 
tertuang pada “garap” pertunjukannya. mata pasti akan memiliki gagasan berbeda 
Bagaimana perilaku adaptif itu hadir sebagai atas apa yang dilihatnya. “Ngringkês” dalam 
sebuah proses dalam mengkonstruksi paparannya menjadi sebuah bagian konsep 
pertunjukan. Hal tersebut secara keseluruhan lokal, yang pada kenyataannya dapat 
dapat dilihat pada konstruksi “garap” itu dipahami dan dinilai dengan berbagai cara 
sendiri. Materi sebagai sebuah bahan mentah serta beragam sudut pandang. 
yang berupa teks musikal dalam pertunjukan 

“Ngringkês” telah dijelaskan dan 
hiburan telah mengalami pengurangan 

dipahami sebagai sebuah upaya dalam 
unsur-unsurnya dalam kerangka pemadatan, 

kerangka menyesuaikan keberadaan seni 
hingga pada perubahan maknanya. 

tradisi. Menyesuaikan terhadap perubahan 
Selanjutnya peng-”garap” dan juga durasi 

konteks-dari dakwah menjadi hiburan-yang 
yang sesungguhnya menduduki wilayah 

akhirnya memunculkan banyak pertim-
pertimbangan dan penentu “garap”. Hal itu 

bangan yang salah satunya adalah persoalan 
berdasar atas pertimbangan pemaknaan 

etika dalam membangun estetika. Pada salah 
pelaku terhadap konsep hiburan yang 

satu bagiannya, “ngringkês” diimplemen-
dipahaminya. 

tasikan untuk memadatkan jumlah penyaji 
Sebagai hasil “garap”-nya, pertunjukan (penggarap) dan juga waktu (durasi). 

jemblungan hadir di atas panggung sebagai 
Peng-”garap” yang terlalu banyak 

tontonan untuk dinikmati, tidak hanya 
dianggap tidak sesuai secara etika dalam 

sekedar dipahami sebagai realitas atas entitas 
pertunjukan menjadi  alasan untuk 

dakwah semata, melainkan lebih untuk 
memadatkan jumlah penyaji, yakni sebanyak 

memenuhi kebutuhan estetis penonton yang 
35 orang (sebagai media dakwah) menjadi 

menikmatinya. Selain itu, dalam paparan 30sekitar 15 orang (sebagai media hiburan).  “ngringkês” itu, pelaku juga mem-pertim-
Dalam pertunjukannya pelaku pun mulai 28bangkan kebutuhan penanggap.  Konsepsi 
memperhitungkan keberadaan penonton 

itu diimplementasikan lebih sebagai suatu 
sebagai konsumen dan sebuah bagian atas 

upaya untuk menyesuaikan diri pada tataran 
suatu kesatuan pertunjukan. Persoalan durasi 

mengkonstruksi pertunjukan dalam 
(pun) pada kenyataannya turut menuangkan 

kerangka memuaskan hasrat penanggapnya. 
pertimbangan atas persoalan etika, di mana 

Pertunjukan dapat berlangsung secara 
sajian yang terlalu lama dinilai akan dapat 

singkat, atau mungkin juga serupa dengan 
menghantarkan penonton hadir dalam 

pertunjukan dakwah. Hal ini sangat 
kejemuan (kebosanan).

tergantung pada kesepakatan yang dibangun 
oleh kelompok itu dengan penanggap. Pada satu sudut pandang, perilaku 

adaptif ini seakan menyuarakan persoalan 
D. Nilai Pesan Dalam “Ngringkês” (Seni) 

atas kesadaran moral suatu masyarakat 
Tradisi

terhadap konstruksi pemahaman etika dan 
Banyak hal dapat diungkapkan dengan estetika. Lihat saja bagaimana pandangan 

melihat suatu fenomena (seni) tradisi sebagai subjektif pelaku jemblungan dalam mema-
29 hami konsep hiburan telah menuntunnya sebuah budaya.  Keberadaan seni yang 

kepada perubahan perilaku di atas panggung, menjadi sebuah bangunan ekspresi atas suatu 
tentu dalam konteks menyajikan pertun-masyarakat, tentu tertuang di dalamnya 
jukan. Konstruksi “ngringkês” diimplemen-berbagai pesan yang itu layak untuk 
tasikan untuk menciptakan sebuah “garap” dipahami. Sebuah sudut pandang, menjadi 
yang proporsional sebagai media hiburan. satu bingkai bagi kita dalam memaknai 

28
Penanggap, adalah orang atau sekelompok orang yang memanfaatkan jasa pelaku jemblungan untuk menampilkan pertunjukannya 

dalam memenuhi suatu kebutuhan-kebutuhan tertentu.
29

Koentjaraningrat,  Kebudayaan Jawa. (Jakarta: Balai Pustaka, 1984).
30

Wawancara dengan Widodo tanggal 31 Januari 2013.



37

“Ngringkês”: Presentasi Atas Pesan Pendidikan (Galih Suryadmaja)

Hadirnya di atas panggung hiburan, lebih jibannya dalam memaknai diri sendiri pada 
menjelaskan unsur kesadaran pelaku atas sebuah kesatuan komunal. Hal itu secara 
kehadiran konsumen (penonton), sehingga tidak langsung akan menciptakan berbagai 
pertunjukan jemblungan ini tidak semata- kerangka nilai dalam kehidupan secara 
mata hadir sebagai sarana untuk memenuhi sistematis. Melalui konstruksi itu kemudian 
kebutuhan estetis pelaku saja, melainkan toleransi, integrasi sosial, gotong royong, 
juga bagi penonton atau penikmatnya dan lain sebagainya akan turut terbangun. 
sebagai pertimbangan dalam meng-
konstruksi “garap”. 

III. PENUTUP
Berpijak pada penjelasan inilah, 

kemudian penulis berfikir akan suatu sikap Melalui fenomena budaya musik itu, 
yang tertuang dan seringkali didengungkan sesungguhnya penulis hendak menegaskan 
secara lisan dalam kehidupan masyarakat bahwa banyak makna pesan tersimpan dalam 
(Jawa). Ungkapan “êmpan papan, êmpan sebuah konstruksi budaya. Hadirnya sebuah 
panggonan” menjadi realitas yang harus kebudayaan tidak lain menjadi sebuah 
dipahami setiap manusia dalam suatu representasi atas pemahaman berbagai nilai 
kehidupan, di mana istilah itu lebih dalam kehidupan masyarakat salah satunya 

31menjelaskan tentang pemahaman akan sikap dalam seni.  Nilai-nilai yang hidup dalam 
tahu diri. Sadar akan keberadaannya dan sebuah bangunan seni, tidak lain merupakan 
menempatkan diri sesuai dengan porsinya suatu pesan yang penting untuk dipahami. 
dalam suatu konteks tertentu. Sesuai, bukan Keberadaan seni tidak hanya sekedar 
hanya sekedar menjadi sebuah posisi untuk menjadi materi untuk dinikmati, melainkan 
bertahan hidup, melainkan sebuah konstruksi juga dihayati, dipahami, dan dipelajari. 
dalam menciptakan kehidupan yang 

Dalam hal ini, seni tidak hanya sekedar harmonis. Setiap manusia pada kenyataan-
menjadi sebuah manifestasi akan ekspresi nya dalam menjalani sebuah kehidupan, 
nilai estetis semata, melainkan juga menjadi selalu berada pada pemahaman akan 
sebuah media dalam menyampaikan keberadaannya sebagai makhluk sosial. 
berbagai makna pesan terkait dengan Hidup di dalam kebersamaan dengan 
keberadaannya sebagai sebuah media berbagai norma yang berlaku. 
pembelajaran bagi masyarakat. Dalam 

Keberadaan norma sebagai hukum tak jemblungan dengan memahami “ngringkês” 
tertulis seringkali dilanggar oleh karena tidak itu, manusia dapat belajar untuk menem-
adanya sanksi hukum yang berlaku kecuali patkan diri dalam berbagai situasi dan 
sanksi sosial. Masyarakat cenderung apriori kondisi. Menempatkan diri tentu saja untuk 
terhadap keberadaan sanksi sosial. Maka tak mencapai titik proporsional agar dapat 
jarang jika kemudian muncul berbagai ekses diterima oleh unsur kehidupan yang lain. Hal 
seperti kesenjangan, kesalahpahaman, sikap ini sejalan dengan pemahaman bahwa 
arogan, dan lain sebaginya dari setiap manusia itu hidup dalam bingkai makhluk 
individu. Sehingga untuk membangun sosial. Persoalan dalam jemblungan ini 
kehidupan sosial yang harmonis tentu saja menjadi satu contoh kecil dari memahami 
sikap tahu diri perlu ditanamkan di setiap kekayaan budaya di negeri ini. Setidaknya, 
individu dalam suatu masyarakat. Menem- hal dapat menginspirasi masyarakat untuk 
patkan diri dalam kondisi sesuai dalam dapat lebih bijak memahami kekayaan 
kerangka tahu diri, tentu saja menghadirkan tradisinya, mempelajari dan merefleksikan-
pemahaman atas kesadaran hak dan kewa- nya di dalam kehidupan.

31
Abdullah, Mitos, Kewibawaan dan Perilaku Budaya. (Jakarta: Pustaka Grafika Kita, 1988), hlm. 8-12.



38

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, T., 1988. Mitos, Kewibawaan dan Perilaku Budaya. Jakarta: Pustaka Grafika Kita.
Ahimsa-Putra, H. S. (Ed.), 2000. Ketika Orang Jawa Nyeni. Yogyakarta: Galang Press.
Bennett, J. W., 1976. The Ecological Transition: Cultural Anthropology And Human 

Adaptation. New York: Pergaman Press Inc.
Creswell, J. W, 2012. Research Design, Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar
Danesi, M., 2012. Pesan, Tanda, dan Makna. Yogyakarta: Jalasutra.
Hastanto, S., 2009. Konsep Pathêt dalam Karawitan Jawa. Surakarta: ISI Press.
Hutcheon, L., 2006. “A Theory of Adaptation” Routledge Taylor & Francis Group: New York.
Koentjaraningrat, 1984. Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka.
Kutanegara, P. M. (2011) "Strategi Adaptasi Masyarakat Sempadan Sungai Code Terhadap 

Perubahan Ekologi Pasca Erupsi Merapi." (Laporan Penelitian). Yogyakarta: 
Universitas Gadjah Mada

Lalu, Y. P., 2010. Makna Hidup dalam Terang Iman Katolik 2, Agama-Agama Membantu 
Manusia Menggumuli Makna Hidupnya. Yogyakarta: Kanisius.

Mappadjantji Amien, A., 2005. Kemandirian Lokal; Konsepsi Pembangunan, Organisasi dan 
Pendidikan dari Perspektif Sains Baru. Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama

Miranti, R., 2003. "Strategi Adaptasi Kelompok Musik Tanjidor dalam Menghadapi 
Perubahan." Tesis. Depok: Universitas Indonesia.

Prawiroatmojo, 1981. Kamus Bausastra Jawa-Indonesia. Jakarta: Gunung Agung
Santosa, 2011. Komunikasi Seni Aplikasi dalam Pertunjukan Gamelan. Surakarta: ISI Press.
Setiawati, R., 2003. "Ritual Dan Hiburan Dalam Tari Topeng." Jurnal Harmonia, Vol. IV 

No.2/Mei Agustus 2003. Semarang: Fakultas Bahasa Dan Seni UNNES 
Sholikhin, K.H. M., 2008. Filsafat dan Metafisika dalam Islam, Sebuah Penjelajahan Nalar, 

Pengalaman Mistik, dan Perjalanan Aliran Manunggaling Kawula-Gusti. 
Yogyakarta: Narasi.

Soedarsono, R.M., 2003. Seni Pertunjukan dari Perspektif Politik, Sosial, dan Ekonomi. 
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Soedarsono, R.M., dan Tati Narawati, 2011. Dramatari di Indonesia, Kontinuitas dan 
Perubahan. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Spiller, H., 2004. Gamelan, The Traditional Sounds of Indonesia. California: ABC-CLIO.
Steward, J. H., 1979. Teori Perubahan Kebudayaan: Metodologi Evolusi Multilinier. (terj.) 

London: University of Illionis Press.
Supanggah, R., 2007. Bothekan Karawitan II: “garap”. Surakarta: ISI Press.
Suryadmaja, G., 2011. "Perubahan Fungsi “Jêmblungan” Dukuh Pentongan Desa Samiran 

Kecamatan Selo Kabupaten Boyolali." Skripsi, Jurusan Etnomusikologi Institut Seni 
Indonesia (ISI) Surakarta.

Sutrisno, M. & H. Putranto (Ed.), 2005. Teori-Teori Kebudayaan. Yogyakarta: Kanisius.



39

Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti (Noor Sulistyobudi)

I. PENDAHULUAN nologi. Modernisasi adalah suatu bentuk dari 
perubahan sosial yang biasanya merupakan 

Indonesia adalah sebagai bangsa yang 
perubahan sosial yang terarah yang 

mempunyai berbagai macam seni budaya 
didasarkan pada suatu perencanaan, yang 

yang berkembang di dalam masyarakatnya. 
dinamakan social planning. Proses mordeni-

Banyaknya jenis ragam seni budaya yang ada 
sasi meliputi bidang-bidang yang luas, 

dan berkembang dalam masyarakat meng-
menyangkut proses disorganisasi, problem 

gambarkan kekayaan ragam seni budaya 
sosial, konflik antarkelompok, dan hamba-

Indonesia.Ragam seni budaya tersebut 1
tan-hambatan terhadap perubahan.meliputi kebudayaan asli Indonesia yang 

tersebar di daerah-daerah seluruh wilayah Arus mordenisasi memang membawa 
Indonesia dan masih bersifat tradisional. kemajuan yang berarti bagi masyarakat, 

namun perlu diperhatikan bahwa arus Sekarang ini kita telah masuk dalam 
modernisasi juga dapat menggerus identitas arus mordenisasi, di mana kita dihadapkan 
dan jati diri bangsa jika kita tidak bisa dengan masuknya kemajuan di berbagai 
menyikapinya dengan baik.Satu di antara bidang, seperti politik, ekonomi, sosial, 
sekian usur kebudayaan yang menonjolkan budaya, serta ilmu pengetahuan dan tek-

SENI KARAWITAN JAWA: PENDIDIKAN BUDI PEKERTI

Noor Sulistyobudi

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jalan Birgjen Katamso 139 Yogyakarta

e-mail:listyobpnb@gmail.com

Naskah masuk : 21-03-2013
Revisi akhir : 15-05-2013

Disetujui terbit : 20-05-2013

JAVANESE KARAWITAN AS MORAL EDUCATION

Abstract

Javanese karawitan or Javanese gamelan music is one of the musical arts that contains moral 
education that can be imparted to the younger generation to filter incoming unsuitable foreign 
cultures. The values contained in the musical arts can be a source of moral teaching materials for the 
community or the younger generation. Using a qualitative approach, this paper examines the moral 
values in the gamelan music. The finding is that in the Javanese karawitan there are significant values, 
such as togetherness, leadership, unity, patriotism, and devotion of the country. These values serve as 
guidelines for the people's behaviour.

Keywords: moral education, karawitan, musical arts

Abstrak

Kesenian karawitan atau gamelan adalah satu dari sekian seni pertunjukan yang mengandung 
pendidikan budi pekerti atau moral. Aspek budi pekerti atau moral tersebut dapat ditanamkan kepada 
generasi muda sebagai filter budaya asing yang masuk. Nilai-nilai yang terdapat dalam kesenian 
karawitan dapat menjadi sumber pembelajaran budi pekerti bagi masyarakat atau generasi muda 
sekarang. Tulisan ini berusaha mengungkapkan dan mengkaji nilai-nilai budi pekerti atau moral yang 
terdapat dalam kesenian karawitan atau gamelan dengan pendekatan kualitatif. Hasil yang diperoleh 
bahwa kesenian karawitan terdapat nilai kebersamaan, kepemimpinan, persatuan, patriotisme, dan 
cinta tanah air. Diharapkan nilai-nilai budi pekerti itu menjadi pedoman bertingkah laku bagi 
masyarakat.

Kata kunci: pendidikan budi pekerti, kesenian karawitan

1
Basrowi, Pengantar Sosiologi. (Bogor: Ghalia Indonesia, 2005), hlm. 173.



40

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

sebagai identitas dan jati diri bangsa adalah II. KARAWITAN DAN NILAI-NILAI 
seni atau kesenian tradisional (karawitan atau BUDI PEKERTI
gamelan). Adanya keanekaragaman kesenian 

A. Kesenian Karawitan
tradisional menunjukkan bahwa sejak dulu 
masyarakat kita sudah mempunyai identitas 1. Karawitan
yang menunjukkan kekhasan mereka sebagai 

Sebelum istilah karawitan mencapai 
suatu kelompokatau suku, dan saat ini kita 

popularitas di masyarakat seperti sekarang 
harus tetap mempertahankan identitas 

ini, dalam kehidupan sehari-hari, khususnya 
kesenian tersebut agar tidak kehilangan 

di lingkungan daerah Jawa Tengah dan 
kekhasan kita sebagai bangsa Indonesia.

Yogyakarta sudah terdengar kata rawit yang 
Pendidikan budi pekerti merupakan artinya halus dan indah. Mengutip dari 

modal yang sangat penting bagi generasi Wonojayo, bahwa karawitan berasal dari 
muda atau masyarakat untuk menghadapi bahasa Jawa rawit yang berarti rumit, 
dampak atau pengaruh negatif kemajuan berbelit-belit, tetapi rawit juga berarti halus, 

3ilmu pengetahuan dan teknologi saat ini. Hal cantik, berliku-liku, enak dan indah.  Begitu 
ini karena jika sejak usia dini anak tidak pula kata ngrawit yang artinya suatu karya 
diajarkan nilai-nilai budi pekerti atau moral seni yang memiliki sifat-sifat yang halus, 

4maka kelak anak beranjak dewasa akan rumit, dan indah.  Dengan demikian, dari dua 
mengembangkan sikap destruktif atau hal tersebut dapat diartikan bahwa seni 
cenderung ke arah brutal. Hal tersebut akan karawitan berhubungan dengan sesuatu yang 
membuat anak memanfaatkan kemajuan halus, dan rumit. Kehalusan dan kerumitan 

2teknologi untuk hal-hal yang negatif. dalam seni karawitan ini tampak nyata dalam 
sajian gending maupun alunan irama lainnya.Kesenian tradisional merupakan sarana 

yang baik untuk pendidikan budi pekerti atau Suhastjarja mendefinisikan seni kara-
moral pada anak atau masyarakat. Dalam witan adalah musik Indonesia yang berlaras 
kesenian tradisional terkandung nilai-nilai non diatonis (dalam laras slendro dan pelog) 
luhur yang bisa diterapkan dalam kehidupan yang garapan-garapannya sudah menggu-
sehari-hari, misalnya dalam kesenian kara- nakan sistem notasi, warna suara, ritme, 
witan atau gamelan. Mempelajari kesenian memiliki fungsi, sifat pathet, dan aturan 
tradisional khususnya karawitan atau garap dalam bentuk instrumentalia, vokalis 
gamelan merupakan satu dari sekian aktivitas dan campuran, enak didengar untuk dirinya 
yang baik bagi proses pendidikan kepri- maupun orang lain. Dengan demikian, secara 
badian, karena dalam kesenian karawitan mudah dipahami, karawitan adalah bentuk 
banyak terkandung nilai-nilai luhur, seperti orkestra dari perangkat musik gamelan atau 
budi pekerti, sopan santun, dan kebijak- karawitan sering diartikan sebagai seni 
sanaan. Dalam proses pendidikan kesenian musik tradisional yang dimainkan dengan 
tradisional karawitan si anak akan diarahkan menggunakan gamelan. Biasanya, seni 
dan dibimbing untuk mampu bersosialisasi musik ini dipentaskan dalam pagelaran seni 
dengan rekan-rekannya, bekerja sama, dan untuk mengiringi tarian, upacara adat, dan 

5melatih kekompakan dalam tim. Oleh karena tembang-tembang bernuansa kedaerahan.
itu, dalam makalah ini akan berusaha 

Kata gamelan berasal dari bahasa Jawa mengungkapkan nilai-nilai budi pekerti apa 
gamel yang berarti memukul/ menabuh, saja yang dapat dibentuk melalui kesenian 
diikuti akhiran -an yang menjadikannya karawitan atau gamelan dengan pendekatan 
sebagai kata benda. Istilah gamelan mem-kualitatif.

2
 Kartini, Tembang Dolanan Anak-Anak Berbahasa Jawa Sumber Pembentukan Watak dan Budi Pekerti. (Surabaya: Balai Bahasa 

Surabaya, 2011),  hlm.2.
3

Wonojoyo, “Gamelan Jawa”. (http://nisyacin.blogdetik.com).
4

Purwadi dan Afendy Widayat,  Seni Karawitan Jawa.  (Yogyakarta: Hasnan Pustaka, 2006), hlm. 78.
5

 Suhastjarja,  “Mengenal Seni Kerawitan.” (http://desa-plajan.blogspot.com,2011),  hlm.2.



41

Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti (Noor Sulistyobudi)

punyai arti sebagai satu kesatuan alat musik Bagi masyarakat Jawa irama suara 
yang dimainkan secara bersama-sama yang gamelan atau karawitan mempunyai fungsi 
sering disebut dengan istilah karawitan. estetika yang berkaitan dengan nilai-nilai 
Istilah gamelan atau kerawitan ini telah lama sosial, moral dan spiritual. Dalam suasana 
dikenal dan juga tersebar di beberapa bagaimana pun suara gamelan atau karawitan 
wilayah Indonesia, seperti Pulau Jawa, Bali, mendapat tempat di hati masyarakat. 
Madura, Sumatra, dan Kalimantan. Akan Gamelan atau kerawitan dapat digunakan 
tetapi, gamelan atau kerawitan yang sangat untuk mendidik rasa keindahan seseorang. 
terkenal adalah berasal dari Jawa. Perlu Orang yang biasa berkecimpung dalam dunia 
diketahui bahwa seni karawitan atau gamelan karawitan, rasa kesetiakawanan akan 
di setiap daerah memiliki ciri khas masing- tumbuh, tegur sapa halus, dan memiliki 
masing sehingga tidak sama dalam memain- tingkah laku yang sopan. Semua itu karena 
kannya. Hal yang membedakannya adalah jiwa seseorang menjadi sehalus gendhing-

9alat yang digunakan, bentuk yang dipakai, gendhing.  Gamelan merupakan alat musik 
bunyi yang dihasilkan, materi yang diberikan yang luwes, karena dapat berfungsi juga 

6serta adat ketika memainkan.  Menurut Dr. untuk pendidikan. Dengan belajar karawitan 
Sumaryono, MA yang disebut gamelan akan terdidik untuk mengenal sifat-sifat 
adalah seperangkat alat musik yang berasal kasar dan halusnya sebuah objek yang 
dari Jawa, sedangkan kerawitan adalah seni dihadapi. Kepekaan inderawi akan tumbuh 
bermain/memainkan/menabuh/ membu- dan berkembang karena dibiasakan untuk 
nyikan seperangkat gamelan yang meng- cepat tanggap terhadap sesuatu yang 
hasilkan alunan irama yang enak yang ditangkap melalui indera pendengaran. 
merupakan perpaduan antara alat musik yang Kemampuan berfikir juga akan terpupuk 
satu dengan lainnya dapat menyatu secara karena dalam karawitan terdapat pembiasaan 
harmonis dengan lantunan syair-syair untuk merencanakan, membuat, mengolah, 

10bernuansa kedaerahan dalam tembang- dan menyajikan.
tembang sehingga akan menjadikan irama 

Menurut Kamiran, kepekaan rasa seni, 7
yang enak/indah didengarkan.

dan kreativitas merupakan unsur yang selalu 
Dari informasi, perbedaan itu adalah berdekatan untuk mengembangkan ide dan 

akibat dari pengungkapan terhadap pan- gagasan, berdasarkan perasaan serta tidak 
dangan hidup orang Jawa pada umumnya. ada keterpaksaan. Kemampuan sosial juga 
Pandangan yang dimaksud adalah: sebagai terdapat pada pembelajaran karawitan yang 
orang Jawa harus selalu memelihara merupakan sebuah bentuk sikap keber-
keselarasan kehidupan jasmani dan rohani, samaan. Kemampuan estetis juga merupakan 
serta keselarasan dalam berbicara dan fokus dari keseluruhan fungsi belajar 
bertindak. Oleh sebab itu, orang Jawa selalu kesenian. Berbicara tentang pendidikan 
menghindari ekspresi yang meledak-ledak karawitan akan ditemukan aspek-aspek lain 
serta berusaha mewujudkan toleransi antar di samping estetika, seperti etika dan 
sesama.Wujud paling nyata dalam seni pengetahuan yang berhubungan dengan ber-

11karawitan atau gamelan adalah suara rebab bagai nilai yang mendalam.
yang berpadu seimbang bunyi kenong, 

2. Jenis-Jenis Karawitankendang dan gambang, serta suara gong pada 
8setiap penutup irama. Ditinjau dari cara penyajiannya, seni 

karawitan atau gamelan dikelompokkan 
6

 Purwadi dan Afendy Widayat,  Op.Cit., hlm. 89.
7

Wawancara dengan Dr. Sumaryono, MA, tanggal 17 Juni 2013.
8

Trimanto, “Sejarah Kerawitan”.  (http://bondann.blogspot.com, 2011), hlm. 3.
9

Purwadi dan Afendy Widayat, Op.Cit., hlm. 128.
10

Kamiran, Pembelajaran Karawitan di Sekolah Dalam Rangka Pendidikan Karakter Bangsa.  (Malang: Pascasarjana Universitas 
Muhammadiyah, tt), hlm. 2.

11
Sri Hastanto, “Pendidikan Karawitan: Situasi dan Angan-angan,” dalam  Jurnal Seni. (Surakarta:  STSI, Edisi Maret, 1997), hlm. 6.



42

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

menjadi tiga jenis, yaitu Karawitan Sekar yang ditemukan. Perkembangan selanjutnya 
(vokal), Karawitan Gending (instrumen), dan dari masa ke masa mengalami perubahan, 
Karawitan Sekar Gending (campuran). baik bentuk, jenis, maupun fungsinya. Dari 

yang sangat sederhana, menjadi sederhana, 
a. Karawitan Vokal (sekar)

kemudian menjadi lebih komplit. Bukti 
Sesuai namanya, penyajian dalam tertua mengenai keberadaan alat-alat musik 

Karawitan Sekar lebih mengutamakan unsur tradisional Jawa dan berbagai macam bentuk 
vokal atau suara. Bagus tidaknya penampilan permainannya dapat ditemukan pada piagam 
Karawitan Sekar sangat bergantung pada Tuk Mas yang bertuliskan huruf Pallawa. 
keahlian sang vokalis ketika melantunkan Kesederhanaan bentuk, jenis dan fungsinya 
“sekar”-nya. Sekar adalah pengolahan vokal tentu berkaitan erat dengan pola hidup 
yang khusus dilakukan untuk menimbulkan masyarakat pada waktu itu. Pada piagam 
rasa seni yang erat berhubungan dengan tersebut terdapat gambar sangka-kala, yaitu 
indra pendengaran. Sekar erat bersentuhan semacam terompet kuno yang digunakan 

12dengan nada, bunyi atau alat-alat pendukung untuk perlengkapan upacara keagamaan.
lainnya yang selalu akrab dan berdampingan.

Kehidupan seni karawitan atau gamelan 
Sekar berbeda dengan berbicara biasa. sejauh ini sudah mengalami perjalanan 

Lantunan sekar mempunyai citarasa seni sejarah yang panjang bersamaan dengan 
yang sangat dalam. Meskipun demikian, munculnya kerajaan-kerajaan besar, seperti 
sekar sangat dekat dengan ragam bicara atau Majapahit, dan Mataram. Di bawah 
dialek. kekuasaan kerajaan-kerajaan tersebut, 

gamelan (seni karawitan) mengalami b. Karawitan Gending (instrumen)
perkembangan yang sangat pesat. Hal itu 

Berbeda dengan Karawitan Sekar, menarik para ilmuwan asing untuk 
Karawitan Gending lebih mengutamakan mempelajari dan mendokumentasikan. 
unsur instrumen atau alat musik dalam Banyak penemuan hasil penelitian yang 
penyajiannya. Macam-macam alat gending dilakukan oleh ilmuwan asing. Sebagian 
/instrumen dalam karawitan cukup banyak, hasil penemuan tersebut selanjutnya 
di antaranya adalah kendang, bonang, digunakan untuk mempelajari  seni 
bonang penerus, demung, saron, peking, karawitan.
kenong dan kethuk, slenthem, gender, gong, 

Perkembangan yang terjadi pada dunia gambang, rebab, siter, suling, dan kempul. 
seni karawitan menggambarkan bahwa seni 

c. Karawitan Sekar Gending (campuran) karawitan merupakan suatu produk 
kebudayaan yang selalu ingin berkembang, Karawitan Sekar Gending merupakan 
menyesuaikan dengan kondisi jaman. Hal ini salah satu bentuk kesenian gabungan antara 
sesuai dengan kodratnya, bahwa seni Karawitan Sekar dan Gending. Dalam 
karawitan sebagaimana cabang seni penyajiannya, karawitan ini tidak hanya 
pertunjukan tradisi lainnya dikategorikan menampilkan salah satu di antara keduanya, 
dalam jenis seni komunal, yaitu seni yang tetapi juga kedua karawitan ini ditampilkan 
lahir dari, oleh, dan untuk masyarakat. secara bersama-sama agar menghasilkan 
Keberadaan dan perkembangannya karawitan yang bagus.
tergantung pada kondisi masyarakat. Dalam 

3. Perkembangan Seni Karawitan konteks yang lain dapat dikategorikan dalam 
bentuk seni yang patronage, yaitu seni jenis Berdasarkan sejarah, keberadaan 
yang mengabdi kepada sesuatu atau gamelan sudah berabad-abad lamanya. Hal 
seseorang yang d ianggap sebagai  ini dapat dibuktikan dari tulisan-tulisan, 
payungnya, sehingga keberadaan dan maupun prasasti-prasasti di dinding candi 

12
Purwadi dan Afendy Widayat, Seni Karawitan Jawa Ungkapan Keindahan dalam Musik Gamelan. (Yogyakarta: Hanan Pustaka, 

2006),  hlm. 7.



43

Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti (Noor Sulistyobudi)

perkembangannya tergantung pada atau kakek dan nenek mereka. Anak muda 
penguasa. sekarang lebih menyukai jika membunyikan 

gamelan sesuka mereka dan dipasangkan 
Pada jaman kerajaan perkembangan 

dengan alat musik dan seni apa saja. 
seni karawitan berjalan pesat. Peran raja 

Walaupun begitu, lewat cara-cara inilah 
sebaga i  penguasa  tungga l  sanga t  

gamelan mendapat jalan untuk lestari.
menentukan hidup dan matinya suatu bentuk 
seni. Seperti yang diutarakan dalam puisi Karawitan atau gamelan bukan sekadar 
abad ke-14 Kakawin Negarakertagama, alat musik tradisional atau objek, tetapi ada 
kerajaan Majapahit mempunyai lembaga spirit di dalamnya, yakni kebersamaan, dan 
khusus yang bertanggungjawab mengawasi yang terpenting di sini adalah manusianya, 
program seni pertunjukan. Begitu pen- yaitu bagaimana mereka merasa dekat 
tingnya seni pertunjukan (karawitan) sebagai dengan gamelan. Hal ini mengapa perlu 
suatu pertanda kekuasaan raja adalah karena demi kelestarian kebudayaan kita 
keterlibatan gamelan dan teater pada sendiri yang sungguh-sungguh adi luhur, 

13 penuh dengan estetika, keharmonisan, upacara-upacara atau ”pesta-ria” kraton.
ajaran-ajaran, filsafat-filsafat, tatakrama, 

Perkembangan seni karawitan berlanjut kemasyarakatan, toleransi, dan pembentukan 
dengan munculnya Kerajaan Mataram. Pada jati diri. Tentunya dengan sarana kerja keras 
jaman ini dianggap sebagai tonggak seni dan iktikad baik memetri atau menjaga seni 
karawitan, terutama untuk gaya Yogyakarta dan budaya sendiri.
dan Surakarta. Tidak hanya penambahan 

B. Nilai-Nilai Budi Pekerti Dalam jenis-jenis gamelan saja, melainkan fungsi 
Kesenian Karawitanseni karawitan pun mengalami perkem-

bangan. Di samping sebagai sarana upacara, 1. Nilai-nilai Terkait Menabuh Instrumen 
seni karawitan juga berfungsi sebagai Gamelan
hiburan. Dahulu seni karawitan produk 

a. Nilai Kebersamaankraton hanya dinikmati di lingkungan kraton. 
Selanjutnya, karena keterbukaan kraton dan Dalam seni karawitan tercipta kondisi 
palilah dalem, seni karawitan produk kraton kegotongroyongan, saling menunggu, saling 
sudah berbaur  dengan masyarakat  menghargai antara instrumen satu dengan 
pendukungnya. yang lainnya. Contohnya, jika gong yang 

dipukul agak terlambat dari ketukannya, 4. Pewarisan Karawitan Pada Generasi Muda
maka pemain yang memegang instrumen 

Pada masa sekarang ini ada kecen- lainnya akan tetap menunggu, sehingga 
derungan perbedaan persepsi yang dilakukan pengrawit yang bertanggungjawab atas 
oleh generasi muda melalui berbagai atraksi instrumen gong memiliki tanggung jawab 
kebudayaan yang pada segi-segi lain yang besar untuk tidak melakukan kesalahan 
kelihatan agak menonjol, tetapi ditinjau dari supaya tidak membuat pengrawit yang lain 
segi yang lain lagi merupakan kemunduran, menunggu.
terutama yang menyangkut gerak-gerak tari 

Manajemen kebersamaan dalam seni dan penyuguhan gending-gending yang 
karawitan itu terjadi secara otomatis, karena dikeluarkan.
adanya pembagian peran sesuai dengan 

Anak muda terlihat kurang tertarik seni instrumen depan dan belakang seperti yang 
karawitan atau gamelan karena kurang dijelaskan di atas. Garap satu dengan yang 
dikenalkan oleh orang tua, bahkan ling- lain dilakukan pula harus secara bersamaan, 
kungan sekolah belum dan tidak mendukung tidak bisa mandiri atau berdiri sendiri kecuali 
anak mengenal gamelan. Bagi generasi mu- ketika memang disengajakan adanya ilustrasi 
da, gamelan sulit diminati kalau dibunyikan tunggal seperti nyuling tetapi konsep 
seperti masa-masa dulu pada era orang tua 

13
Sumarsam, Gamelan: Interaksi Budaya dan Perkembangan Musikan Di Jawa. (Surakarta: Pustaka Pelajar, 2003), hlm. 11-19.



44

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

musikalitasnya tetap harus bersama-sama sendiri. Dengan demikian, seni karawitan 
supaya dapat menghasilkan suara 'stereo' dapat melatih seorang untuk tidak sombong, 
yang indah antara instrumen satu dengan melatih kesabaran, dan menumbuhkan sikap 
lainnya. kearifan. Dalam arti, bahwa setiap peran 

sekeci l  apa pun dalam karawitan 
Dalam seni karawitan itu juga ada 

membutuhkan kerjasama di tiap-tiap 
pembagian wilayah kerja yakni dari yang 

pengrawit untuk mengimplementasikan 
memimpin lagu, memimpin irama, kemudian 

perannya dengan baik supaya suara yang 
ada yang menjadi pelaksana irama, dan 

dihasilkan dapat berbunyi dengan rapih. 
semua itu secara otomatis bekerjasama 

Uniknya dalam seni karawitan, tidak ada 
dengan baik. Karakteristik para pengrawit itu 

konduktor yang memimpin, sehingga 
sendiri biasanya agak berbeda dengan 

keharmonisan dilandaskan pada kesadaran 
karakteristik pemain teater atau penari, 

tiap pemain akan peran masing-masing 
karena bagi pengrawit yang sudah menep 

sehingga tiap pengrawit melatih memimpin 
(memiliki pengendapan rasa), biasanya tidak 

diri sendiri,  memimpin orang lain 
bisa hidup sendiri (tidak bersikap 

(pengendang) dan dipimpin (pendukung 
individual).

irama).
Dengan demikian, apabila dilihat dari 

2. Nilai-nilai Terkait Tembang yang 
cara membunyikannya, karawitan menjadi 

Dilantunkan
sajian seni musik yang nyaman didengar bila 
dimainkan secara bersama penting untuk a. Nilai Persatuan
mencapai hasil musik yang berkualitas. 

Unsur nilai persatuan misalnya terdapat 
Selain itu, juga merupakan pendidikan budi 

dalam lirik lagu Gugur Gunung yang 
pekerti agar kita hidup dalam kebersamaan 

berbunyi sayuk rukun bebarengan ro 
saling bergotong royong, tenggang rasa, 

kancane, di sini memiliki makna sikap 
tepaselira, empan papan bukan waton 

kebersamaan, sedangkan lirik yang berbunyi 
sulaya, menghindari sifat egois dan 

holobis kontul baris memiliki makna 
individualis. Oleh karena itu, tidak heran 

kebersamaan, tertib, dan kompak yang 
apabila pendidikan seni karawitan lebih baik 

dianalogikan dengan kontul yaitu hewan 
diberikan sedini mungkin pada anak-anak 

sejenis burung yang ada di sawah-sawah 14sebagai modal pemahaman kebersamaan. berbaris rapi. Sementara, judul lirik tembang 
Gugur Gunung itu sendiri sudah merupakan b. Nilai Kepemimpinan
konsep filosofis yang bermakna gotong 

Pemimpin bunyi di dalam seni royong. Gotong royong atau kerjasama tidak 
karawitan dipegang oleh seorang pengen- mungkin terwujud jika kerukunan terbeng-
dang. Sebagai seorang pemimpin bunyi, ia kalai. Dengan adanya kerukunan antar-
harus menyadari perannya sebagai pemimpin anggota masyarakat maupun daerah maka 
yaitu memahami pemegang bunyi yang lain, persatuan dan intregitas bangsa akan 
tidak diktator dalam arti tidak bisa seenaknya terwujud. Lirik tembang Gugur Gunung 
membuat tempo cepat atau lambat sesuai adalah sebagai berikut:
kehendaknya seperti posisi konduktor dalam 

Ayo ayo kanca kanca orkestra. Demikian pula untuk pemangku 
Ngayahi karyaning praja lagu atau pendukung irama seperti saron, 
Kene kene kene kene demung dan instrumen-instrumen lain yang 
Gugur gunung tandang gawe sifatnya mendukung maksud dari pimpinan. 
Sayuk sayuk rukun bebarengan ro Bunyi itu juga harus bisa menyesuaikan 
kancanedengan instruksi dari yang disampaikan oleh 
Lila lan legawa kanggo mulyaning pengendang dan tidak bisa seenaknya berdiri 

14
Hartono, “Perkembangan Musikal Seni Karawitan Jawa dan Pengaruhnya Terhadap Masyarakat Pendukungnya,”  

(http://www.dikbangkes-jatim.com, 2012).  Diunduh 6 Maret  2013. 



45

Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti (Noor Sulistyobudi)

negara Maksudnya :
Siji loro telu papat

“Bunga jagung rumah kampung pinggir 
Maju papat papat jalan, berjajar tiga yang tengah bakal 
Diulang-ulungake mesthi enggal rumahku, cempo naik gua, turun ke 

kebun raja, memetik bunga soka rampunge
diberikan ayahanda, maju kau terluka, Holobis kuntul baris
mundur kau hancur, keluarkanlah 

Holobis kuntul baris seluruh pasukanmu, tidak takut 
Holobis kuntul baris tikamanmu, lho ini dada ksatria, lho ini 

15 dada Janaka.” (terjemahan Suyami). Holobis kuntul baris.

c. Cinta Tanah AirMaksudnya :

Kecintaan tanah air ditemukan pada “Mari-mari kawan-kawan, melaksana-
kan tugas negara, sini-sini-sini-sini, syair yang berbunyi ayo kanca hangrungkebi 
bergotong royong bekerja, saiya sekata, sungkem ibu pertiwi. Di sini simbol 
rukun, bersama kawannya, ikhlas handarbeni atau rasa ikut memiliki demi setulus hati demi kemuliaan negara, 

kejayaan ibu pertiwi tersirat. Selanjutnya, satu, dua, tiga, empat, maju empat-
empat, saling mengerahkan pasti cepat kalimat pada syair lagu yang berbunyi nagri 
selesai, Holobis kuntul baris ungkapan kita wus merdika adhedhasar Pancasila 
suara untuk semangat bersama.” menunjukkan bahwa simbol falsafah bangsa (terjemahan Suyami)

Indonesia adalah Pancasila. Lirik lagu 
b. Nilai Patriotisme lainnya yang mengandung pendidikan 

berbangsa adalah judul lagu Turi Putih. Hal Pendidikan berbangsa melalui unsur 
ini karena apabila memahami lirik lagu patriotisme muncul dalam lirik lagu Kem-
tersebut, secara emosional akan tumbuh rasa bang Jagung yang berbunyi jokna sabalamu 
memiliki dan mencintai bangsa Indonesia ora wedi dan dipertegas dengan syair 
seutuhnya berdasarkan Pancasila.berikutnya iki lho dhadha satriya iki lho 

dhadha Janaka. Meski terkesan besar hati Lagu Ilir-ilir dapat juga dijadikan 
atau membanggakan diri sendiri, namun kata contoh lagu dalam aspek berbangsa. Hal ini 
satriya mengarah pada penunjukan seorang karena mengandung unsur harapan kemer-
pembela kebenaran siap sedia membela dekaan. Ini ditemukan beberapa lirik atau 
bangsa. Lirik lagu ini memberikan nilai syair atau teks yang dapat ditafsirkan atau 
pendidikan agar generasi muda diajarkan dipahami sebagai ungkapan sikap kepedulian 
bersikap ksatria dan memiliki tekad bela terhadap kemerdekaan bangsa Indonesia. 
negara. Adapun lirik lagu “Kembang Dengan memahami simbol dan makna lagu-
Jagung” sebagai berikut: lagu berunsur harapan kemerdekaan seperti 

Ilir-ilir diharapkan akan tumbuh semangat Kembang jagung omah kampung 
mengisi kemerdekaan bagi generasi muda. pinggir lurung, 
Adapun lirik lagu Ilir-ilir adalah sebagai Jejer telu sing tengah bakal omahku,
berikut:Cempo munggah guwa

Mudhun nyang bonraja, Ilir-ilir tandure wus sumilir
Methik kembang soka dicaoske kanjeng Tak ijo royo-royo tak sengguh temanten 
rama, anyar
Maju kowe tatu, mundur kowe ajur, Bocah angon-bocah angon penekna 
Jokna sabalamu ora wedi sudukanmu, blimbing kuwi
Iki lho dhadha satriya, Lunyu-lunyu penekna kanggo mbasuh 

16
Iki lho dhadha Janaka. dododira

Dododira-dododira kumitir bedhah ing 
15

 Afifah, “Gugur Gunung Lagu Daerah.”  (http://afifahnurdianaputri.blogspot.com, 2010), hlm. 4.
16

Ucik Fuadhiyah, “Simbol dan Makna Kebangsaan dalam Lirik Lagu-lagu Dolanan Dan Implementasinya,” dalam  Lingua Jurnal 
Bahasa dan Sastra. Vol. VII, 1 Januari. (Semarang: 2011), hlm. 121.



46

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

pinggir yang sesuai dengan kognitif dan usia anak 
Domana jlumatana kanggo seba antara lain ada tembang-tembang Gundhul-
mengko sore gundhul Pacul (terdapat nilai kepemimpin-
Mumpung gedhe rembulane, mumpung an), Welingku (nilai berbudi luhur), Bocah 
jembar kalangane Kesed (nilai semangat/giat), Jamuran (nilai 

17Ya soraka sorak hore. kerukunan), dan lain sebagainya.

Maksudnya :

“Bangunlah, tanamannya sudah tumbuh III. PENUTUP
sudah menghijau, ku kira temanten baru, 

Berdasarkan pemaparan tentang nilai-anak gembala, anak gembala oanjatkan 
blimbing itu, walau licin panjatkan nilai pendidikan budi pekerti yang berkaitan 
untuk membasuh kain dodotmu, kain dengan kesenian karawitan, maka dapat dodotmu, kain dodotmu, berkibar robek 

diambil suatu kesimpulan, bahwa seni di tepi, jaitlah, telisihlah untuk 
karawitan atau gamelan merupakan sarana menghadap nanti sore, senyampang 

bulan purnama, senyampang luas yang baik untuk menanamkan pendidikan 
arenanya, mari bersorak sorai.” nilai budi pekerti atau moral pada anak atau (terjemahan Suyami).

masyarakat.  Dalam seni karawitan 
Untuk memahami berbangsa dan terkandung nilai-nilai luhur yang bisa 

bertanah air, tentu saja seseorang harus diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, baik 
paham tentang komponen-komponen yang dalam lagu atau tembang dan cara menabuh 
ada dalam sebuah negara. Generasi muda gamelan pun memberikan nilai-nilai budi 
tersebut harus memahami dengan benar pekerti. Dalam cara menabuh instrumen 
falsafah hidup bangsa, lambang negara dan gamelan terdapat nilai kebersamaan saling 
filosofinya, bendera merah putih dan bergotong royong, tenggang rasa, tepa slira, 
maknanya, dan juga lagu kebangsaan melatih kekompakan tim, dan kepemimpian. 
"Indonesia Raya". Sementara dalam lagu atau tembang yang 

dinyanyikan, misalnya lagu atau tembang Syair dari tembang-tembang tersebut di 
Gugur Gunung ada nilai persatuan, Kembang atas, merupakan contoh dari sekian lagu 
Jagung mengandung nilai patriotisme, dan dolanan yang pantas untuk disosialisasikan 
tembang Turi Putih serta Ilir-ilir terkandung dan diajarkan pada generasi muda. Selain itu, 
nilai cinta tanah air. Oleh karena itu, di era bisa dinyanyikan dalam seni karawitan atau 
globalisasi saat ini nilai pendidikan budi gamelan, dalam rangka penyampaian nilai-
pekerti yang terdapat dalam kesenian nilai budi pekerti atau moral pada anak dan 
karawitan menjadi salah satu alternatif semua masyarakat. Sebetulnya masih banyak 
ditanamkan dan diajarkan. Dengan adanya lirik lagu atau tembang yang dapat 
budi pekerti yang baik maka akan menjadi diterapkan terutama pada anak dalam 
masyarakat yang lebih dihargai dan kaitannya dengan pendidikan budi pekerti 
bermanfaat.atau moral. Ardiyanti mengatakan, lagu-lagu 

17
 Ardiyanti, “Makna Teks Lagu Dolanan Jawa,” Skripsi . (Semarang: Jurusan Bahasa dan Sastra, 2003), hlm. 19.

DAFTAR PUSTAKA

Afifah , 2010. “Gugur Gunung Lagu Daerah.” (http://afifahnurdianaputri. blogspot.com). 
Diakses Senin 11 Maret 2013.

Ardiyanti, 2003. “Makna Teks Lagu Dolanan Jawa.” Skripsi (Semarang: Jurusan Bahasa dan 
Sastra).

Basrowi, 2005. Pengantar Sosiologi. (Bogor: Ghalia Indonesia).
Fuadhiyah, U., 2011. “Simbol dan Makna Kebangsaan dalam Lirik Lagu-lagu Dolanan dan 

Implementasinya,” dalam Lingua, Jurnal Bahasa dan Sastra, Vol. VII, 1 Januari. 



47

Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi Pekerti (Noor Sulistyobudi)

(Semarang).
Hartono, 2012. “Perkembangan Musikal Seni Karawitan Jawa dan Pengaruhnya Terhadap 

Masyarakat Pendukungnya”, (http://www.dikbangkes-jatim.com). Diunduh 6 Maret 
2013.

Hastanto, S., 1997. “Pendidikan Karawitan: Situasi dan Angan-angan,” dalam Jurnal Seni. 
(Surakarta: STSI, Edisi Maret).

Kamiran, tt. Pembelajaran Karawitan Di Sekolah Dalam Rangka Pendidikan Karakter 
Bangsa. (Malang: Pascasarjana Universitas Muhammadiyah).

Kartini, 2011. Tembang Dolanan Anak-Anak Berbahasa Jawa Sumber Pembentukan Watak 
dan Budi Pekerti. (Surabaya: Balai Bahasa Surabaya).

Purwadi dan Afendy Widayat, 2006.Seni Karawitan Jawa. Ungkapan Keindahan dalam 
Musik Gamelan. (Yogyakarta: Hanan Pustaka).

Suhastjarja, 2011. “Mengenal Seni Karawitan.” (http://desa-plajan.blogspot.com). Diakses 
Kamis, 7 Maret 2013.

Sumarsam, 2003. Gamelan: Interaksi Budaya dan Perkembangan Musikan di Jawa. 
(Surakarta: Pustaka Pelajar).

Trimanto, 2011. “Sejarah Karawitan.” (http://bondann.blogspot.com). Diakses Kamis 7 
Maret 2013.

Wonojoyo, tt.,“Gamelan Jawa.” (http://nisyacin.blogdetik.com). Diakses Kamis 7 Maret 
2013.



49

Nilai Gotong-royong Dan Tenggang Rasa  Dalam Kotekan Lesung Banyumasan (Ipong Jazimah)

I. PENDAHULUAN untuk istilah Banyumasan yaitu wilayah-
wilayah di Jawa Tengah yang masih 

Banyumas adalah nama sebuah 
menggunakan bahasa ngapak sebagai bahasa 

kabupaten di provinsi Jawa Tengah dengan 
percakapan sehari-hari seperti Kebumen, 

ibukotanya Purwokerto. Karesidenan 
Banjarnegara,  Banyumas,  Cilacap,  

Banyumas atau sekarang Eks-Karesidenan 
Purbalingga, Pemalang, Tegal, Brebes, 

Banyumas adalah wilayah yang terdiri dari 4 
bagian timur dan pesisir Cirebon (Indrama-

kabupaten yaitu Kabupaten Banyumas 
yu).

sendiri, Kabupaten Cilacap, Kabupaten 
Purbalingga, dan Kabupaten Banjarnegara. Budiono Herusatoto dalam bukunya 
Pengertian yang lebih longgar diberikan Banyumas Sejarah Budaya Bahasa dan 

NILAI GOTONG-ROYONG DAN TENGGANG RASA 
DALAM KOTHEKAN LESUNG BANYUMASAN

Ipong Jazimah

Prodi Pendidikan Sejarah Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan
Universitas Muhammadiyah Purwokerto (UMP)

Jalan Raya Dukuhwaluh, Dukuhwaluh, Kembaran, Purwokerto, Jawa Tengah. 
e-mail:nyai_jazimah@yahoo.com

Naskah masuk : 02-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013

Disetujui terbit : 20-05-2013

THE GOTONG ROYONG VALUE IN KOTHEKAN LESUNG 
BANYUMASAN

Abstract

This paper aims to reveal the gotong royong (mutual help) and tenggang rasa (tolerant) values in 
Kotekan Lesung (rice pounding music) of Banyumas style. Rice pounding is normally done by a group 
of women using a lesung (canoe-like log) and alu (a stout pole to pound the rice). From the sound 
produced during the rice pounding, a music is born which is called Kotekan Lesung. The women make 
the music as they are pounding rice to avoid getting bored. Rice pounding is rarely done by one person, 
because it will take along time to finish the work. Today Kotekan Lesung, a symbol of agrarian society, 
has become a performing art which contain the values of gotong royong and tenggang rasa. This paper 
is hoped as a stimulant for young people to trigger their spirit to digest the moral of the wisdom of the 
agrarian society.

Keywords:  moral, kothekan lesung, agrarian society.

Abstrak

Tulisan ini bertujuan untuk mengungkap nilai gotong royong dan tenggang rasa sebagai bagian 
dari pendidikan budi pekerti yang terdapat dalam kesenian kotekan lesung Banyumasan. Aktivitas 
menumbuk padi umumnya dilakukan oleh perempuan dengan menggunakan peralatan lesung dan alu. 
Dari aktivitas menumbuk inilah kemudian lahir kesenian kotekan lesung. Para perempuan 
memainkan lesung sebagai penghibur hati sambil bekerja agar tak mudah lelah dan bosan. Pada 
kotekan lesung kaya akan pendidikan budi pekerti bernuansa kearifan lokal. Pada saat perempuan 
menumbuk padi di dalam lesung, jika dilakukan seorang diri maka membutuhkan waktu yang sangat 
lama agar padi terpisah dari kulitnya dan menjadi beras. Namun, jika dilakukan bersama-sama akan 
selesai lebih cepat. Pada tahapan ini, nilai gotong royong dan tenggang rasa antarmasyarakat 
terpupuk. Kesenian tradisional kothekan lesung Banyumasan menjadi simbol masyarakat agraris. 
Diharapkan tulisan ini mampu membangkitkan kembali semangat generasi muda untuk mencermati 
dan meresapi nilai budaya kita sebagai masyarakat agraris yang kental akan nilai budi pekerti yang 
bertumpu pada kearifan lokal.

Kata kunci: budi pekerti, kothekan lesung, masyarakat agraris



50

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

1 berbagai ikatan tradisional. Salah satunya Watak  mengkategorikan wong Banyumasan 
yang sangat dipatuhi yaitu ikatan desa. Ikatan adalah orang-orang yang berbicara menggu-
desa adalah ikatan yang bersifat horisontal  nakan dialek Banyumasan atau ngapak. 
yang dapat mengikat semua anggota Sebagai bahasa ibu bagi orang-orang 
masyarakat sehingga mereka memiliki rasa Banyumasan, ngapak memiliki ciri nadanya 
kebersamaan sebagai wujud masyarakat keras, bergelutuk atau terdengar seperti 

3
tergesa-gesa dan logatnya kental disertai yang bersifat komunal.  Sifat komunal itu 
mulut yang mecucu atau maju ke depan. Luas terlihat dari cara mereka bekerja saat 
penggunaan dialek Banyumasan memang mengolah sawah dan menikmati hasil panen. 
jauh berbeda dengan luas wilayah Pembagian kerja saat menanam padi yang 
administratif  Banyumas. sudah ada sejak zaman nenek moyang kita 

juga merupakan ciri masyarakat petani, yaitu 
Orang Banyumasan memiliki watak 

laki-laki bertugas sebagai pengolah tanah 
khas seperti cowag (berbicara dengan suara 

dan perempuan yang menanam. Demikian 
keras), mbloak (berbicara seolah serius 

juga ketika proses memanen, saat padi telah 
namun akhirnya humoris), dablongan 

dipanen, perempuan bertugas sebagai 
(seenaknya sendiri ketika mengkritik), 

penumbuk padi untuk memisahkan beras dari 
ndobos (berebut saling mengeluarkan ide), 

gabahnya dan laki-laki yang bertugas 
mbanyol (bercanda), dan ndopok (berkumpul 

mengangkutinya.2
saling mengeluarkan pendapat).  Kekhasan 

Aktivitas menumbuk padi umumnya watak orang Banyumasan ini menjadi ciri 
dilakukan oleh perempuan dengan meng-tersendiri selain logat bahasanya yang 
gunakan peralatan lesung dan alu. Dari memang sudah terkenal cablak. Karakter 
aktivitas menumbuk padi inilah kemudian yang kuat ini pada umumnya tetap 
lahir kesenian kothekan lesung. Para dipertahankan oleh orang Banyumasan wa-
perempuan memainkan lesung sebagai laupun mereka telah bermigrasi ke wilayah di 
penghibur hati sambil bekerja agar tak luar Banyumasan. Karakter kuat orang 
mudah lelah dan bosan. Kesenian tradisional Banyumasan dilambangkan oleh salah satu 
Indonesia kothekan lesung menjadi simbol tokoh punakawan bernama Bawor yang 
masyarakat kita yang agraris. Tanah melambangkan watak orang Banyumas yaitu 
pertanian menempati posisi yang penting adoh ratu cedhak watu, yaitu jauh dari tata 
dalam kehidupan masyarakat agraris pergaulan kraton dan dekat dengan 
sehingga kehidupan sosial pun tak bisa kehidupan alamiah.
dilepaskan dari tanah pertanian.

Wilayah geografis Banyumasan dialiri 
Masyarakat agraris tradisional kerap banyak sungai di antaranya Sungai Comal, 

digambarkan sebagai masyarakat yang Sungai Serayu, Sungai  Kebuyutan, Sungai 
homogen dari segi kepercayaan dan Klawing, Sungai Gung, dan Sungai Bodho. 
kebiasaan. Kothekan lesung yang awalnya Banyumas juga dikenal memiliki banyak 
hanya menjadi hiburan di sela-sela pekerjaan pegunungan di antaranya Gunung Kendeng, 
menumbuk padi tumbuh berkembang Gunung Perahu, dan Gunung Slamet. Secara 
menjadi seni budaya yang layak untuk keseluruhan Banyumasan adalah wilayah 
dipertunjukkan sekaligus sebagai simbol yang subur dengan curah hujan yang cukup 
masyarakat agraris.tinggi sehingga cocok untuk pertanian dan 

perkebunan. Cilacap bahkan kerap disebut Tulisan ini akan mengkaji tentang nilai-
sebagai daerah lumbung padi. nilai moral yang ada dalam kesenian kotekan 

lesung yaitu nilai gotong royong dan Wong Banyumasan sejak awal tumbuh 
tenggang rasa. Hal ini penting mengingat sebagai masyarakat agraris terikat oleh 

1

2
Ibid., hlm. 179-180.

3
Sukardi, Banyumas dalam Kancah Perubahan Sosial dan Pergeseran Nilai. (Purwokerto: UMP Press, 2010), hlm. 36.

Budiono Herusatoto, Sejarah Budaya Bahasa dan Watak. (LkiS, Yogyakarta, 2008), hlm. 20.



51

Nilai Gotong-royong Dan Tenggang Rasa  Dalam Kotekan Lesung Banyumasan (Ipong Jazimah)

generasi muda bangsa kita hampir terkikis 
jiwa gotong royong dan tenggang rasanya 
akibat perkembangan teknologi yang 
terkadang mengabaikan sisi moral manusia. 
Tulisan ini menjadi menarik karena sebagai 
masyarakat agraris, setiap hari kita makan 
nasi, namun lupa atau bahkan tidak tahu sama 
sekali proses bagaimana nasi bisa hadir di 
meja makan kita setiapa hari, dan apa saja 
nilai-nilai penting di balik proses tersebut. 

II. KOTHEKAN  LESUNG

Kesenian kothekan lesung adalah 
kesenian tradisional Indonesia yang terdiri Gambar lesung dan alu (dokumentasi pribadi)

dari lesung dan alu. Lesung adalah sebatang 
5pemberitahuan kelahiran seorang bayi.  kayu balok yang panjangnya ± 2 m dengan 

Bunyi-bunyian kothekan lesung mengingat-lebar  ± 30 cm. Bagian tengah lesung diberi 
kan warga masyarakat untuk berkumpul lubang dengan ukuran panjang 100 cm, lebar 
membantu segala keperluan untuk menyam-20 cm dan kedalaman 20 cm. Alu adalah 
but kelahiran seorang bayi. Ibu Sarmidah pemukul lesung yang panjangnya  ± 150 cm 
mengatakan bahwa suara alunan musik dengan diameter ± 6 cm. Alu dapat bervariasi 
kothekan lesung pada masa dahulu juga dari panjang dan diameternya sesuai dengan 
untuk tanda adanya gerhana bulan, sambil selera pemakai. Lesung dan alu digunakan 
membunyikan kothekan lesung sambil untuk menumbuk atau merontokkan padi. 
meneriakkan “Ana grono..ana grono (ada Ukuran besar kecilnya lesung menunjukkan 

6gerhana).  Kothekan lesung memang status sosial seseorang, karena semakin kaya 
umumnya dimainkan oleh perempuan, akan semakin besar pula lesung yang 

4 namun di beberapa tempat laki-laki juga ikut dimiliki.  Kegiatan memukulkan alu ke 
andil.lesung untuk merontokkan padi meng-

hasilkan suatu bunyi-bunyian yang Desa Sumampir Kecamatan Rembang 
kemudian disebut kesenian kothekan lesung. Kabupaten Purbalingga adalah salah satu 
Nama kothekan lesung diambil dari suara daerah yang melestarikan kothekan lesung 
yang ditimbulkan yaitu “tek…tek…tek… Banyumasan. Pemain kothekan lesung bisa 
dung”. terdiri dari empat sampai enam orang dengan 

pembagian suara tersendiri. Jenis suara Masa panen bagi masyarakat agraris 
arang adalah memukul lesung dengan merupakan sebuah perayaan sehingga 
arang-arang (jarang-jarang), kerep adalah aktivitas panen dijalankan dengan segala 
memukul lesung dengan kerep-kerep kegembiraan. Sembari bekerja merontokkan 
(memukul dengan kecepatan tinggi), dung-padi para perempuan memainkan kothekan 
dung dan gendhong adalah ketika suara yang lesung, penuh semarak dan gembira menjadi 
dihasilkan “dung-dung” dan “dong-dong” pemandangan  umum selama masa panen. 

7seperti namanya.  Paduan dari berbagai Selain sebagai alat penumbuk padi, awalnya 
macam jenis pukulan tersebut dilakukan kotekan lesung juga digunakan untuk 

4
Siti Aesijah, “Makna Simbolik dan Ekspresi Musik Kothekan,” dalam Harmonia Jurnal Pengetahuan dan Pemikiran Seni, Vol. 8 No. 

3. (Unnes: Semarang, 2007), hlm. 30.
5

Sigit Astono, “Lesung Banarata Karawitan di Akar Rumput,” dalam Keteg: Jurnal Pengetahuan-Pemikiran & Kajian tentang Bunyi. 
Volume 2 No.1 Mei. (Surakarta: STSI, 2002), hlm. 1-2.

6
Wawancara dengan Ibu Sarmidah, pemain kothekan lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga 

(Tanggal 27 Februari 2013).
7

Sigit Astono, Ibid., hlm. 2.



52

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

dengan ritmis dan harmonis sehingga 2. Penatahan: proses ini dimulai dari bagian 
terciptalah musik merdu kothekan lesung terluar kayu yaitu bagian yang akan 
t e k … . t e k … t e k … d u n g … t e k … d u n g …  digunakan sebagai bagian bawah, 
tek...dung….dong. kemudian ke arah samping kiri, samping 

kanan, dan terakhir penatahan bagian atas. 
Lesung dan alu dibuat dari kayu pohon 

nangka, jati, atau manggis. Ketiga pohon Proses pembuatan lesung secara 
tersebut sangat mudah didapatkan di Desa keseluruhan membutuhkan waktu 4-5 hari. 
Sumampir. Pembuatan lesung tak bisa Penebangan kayu membutuhkan waktu 2-3 
sembarangan karena harus menggunakan hari sementara penatahan relatif lebih singkat 
hitungan hari agar kualitas lesung yang yaitu 1-2 hari saja. Berbeda dengan lesung, 
dihasilkan bagus. Saat memilih pohon yang pembuatan alu lebih sederhana karena hanya 
akan dipotong untuk membuat lesung, harus tongkat biasa, dengan ukuran yang 
menghindari mangsa kawolu yaitu masa di bervariatif tergantung pengguna, baik dari 

8 segi panjang atau lingkarnya. mana hujan turun dengan deras.  Apabila 
dipaksakan memotong pohon pada mangsa Zaman dahulu, saat lesung masih 
kawolu maka kayu akan mengandung air digunakan untuk  menumbuk padi, dalam 
yang berlebih, sehingga kayu menjadi lunak, pembuatan lesung masih melibatkan seorang 
mudah membusuk dan rusak. Selain itu, dukun. Dukun ini bertugas memberi doa-doa 
dalam memilih pohon haruslah yang agar lesung selesai tepat waktu dan 
kondisinya baik yang dapat dikenali dengan membawa rejeki bagi pemiliknya. Perubahan 
melihat kulit luar pohon yang bersih dan zaman memaksa masyarakat untuk ikut 
tidak berjamur serta mempunyai lingkar berubah sehingga lesung tak lagi digunakan 
antara 150-200 cm. karena telah digantikan oleh mesin. Seperti 

halnya lesung,  demikian pula dukun sudah Penebangan pohon untuk membuat 
tidak lagi eksis.  lesung pun tak bisa sembarangan karena 

harus memperhatikan tehnik-tehniknya. Masyarakat di Desa Sumampir 
Menurut Bapak Wiryatruna bagian pohon meyakini bahwa kesenian kothekan lesung 
yang akan digunakan untuk membuat lesung mempunyai makna simbolis yang dalam 
adalah bagian pangkal batang ke atas dan terkait dengan lambang kesuburan. Lesung 9pangkal akar utama.  Untuk mendapatkan diyakini sebagai lambang alat kelamin 
bagian tersebut, pohon harus ditumbangkan perempuan sementara alu diyakini sebagai 
terlebih dahulu mulai dari akarnya dengan lambang alat kelamin laki-laki. Menurut 
cara menggali tanah di sekitar pohon Budiono Herusatoto segala bentuk dan 
mengikuti arah tumbuh akar pohon. macam kegiatan simbolik dalam masyarakat 
Pembuatan lesung tidak menggunakan tradisional merupakan upaya pendekatan 
gergaji namun menggunakan pethel, 10  manusia kepada Tuhan. Masyarakat 
wadung, tatah, dan gandhen. Tahapan meyakini bahwa kothekan lesung adalah 
membuat lesung adalah sebagai berikut: sumber penghidupan bagi manusia, karena 

padi adalah makanan pokok penduduk Jawa 1. Tahap pengukuran: kayu yang akan 
sementara perempuan adalah yang mela-menjadi titik-titik tatahan diukur dahulu 
hirkan generasi penerus umat manusia. untuk mengetahui seberapa besar ukuran 
Perlakuan terhadap lesung adalah wujud liang tumbuk padi. Pada umumnya 
syukur masyarakat terhadap rahmat Tuhan.menggunakan ukuran panjang 2 m, lebar 

30 cm, dan kedalaman 20 cm. 

8
Wawancara dengan Bapak Wiryatruna, pembuat lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga (Tanggal 27 

Februari 2013).
9

Ibid.
10

Budiono Herusatoto,  Simbolisme Jawa. (Yogyakarta: Ombak, 2008b), hlm. 49.



53

Nilai Gotong-royong Dan Tenggang Rasa  Dalam Kotekan Lesung Banyumasan (Ipong Jazimah)

Suara yang ditimbulkan dari pukulan menjadi upah, jika tak ada upah maka tak ada 
alu ke lesung menurut Ibu Sutarmi dapat kerja. Demikianlah, sehingga suara harmonis 

11 kothekan lesung hilang ditelan bisingnya dikategorikan sebagai berikut:
suara mesin penggiling padi. Kothekan 

1. Kotek siji bunyinya “tek tek tek”. lesung masa kini hanya meninggalkan jejak 
2. Kotek loro bunyinya “kotek kotek kotek”. sebagai seni pertunjukan yang dimainkan 
3. Kotek telu bunyinya “dung tek dung tek saat ada acara tertentu tanpa lagi berfungsi 

dung”. sebagai simbol budaya agraris.  
4. Kotek papat atau gendhong bunyinya 

Sejalan dengan perubahan zaman, “tung tung tung dong”.
kothekan lesung masa kini sebagai seni 

Pemain kotek siji, kotek loro dan kotek pertunjukan dimainkan saat bulan puasa 
telu memainkannya di bagian dalam lesung, sambil menunggu waktu berbuka. Selain itu 
sementara kotek papat di bagian luar lesung. juga pada saat perayaan hari kemerdekaan 17 
Suara-suara yang dihasilkan dari kothekan Agustus, kadang kala juga dijadikan ajang 
alu ke lesung tersebut dimainkan dengan perlombaan. Kothekan lesung hanya bisa 
ritme yang harmonis sehingga enak didengar dimainkan oleh generasi tua, sisa-sisa zaman 
dan menghibur. Ketrampilan memainkan alu dahulu. Anak-anak muda sudah jarang yang 
dan lesung menjadi sebuah musik yang ritmis bisa memainkan walaupun di beberapa 
didapatkan hanya dari kebiasaan menumbuk tempat ada yang memasukkannya sebagai 12padi, tanpa perlu latihan khusus.  Penum- ekstrakurikuler di sekolah agar anak-anak 
bukan padi yang dilakukan di dekat lumbung tidak lupa dengan asal-muasal budayanya. 
padi memudahkan perempuan untuk bekerja, Selain itu, pendidikan seni untuk mengantar-
seka l igus  menghibur  d i r i  dengan  kan peserta didik menuju gerbang penga-
mengharmoniskan suara kothekan alu dalam laman estetis sehingga pada suatu saat nanti 
lesung. Kebersamaan dan saling gotong mereka dapat menjadi manusia yang 
royong dalam menumbuk padi hampir setiap memiliki kecerdasan intelektual dan 
masa panen membuat tangan-tangan mereka keindahan moral.
terampil memainkan kothekan lesung. 

Di Desa Sumampir grup kothekan Namun sangat disayangkan keterampilan 
lesung terbentuk di setiap RT dengan memainkan kothekan lesung tersebut saat ini 
anggotanya adalah ibu-ibu. Setiap perayaan hanya dimiliki perempuan-perempuan yang 
hari kemerdekaan, grup-grup kothekan sudah lanjut usia, karena perempuan masa 
lesung tersebut dilombakan. Seragam yang kini telah dimanjakan dengan mesin.
biasa dipakai adalah baju kebaya dan kain 
nyamping untuk bawahannya, aksesorisnya A. Kothekan Lesung Masa Kini
adalah selendang yang diikatkan di pinggang 

Masuknya teknologi pertanian seperti 14dengan kosmetika sederhana berupa bedak.  
traktor dan mesin penggilingan padi ke Pakaian dan kosmetik yang sederhana itu 
pedesaan sebagai basis wilayah agraris menggambarkan kesederhanaan hidup 
menimbulkan perubahan struktur, kultur, dan masyarakat agraris.13interaksional di pedesaan.  Masyarakat 

Di desa yang lain kothekan lesung hadir beralih dari membajak dengan kerbau sapi ke 
dalam wajah yang berbeda setelah mendapat traktor, dari menumbuk padi dengan lesung 
sentuhan tangan dingin Karsono pemimpin ke mesin penggilingan padi. Kegotong-
grup kesenian Laras Kerti. Di Desa royongan mulai pudar karena beralih 

11
Wawancara dengan Ibu Sutarmi, pemain kothekan lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga, tanggal 

27 Februari 2013.
12

Wawancara dengan Ibu Kharti, pemain kotekan lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga, tanggal 27 
Februari 2013.

13
Munandar Soelaiman,  Dinamika Masyarakat Transisi. (Yogyakarta, Pustaka Pelajar, 1998), hlm. 121.

14
Wawancara dengan Ibu Kharti, pemain kotekan lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga, tanggal 27 

Februari 2013.



54

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

P a d a m a r a ,  K e c a m a t a n  P a d a m a r a  mengerahkan tenaga dari luar keluarga. Dari 
Purbalingga kothekan lesung dikolaborasi- sinilah konsep gotong royong dikembangkan 

15 lebih jauh. Budaya gotong royong adalah kan dengan genjring (rebana) dan calung.  
bagian dari kehidupan berkelompok Paduan musik baru ini dimainkan oleh lima 
masyarakat Indonesia, dan merupakan orang penabuh lesung, pemain satu set 
warisan budaya bangsa. Nilai dan perilaku genjring dan pemain dua gambang serta satu 
gotong royong bagi masyarakat Indonesia kendhang yang merupakan bagian dari 
sudah menjadi pandangan hidup, sehingga calung. Dengan adanya kolaborasi yang baru 
tidak bisa dipisahkan dari aktivitas ini diharapkan kesenian kothekan lesung 
kehidupannya sehari-hari. Rasa kekeluarga-lebih dapat dinikmati oleh khalayak apalagi 
an yang hirarkis, tolong-menolong, musya-dimainkan dengan alunan lagu-lagu Jawa 
warah, gotong royong merupakan bagian dari yang populer seperti Perahu Layar, Ande-

18
ande Lumut, dan lain sebagainya. kebudayaan Jawa.  Pada konsep gotong 

royong juga telah ada jiwa tolong menolong 
Demi menghidupkan seni pertunjukan 

dan solidaritas sosial. 
kothekan lesung, panitia perayaan Cap Go 
Meh di Kelenteng Boen Tek Bio Banyumas Pada prakteknya konsep gotong royong 
menghadirkan kothekan lesung sebagai memiliki kecenderungan untuk saling 
musik hiburan. Terdengar alunan lagu membantu di antara warga masyarakat. 
mengiringi suara alu yang ditabuhkan di Semangat kebersamaan yang tercermin 
badan lesung mengisi kemeriahan Cap Go dalam kerja gotong royong mengarah pada 
Meh “lumbung desa pra tani padha makarya, upaya membantu dan melindungi sesama 
ayo dhi njupuk pari nata lesung nyandhak warga masyarakat dari kondisi keterbatasan 
alu, ayo yu padha maju yen wis rampung nuli tenaga maupun dana. Aspek positif dari 
adang, ayo kang dha tumandang nosoh beras gotong royong adalah berkembangnya 

16 tenggang rasa terhadap orang lain dan upaya nata lumpang.”  Lagu ini menggambarkan 
untuk saling memahami kesulitan-kesulitan ajakan untuk menumbuk padi menjadi beras 
yang dihadapi oleh orang lain.agar dapur tetap bisa mengepul. Selain untuk 

memeriahkan Cap Go Meh, pertunjukan seni 19
Koentjaraningrat  membagi dua jenis 

kothekan lesung dimaksudkan agar masya-
gotong royong yang dikenal oleh masyarakat 

rakat Banyumas kembali meresapi nilai-nilai 
Indonesia; gotong royong tolong menolong 

gotong royong yang ada pada kesenian 
dan gotong royong kerja bakti. Kegiatan 17tradisional ini.
gotong royong tolong menolong terjadi pada 
aktivitas pertanian, kegiatan sekitar rumah 

B. Nilai Gotong Royong dan Tenggang 
tangga, kegiatan pesta, kegiatan perayaan, 

Rasa
dan pada peristiwa bencana atau kematian. 

Ciri masyarakat agraris Jawa adalah Sedangkan kegiatan gotong royong kerja 
adanya budaya gotong royong atau saling bakti biasanya dilakukan untuk mengerjakan 
tolong menolong. Konsep gotong royong sesuatu hal yang sifatnya untuk kepentingan 
erat kaitannya dengan kehidupan masyarakat umum, yang dibedakan antara gotong royong 
petani. Masyarakat agraris sering diha- atas inisiatif warga dengan gotong royong 
dapkan pada pengerahan tenaga kerja yang dipaksakan. 
tambahan, mengingat banyaknya pekerjaan 

Jenis gotong royong tolong menolong yang harus segera diselesaikan. Untuk 
itulah yang terdapat dalam kothekan lesung. mengatasi kondisi tersebut mereka kemudian 
Nilai-nilai moral yang dapat ditarik dari 

15
Gejung Lesung Kolaborasi Musik Kampung dapat dilihat di http://www.suaramerdeka.com.

16
Kothekan Lesung pun Meriahkan Cap Go Meh,  lihat di (http://www.antaranews.com/berita).

17
Ibid. 

18
Niels Mulder, Kepribadian Jawa dan Pembangunan Nasional. (Yogyakarta: UGM Press, 1986), hlm. 37.

19
Koentjaraningrat, “Ciri-Ciri Kehidupan Masyarakat Pedesaan di Indonesia,” dalam Sajogyo dan Sajogyo, Pudjiwati. Sosiologi 

Pedesaan. Jilid 1. (Yogyakarta: Gadjah Mada University  Press, 2008).



55

Nilai Gotong-royong Dan Tenggang Rasa  Dalam Kotekan Lesung Banyumasan (Ipong Jazimah)

kesenian kothekan lesung memang tidak menghasilkan suara yang merdu dan 
secara langsung namun kesenian kothekan harmonis jika hanya dilakukan oleh satu 
lesung dapat dijadikan sebagai refleksi untuk orang saja, karena satu orang hanya 
generasi penerus bangsa tetap ingat akan membunyikan satu jenis pukulan. Karena itu 
warisan budayanya yaitu masyarakat agraris dibutuhkan setidaknya 4 orang lebih untuk 
yang suka bergotong royong. “kothekan bersama-sama memukulkan alu ke lesung 
lesung nutu pari, gotong royong sayuk rukun dengan bagian jenis suara masing-masing. 
sing utami. Alu numpang neng lesung bubar Kebersamaan itulah yang dapat menimbul-
panen pari disimpen neng lumbung” kan perasaan kasih sayang, cinta, saling 
begitulah salah satu lirik lagu kothekan membutuhkan, saling menghargai dan saling 
lesung menggambarkan suasana gotong menguntungkan satu sama lain. Pekerjaan 
royong pada masyarakat agraris. yang dilakukan secara bergotong royong 

lebih menguntungkan daripada dilakukan 
Jika diresapi secara seksama, seni 

seorang diri karena gotong royong meri-
kothekan lesung dapat mengantarkan 

ngankan pekerjaan, menguatkan dan 
manusia menjadi pribadi humanis, suka 

mengeratkan hubungan antarpenduduk dan 
dengan kehidupan rukun, tolong-menolong 20

menyatukan masyarakat.dan toleransi terhadap sesama. Lebih jauh 
lagi, jika setiap masyarakat Indonesia Kerjasama yang dilakukan secara 
memiliki pribadi yang demikian maka bukan bersama-sama saat memukulkan alu ke 
mustahil akan menjauhkan masyarakat dari lesung itulah yang juga dikategorikan 
segala konflik. sebagai gotong-royong. Pola hidup bersama 

yang saling meringankan beban masing-Nilai-nilai moral luhur yang tercermin 
masing pekerjaan, menjadi cerminan dalam kesenian kothekan lesung diantaranya 
kesenian kothekan lesung. Kerjasama adalah persatuan antara laki-laki dan 
semacam ini merupakan bukti adanya perempuan seperti yang disimbolkan alat 
keselarasan hidup antar sesama, terutama lesung dan alu, lesung mewakili alat kelamin 
yang masih menghormati dan menjalankan perempuan dan alu mewakili alat kelamin 
nilai-nilai kehidupan, yang biasanya laki-laki. Lesung tanpa alu tidak dapat 
dilakukan oleh komunitas perdesaan atau digunakan, begitu pula alu tanpa lesung juga 
komunitas tradisional.hanya akan menjadi tongkat biasa. Lesung 

tidak dapat menghasilkan suara jika tidak Nilai tenggang rasa tercermin dari suara 
dipukul oleh alu. Laki-laki dan perempuan alunan musik kothekan lesung. Suara ritmis 
dalam kehidupan sehari-hari harus saling nan merdu yang terdengar dari lesung dan alu 
bergotongroyong bahu-membahu, me- karena adanya kekompakan para pemain 
ringankan beban satu sama lain. Laki-laki kothekan lesung. Mustahil terdengar musik 
dan perempuan harus tetap dalam koridor merdu dari lesung dan alu jika tak ada sikap 
saling menghormati dan tidak merendahkan tenggang rasa antarsesamanya. Bisa-bisa 
satu dengan yang lainnya karena pada semuanya akan memukul tek tek tek saja 
dasarnya laki-laki dan perempuan adalah tanpa ada suara tung tung tung dan dong 
satu. dong. Harmonisasi musik kothekan lesung 

hadir karena para pemainnya ngrumangsani Nilai gotong royong lain yang tercermin 
pembagian tugas masing-masing. Dengan dalam kesenian kothekan lesung adalah saat 
demikian, antarsesama manusia harus saling perempuan menumbuk padi di lesung, jika 
gotong royong dan tenggang rasa untuk dilakukan seorang diri maka membutuhkan 
menciptakan kehidupan yang harmonis dan waktu yang sangat lama agar padi terpisah 
ritmis. dari kulitnya dan menjadi beras. Namun jika 

dilakukan bersama-sama akan selesai lebih Masyarakat petani di Banyumas 
cepat. Pukulan alu ke lesung tidak akan memiliki etos kerja yang khas, karena selain 

20
Bintarto, Gotong Royong Suatu Karakteristik Bangsa Indonesia. (Surabaya: Bina Ilmu, 1980), hlm. 11.



56

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

memandang pekerjaan sebagai kewajiban pendidikan moril atau pendidikan budi 
21 pekerti. Pendidikan seni dapat menggapai namun juga memiliki makna sosial.  Ikatan 

dua aspek sekaligus, diawali dengan kekeluargaan merupakan faktor penting 
pembentukan intelektual dan diakhiri dengan dalam menciptakan solidaritas. Aktivitas 
pembentukan moral. Kothekan lesung menumbuk padi sambil memainkan 
mengajarkan hidup yang sederhana, saling kothekan lesung, selain sebagai kewajiban 
bergotong royong, tenggang rasa dan perempuan dalam menyiapkan bahan 
harmonis. Hal inilah yang dapat diturunkan  makanan untuk keluarga, mereka juga 
kepada generasi berikutnya sehingga hidup menjadikan aktivitas tersebut sebagai media 
tak hanya masalah teori tapi juga pekerti.untuk bersosialisasi dengan tetangga dan 

22 
saudara. Mereka bertemu saling membantu 
dan bergotongroyong satu sama lain. 

III. PENUTUP Kebersamaan ini dilandasi perasaan saling 
tenggang rasa sebagai anggota masyarakat. Berdasarkan penjelasan di atas dapat 

ditarik kesimpulan bahwa kothekan lesung Sikap kebersamaan dan gotong royong  
mulai tergerus zaman. Hanya generasi tua dilambangkan dengan menumbuk padi 
yang bisa memainkannya sementara generasi secara bersama-sama. Terlebih jika yang 
muda yang telah dimanjakan oleh teknologi akan menumbuk padi adalah seorang kepala 
mesin kurang mengenal kesenian ini. desa maka secara sukarela warga masyarakat 
Beberapa daerah seperti Banyumas mulai akan datang untuk beramai-ramai membantu 
menghidupkan kembali kesenian ini dengan menumbuk padi. Seni pertunjukan seperti 
menampilkannya pada acara-acara lokal kothekan lesung sangat tepat untuk 
seperti Perayaan Hari Kemerdekaan 17 menanamkan nilai-nilai luhur bangsa seperti 
Agustus. Bahkan sebuah panitia penye-gotong royong dan tenggang rasa. Mata 
lenggara perayaan hari besar Tionghoa yaitu pelajaran di sekolah banyak sekali menga-
Cap Go Meh juga tertarik untuk meng-jarkan pengetahuan-pengetahuan yang 
hadirkan sebagai musik hiburan.terkadang hanya teori. Manusia yang hanya 

dijejali teori-teori ilmu hanya akan menjadi Kothekan lesung adalah simbol 
mesin-mesin hidup yang cerdas otak saja. masyarakat agraris yang mengandung nilai 
Sebuah keharusan bahwa manusia gotong royong dan tenggang rasa. Tulisan ini 
khususnya generasi muda dibekali dengan sekiranya bermanfaat untuk menggali dan 
kecerdasan etika dan estetika yang dapat mengingatkan kembali kepada genersi muda 
diperoleh melalui nilai-nilai kebudayaan di mengenai nilai budi pekerti yang dapat 23antaranya adalah seni.  Pada dasarnya diambil dari seni kothekan lesung yaitu 
manusia yang berbudaya adalah manusia gotong royong dan tenggang rasa. 
yang berpengetahuan, memiliki kete- Banyaknya pekerjaan yang harus dilakukan 
rampilan, dan memiliki sikap dan tingkah saat panen padi membuat masyarakat saling 
laku terpuji. bahu-membahu bergotongroyong agar 

pekerjaan cepat selesai. Perasaan sebagai Produk pendidikan tidak hanya untuk 
sesama petani dengan pekerjaan yang penyiapan tenaga kerja profesional siap 
menumpuk demikian banyak membangun pakai yang semata-mata cerdas secara 
empati terhadap sesama. Pekerjaan yang intelektual, tetapi juga tenaga kerja yang 
banyak dapat dikerjakan dengan lebih cepat memiliki moralitas. Belajar kesenian menuju 
jika dilakukan bersama-sama. Melalui seni kepada pendidikan intelektual dan akhirnya 
kothekan lesung diharapkan generasi muda sampai kepada pendidikan watak, yakni 

21
Sukardi, Op. Cit., hlm. 211.

22
Wawancara dengan Ibu Sarmidah, pemain kotekan lesung di Desa Sumampir Kecamatan Rembang Kabupaten Purbalingga, tanggal 

27 Februari 2013.
23

Shabri Aliaman, "Menjawab Tantangan Globalisasi: Kompetensi SDM sebagai Kunci", Majalah Dikbud Edisi 06 Tahun III Desember 
2012,  hlm. 16.



57

Nilai Gotong-royong Dan Tenggang Rasa  Dalam Kotekan Lesung Banyumasan (Ipong Jazimah)

kembali mencermati dan meresapi nilai suka bergotongroyong dan bertenggang rasa 
budaya kita sebagai masyarakat agraris yang terhadap sesama. 

DAFTAR PUSTAKA 

Aesijah, S., 2007. "Makna Simbolik dan Ekspresi Musik kothekan," dalam Harmonia Jurnal 
Pengetahuan dan Pemikiran Seni Vol. 8 No. 3. Unnes: Semarang.

Aliaman, S., 2012. "Menjawab Tantangan Globalisasi: Kompetensi SDM Sebagai Kunci." 
Majalah Dikbud,  Internalisasi Nilai Budaya melalui Pendidikan. Edisi 06 Tahun III 
Desember.

Astono, S., 2002. "Lesung Banarata Karawitan di Akar Rumput," dalam Keteg: Jurnal 
Pengetahuan-Pemikiran & Kajian tentang Bunyi. Volume 2 No.1 Mei. Surakarta : 
STSI.

Bintarto, 1980. Gotong Royong Suatu Karakteristik Bangsa Indonesia. Surabaya: Bina Ilmu.
“Gejung Lesung Kolaborasi Musik Kampung,” dari http://www.suaramerdeka. com/harian 

diakses Selasa, 26 Februari 2013 jam 12.34.
Herusatoto, B., 2008a.  Sejarah Budaya Bahasa dan Watak. Yogyakarta: LkiS.
-------------------------, 2008b. Simbolisme Jawa. Yogyakarta: Ombak.
Julia, 2009. "Mendidik melalui Seni." Disajikan pada Konferensi Internasional Pendidikan 

Dasar Tahun 2009 Di UPI Kampus Sumedang.
Koentjaraningrat, 1983. "Ciri-Ciri Kehidupan Masyarakat Pedesaan di Indonesia," dalam 

Sajogyo dan Sajogyo, Pudjiwati. Sosiologi Pedesaan. Jilid 1. Yogyakarta: Gadjah 
Mada University  Press.

Kothekan Lesung Pun Meriahkan Cap Go Meh dari http://www.antaranews.com/berita 
diakses 26 Februari 2013 Jam 22.58.

Murder, N., 1986.  Kepribadian Jawa dan Pembangunan Nasional. Yogyakarta: UGM Press.
Soelaiman, M., 1998. Dinamika Masyarakat Transisi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
Sukardi, T., 2010. Banyumas dalam Kancah Perubahan Sosial dan Pergeseran Nilai. 

Purwokerto: UMP Press.



59

Praktik 'karakterisasi' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

I. PENDAHULUAN nasional. Undang-undang Sistem Pendidikan 
Nasional nomor 20 tahun 2003 Pasal 1 

Tahun 2013 pemerintah berinisiatif 
menyatakan, satu di antara tujuan pendidikan 

mengembangkan kurikulum baru yang 
nasional adalah mengembangkan potensi 

disebut dengan "Kurikulum 2013". 
peserta didik untuk memiliki kecerdasan, 

Sebenarnya, tahun 2011, pemerintah baru 
kepribadian dan akhlak mulia. Pendidikan 

saja merampungkan sistem pengajaran yang 
tidak hanya membuat manusia cerdas, tetapi 

ditekankan pada "Pendidikan Karakter" di 
juga berkepribadian, atau berkarakter. 

berbagai institusi pendidikan. Kementerian 
Pendidikan dan Kebudayaan memberikan Banyak referensi tersedia menyebutkan 
mandat pentingnya pendidikan karakter arti pentingnya pendidikan karakter di 
sebagai salah satu tujuan pendidikan berbagai tingkatan sekolah. Berbagai wacana 

PRAKTIK 'KARAKTERISASI' DALAM PENDIDIKAN SENI-
1BUDAYA: PERSPEKTIF KEPENGATURAN

Nur Rosyid

Antropologi Budaya - Universitas Gadjah Mada 
Jalan Sosiohumaniora Bulaksumur Yogyakarta 

e-mail:bocahringin@yahoo.co.id 

Naskah masuk : 09-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013

Disetujui terbit : 20-05-2013

'CHARACTERIZATION' AS A STRATEGY IN EDUCATION THROUGH 
PERFORMANCE ARTS SEEN FROM FOUCAULT'S 

GOVERNMENTALITY

Abstract 

This paper is aimed to examine the system of character education through performing arts which 
is planned by the Ministry of Education and Culture. The analysis is using Foucault's perspective 
about governmentality. This is based on the following assumptions: education is the basic of human 
resource development which becomes a contest of power, the hierarchical education system enables 
governmentality runs. This study is done in some elementary schools in Malang. The analysis showed 
that character education is a strategy to teach disciplines to the students. In this strategy, there is a 
possibility to "engineer" various values embedded in the teaching materials. In this paper, this strategy 
is called "characterization" 

Keywords: character education, governmentality, characterization 

Abstrak 

Tulisan ini dimaksudkan untuk mengkaji sistem pendidikan karakter yang dicanangkan oleh 
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, khususnya pendidikan seni-pertunjukan. Perspektif 
Foucault, Kepengaturan (governmentality), dipakai untuk menganalisis kajian ini karena beberapa 
asumsi. Pendidikan adalah wilayah pembangunan sumber daya yang menjadi kontestasi kekuasaan. 
Sistem pendidikan yang hierarkis, memungkinkan kepengaturan itu bisa berjalan. Penelitian ini 
dilakukan di beberapa sekolah dasar di Kota Malang. Hasil analisis menunjukkan, pendidikan 
karakter justru menjadi ranah pendisiplinan yang semakin mengikat, karena adanya rekayasa nilai-
nilai dalam beragam materi kepengajaran, yang saya istilahkan sebagai karakterisasi. 

Kata kunci: pendidikan karakter, kepengaturan, karakterisasi 

1
Penelitian ini dilakukan bersama tim LAURA dan BPNB Yogyakarta di kota Malang dengan tema „Pendidikan Karakter Berbasis 

Pendidikan Seni Budaya. Meskipun sebagai anggota tim (asisten riset), saya mencoba menawarkan perspektif yang berbeda dengan 
penelitian mereka, sehingga yang saya jelaskan di sini bukan merupakan pengulangan, tetapi menjadikannya sebagai referensi atau 
menempatkan mereka sebagai bagian dari "wacana kepengaturan".



60

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

menyebutkan, untuk membentuk karakter, masyarakat atau kerja bakti secara paksa 
(kinroohooshi),  dan pendidikan unsur yang sangat dekat dan mudah dicerna 5

2 jasmani."yakni melalui olah seni budaya.  Olah seni-
budaya menjadi komponen penting dalam Pendidikan model seperti ini, sebagai-
membangun karakter, karena di samping mana diyakini Buchori, tampaknya sangat 
untuk menanamkan kecintaan pada seni mudah dipergunakan sebagai alat untuk 
budaya yang dimilikinya, juga kecintaan "menyebarluaskan pandangan hidup Jepang, 
pada seni akan memupuk pribadi yang ialah budi pekerti", karena pendisplinan 
berperasaan lembut, kepekaan, rasa empati peserta didik sangat ketat. 
yang tinggi terhadap sesama dan lingkungan-

Peserta didik dibangun untuk menjadi nya. Untuk itu, perlu pendalaman lebih lanjut 
subjek yang "berwatak tidak membang-mengapa wacana pendidikan ini menjadi 
kang". Model pendidikan tersebut, setelah dominan beberapa tahun terakhir. 
kemerdekaan, kemudian berubah bentuk. 

Pendidikan di Indonesia mengalami Presiden Soekarno memberi mandat kepada 
penggantian kurikulum beberapa kali. Menteri Pendidikan, Pengajaran, dan 
Kurikulum silih berganti tanpa kepastian Kebudayaan, Mr. Soewandi, mengadakan 
yang berarti. Institusi pendidikan di tingkat pembaharuan sistem dan praktik pendidikan 
lokal, terutama siswa, menjadi arena kolonial dengan tradisi pendidikan yang 
kontestasi kekuasaan melalui kepakarannya bernafaskan demokrasi. Masa inilah yang 
masing-masing, dalam bahasa Foucault disebut Buchori sebagai masa "rehabilitasi 
"kepengaturan". Sebagaimana dalam studi sistem pendidikan". 
terakhir Rosyid, Pendidikan di Indonesia 

"Untuk menyusun masyarakat baru berjalan dan dikembangkan berdasarkan perlu adanya perubahan pedoman 
konteks politik yang berkembang pada pendidikan dan pengajaran. Paham 

3 perseorangan yang hingga kini berlaku masing-masing zaman.  Studi Kepengaturan 
haruslah diganti dengan paham tersbut dilakukan secara historis untuk 
kesusilaan dan rasa perikemanusiaan 

menguak munculnya wacana pendidikan yang tinggi. Pendidikan dan pengajaran 
karakter sehingga dapat dikenali lebih dalam. harus membimbing murid-murid 

menjadi warganegara yang mempunyai 
Pendidikan di Indonesia, sejak diper- tanggung jawab" (garis miring 

6kenalkan oleh Belanda dan dilanjutkan penekanan dari saya).
Jepang, sebagaimana dijelaskan oleh 

Klaim pemerintah atas individualisme Buchori, mempunyai sifat militeristik yang 
4 yang menghinggapi warganegara, diter-

kuat.  Model pendidikan dibangun dengan 
jemahkan sebagai akar persoalan yang paling 

sistem asrama, internaat. Sistem ini, menurut 
dominan dari masalah pendidikan nasional 

Buchori, 
pada waktu itu. Praktik rasionalisasi telah 

"…justru memudahkan pelaksanaan dilakukan melalui klaim tersebut, kemudian 
program-program pendidikan di luar diintervensi melalui penggantian „paham 
kelas dan menuntut partisipasi penuh perseorangan. menjadi „paham kesusilaan dari para siswa, seperti latihan 

dan rasa perikemanusiaan. Model pendi-kemiliteran (kyooren), pengabdian 
2

Lihat R.P. Borrong, "Pentingnya Pendidikan Nilai dalam Membangun Kehidupan Bangsa, dalam Kritis Jurnal Studi Pembangunan 
Interdisipliner, Vol XIX, No.2 tahun 2007; Ardipal, 2010. "Kurikulum Pendidikan Seni Budaya yang Ideal bagi Peserta Didik di Masa 
Depan," dalam Jurnal Bahasa dan Seni Vol. 1 (2010), hlm. 1-10; Haidar Bagir. "Problem Pendidikan Karakter," Opini Harian Kompas, Rabu 
9 (Januari 2013), hlm. 6; Asmaun Sahlan dan Teguh Prasetyo, Desain Pembelajaran Berbasis Pendidikan Karakter. (Yogyakarta: Ar-ruzz 
Media, 2012); G.R. Lono Lastoro Simatupang, Pendidikan Karakter Berbasis Seni Budaya di Kota Surakarta. (Yogyakarta: Kerjasama 
Fakultas Ilmu Budaya Universitas Gadjah Mada dengan Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta. 2013); Anna Marie-Wattie, dkk.. 
Pendidikan Karakter Berbasis Pendidikan Seni Budaya: Tingkat Sekolah Dasar di Kota Malang. (Yogyakarta: Kerjasama Fakultas Ilmu 
Budaya Universitas Gadjah Mada dengan Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta, 2013). 

3
Lihat Nur Rosyid, dkk, Pendidikan Karakter: Wacana dan Kepengaturan. (Purwokerto: Obsesi Press, 2013), hlm. 1-17. 

4
Mochtar Buchori, Evolusi Pendidikan di Indonesia: dari Kweekschool sampai ke IKIP: 1852-1998. (Yogyakarta: Insist Press, 2007), 

hlm. 27-28. 
5

Ibid., 29. 
6

Ibid., 55.



61

Praktik 'karakterisasi' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

dikan Jepang yang pada awalnya dipakai pelajaran Ekologi. 
secara politis untuk merangkul simpati 

Gerakan "pembangunan" sebagai 
rakyat Indonesia, disadari oleh pemerintah 

wacana dominan pemerintah Orde Baru tidak 
sebagai taktik yang paling logis untuk 

lagi mempunyai relevansi sosial-politik 
mengatasi gejolak kemerdekaan dan 

pasca-reformasi. Sentralitas kebijakan 
kehidupan rakyat pada umumnya. Pada masa 

pemerintah menjadi kecaman paling keras 
ini, peserta didik dibentuk menjadi subjek 

dari masyarakat, karena melahirkan praktik 
"tenaga alam" dan "tenaga perasaan hidup".

otoritarianisasi dan dominasi. Orientasi 
Orientasi subjektivikasi peserta didik pelaksanaan pendidikan yang mengglobal, 

sebagai "tenaga alam" dan "tenaga perasaan dengan lahirnya sekolah-sekolah bertaraf 
hidup" menjadi problematis di masa Orde internasional maupun standarisasi tingkat 
Baru. Masa kepemimpinan Orde Baru ini, nasional menjadi bermasalah dalam praktik 

7ditandai dengan semangat "pembangunan" pengajaran di ranah lokal.  
yang membara. Tak terkecuali, pemba-

Selain itu, sentralitas dan globalitas ngunan pendidikan pada masa ini, 
sistem pendidikan masa Orde Baru dianggap dilaksanakan dalam dua kerangka, yaitu: 1) 
menyalahi kenyataan republik yang kesempatan yang semakin luas dan 
majemuk. Globalisasi memberi ancaman terjangkau oleh seluruh lapisan masyarakat 
terhadap nilai-nilai lokal. Dalam konteks dan 2) peningkatan kualitas sumber daya 
politik, pengelolaan pembangunan negara manusia. Salah satu cara yang ditempuh oleh 
diarahkan pada melalui kebijakan otonomi pemerintah adalah mendirikan "SD InPres" 
daerah (Otda). Maka, lahir mata pelajaran (Sekolah Dasar Instruksi Presiden). Di 
yang disebut muatan lokal (mulok). Muatan samping itu, sekolah-sekolah kejuruan, yang 
lokal diisi dengan pengajaran bahasa daerah mulai digagas pada masa awal kemerdekaan, 
sebagai upaya untuk mengenalkan kembali baru benar-benar terlaksana pada masa ini. 
nilai-nilai setempat kepada peserta didik. Hal ini tampak dengan diperkenalkannya 

beberapa jurusan: pertanian, teknik, Ketidakberhasilan mengenalkan nilai-
ekonomi, kejuruan rumah tangga, pariwisata, nilai lokal atau budaya daerah, menjadi 
seni dan kerajinan, perhotelan di tingkat wacana problem pendidikan sekitar tahun 
pendidikan atas. 2004. Sebelum adanya wacana pendidikan 

karakter, pemerintah dan para wali pendi-Pembaharuan kurikulum yang dikem-
dikan telah mewacanakan sistem pendidikan bangkan pada masa ini cukup radikal. Sistem 
multikultural, yakni pendidikan yang meng-mata pelajaran berubah dari kemasan 
hargai adanya pluralitas dan keberagaman menurut wilayah mata pelajaran (subject 
entitas budaya manusia. Sebagaimana yang matter oriented curriculum) menjadi 
pernah dinyatakan Tilaar, "Pendidikan kemasan berdasarkan wilayah minat yang 
multikultural mendasari dan menjiwai semua lebih luas (broad-field oriented curriculum). 
mata pelajaran di lembaga pendidikan formal Di samping itu, pemerintah membentuk 8 dan non formal".satuan mata pelajaran dengan cakupan yang 

lebih kecil, yaitu: Pendidikan Agama, Sugeng Wahyono telah mengiden-
Pendidikan Kesenian, dan Pendidikan tifikasi setidaknya ada dua hambatan besar 
Jasmani. Pembaharuan kurikulum ini pun yang harus dihadapi di dalam menerapkan 
menghadapi kendala „pembengkakan pendidikan multikultural, yaitu "menguatnya 
materi., yang kemudian dibuat lagi dua mata politik identitas dan makin kentalnya et-
pelajaran, Pendidikan Moral Pancasila dan 

7
Sunarto, dkk, (ed.), Multicultural Education in Indonesia and South East Asia: stepping into the unfamiliar. (Yogyakarta: Jurnal 

Antropologi Indonesia, 2004); Niels Mulder, Indonesian Images: The Culture of Public World. (Yogyakarta: Kanisius, 2000); dan Sari 
Jatmiko, Sari dan Ferry Indriatno (ed.), Pendidikan Multikultural yang Berkeadilan Sosial. (Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED) 
dan MISEREOR, 2006). 

8
Tilaar, dikutip Suryo Adi Pramono, "Prospek Pendidikan Multikultural di Indonesia" dalam Jatmiko, Sari dan Ferry Indriatno (ed.), 

"Pendidikan Multikultural yang Berkeadilan Sosial. (Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED) dan MISEREOR, 2006). 



62

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

9 II. PENDEKATAN 'KEPENGATURAN' nititas".  Kedua hal ini, menurutnya telah 
FOUCAULT dimanipulasi oleh negara dan agama, untuk 

menonjolkan perbedaan dan klaim mutlak- Pengembangan kurikulum dengan 
mutlakan sehingga memacetkan komunikasi segala problematisasi dan langkah-langkah 
antar budaya yang seharusnya berada dalam solutif para pakar, dengan meminjam konsep 
relasi kesetaraaan dan ketersalingan. Tania Li, sebagai "kehendak untuk memper-

11Pernyataan-pernyataan di atas memper- baiki".  Konsep ini dalam bahasa Foucault 
lihatkan bagaimana sistem pendidikan di disebut "kepengaturan" (governmentality). 
Indonesia terus diproblematisasi dalam Berbeda dengan konsep "pendisiplinan" 
konteks global versus lokal. Perbedaan de- yang didefinisikan sebagai "upaya yang ber-
ngan wacana sebelumnya, konteks lokal tujuan memperbaiki perilaku melalui penga-
dimaknai sebagai kenyataan negara wasan ketat dalam kurungan". Secara kon-
Indonesia yang multikultur. Berbagai aka- septual, Foucault mendefinisikan kepenga-
demisi maupun pakar memberi arahan bahwa turan sebagai "pengarahan perilaku, yakni 
pendidikan harus dilaksanakan melalui upaya untuk mengarahkan perilaku manusia 
praktik "pembedaan" dan "penyamaan" atas dengan serangkaian cara yang telah 

10 dikalkulasi sedemikian rupa. berbagai entitas etnik.

Upaya memperbaiki kehidupan masya-Telaah bangunan wacana pendidikan di 
rakat memerlukan apa yang disebut Foucault atas memberi gambaran nyata, pergantian 
sebagai "rasionalitas khas kepengaturan". kurikulum yang selama ini terjadi jarang 
Rasionalitas ini maksudnya, yaitu "meru-dilakukan melalui evaluasi praktik 
muskan" jalan paling tepat untuk menata kepengajaran di lapangan, ruang kelas, dan 
kehidupan manusia. dalam rangka mencapai konteks kultural lainnya. Maksudnya, cara-
bukan satu tujuan dogmatik, melainkan cara mengajar pendidik di ruang kelas; 
"serangkaian akhir yang spesifik" yang murid-murid berinteraksi dengan teman-
diraih melalui "berbagai taktik multi-temannya di sekolah; sistem evaluasi kelas; 

12
dan sebagainya, masih jarang digunakan bentuk".  Frasa "cara yang tepat", bagi Fou-
sebagai acuan untuk merumuskan bagaimana cault mengharuskan adanya kalkulasi karena 
semestinya sistem pendidikan nasional prioritas hasil akhir yang disesuaikan dengan 
hendak diarahkan. Oleh karena itu, penelitian taktik agar diperoleh hasil yang optimal. 
ini menjadi kelanjutan studi wacana 

Kalkulasi pada gilirannya, menuntut 
pendidikan karakter yang saya publikasikan 

semua proses yang akan diatur harus 
di tahun 2013 dengan menggunakan 

digambarkan dalam istilah-istilah teknis. 
pendekatan yang sama. Agar lebih jelas 

Baru setelah itu rencana pembangunan yang 
pendekatan yang saya pakai dalam tulisan 

pas dapat dirumuskan. Tania Li menegaskan, 
tersebut, di sini akan saya uraikan lagi 

suatu program pembangunan tidak berangkat 
pendekatan governmentality Foucault. 

dari kekosongan. Selain digerakkan oleh 
kehendak untuk memperbaiki, program 
tersebut juga "bersumber dari dan berada di 
tengah campur-aduk berbagai macam 

9
Sugeng Bayu Wahyono, "Prospek Pendidikan Multikultural di Indonesia," dalam Jatmiko, Sari dan Ferry Indriatno (ed.), "Pendidikan 

Multikultural yang Berkeadilan Sosial. (Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED) dan MISEREOR. 2006), hlm. 17-18.
10

G.R. Lono Lastoro Simatupang, "Dari Perbedaan dan Persamaan, Menuju Pembedaan dan Penyamaan," dalam Ahimsa-Putra (ed.),. 
Esai-esai Antropologi: Teori, Metodologi, dan Etnografi. (Yogyakarta: Jurusan Antropologi Budaya UGM bekerjasama dengan Kepel Press, 
2006); Nur Rosyid, "Mempertanyakan Multikulturalisasi Pendidikan Islam: Dua kecenderungan Pendidikan Multikulturalisme di 
Indonesia," dalam Jurnal ADDIN Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri KUDUS, Edisi III Desember 2012, hlm. 301-314. 

11
Tania Murray Li, "The Will to Improve: Perencanaan, Kekuasaan, dan Pembangunan" (terj. Hery Santoso dan Pujo Semedi). 

(Tangerang Selatan: Margin Kiri, 2012), hlm. 11. Buku ini merupakan salah satu karya etnografi yang memakai pendekatan Kepengaturan 
Foucault.

12
Michael Foucault. "Governmentality," dalam Burchell, Graham, Colin Gordon dan Peter Miller (ed.), The Foucault Effect, Studies in 

Governmentality: with two lectures by and an interview with Michel Foucault. (California: University of California Press, 1991), hlm. 95. 



63

Praktik 'karakterisasi' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

tatanan atau dispositive, yang memadukan" dipimpin oleh guru untuk mempelajari 
15berbagai bentuk pengetahuan praktis, dengan kurikulum-kurikulum yang bertingkat.  

b e r b a g a i  c a r a  p a n d a n g ,  p r a k t i k  Dengan demikian,  sebuah sekolah 
penghitungan, kosa kata, jenis kewenangan, menghendaki adanya sistem yang hierarkis 
ragam penilaian, bentuk arsitektur, dalam kelompok-kelompok umur dan 
kemampuan manusia, objek-objek non- semuanya berjalan dalam bayang-bayang 
manusia dan peralatan, teknik pencatatan, kurikulum yang tersedia. Sifat hierarkis 

13 dsb". institusi pendidikan yang bernama sekolah, 
sangat relevan untuk dibaca, ditelaah, dan 

Pembangunan yang melibatkan ber-
dibedah melalui kacamata "Govern-

bagai pihak, distrukturkan menurut posisi-
mentality" a la Foucault. Untuk memberikan 

posisi tertentu yang dirutinkan oleh praktik-
analisis lebih lanjut, praktik "perbaikan" oleh 

praktik yang mereka jalankan. Tania Li 
wali masyarakat, perlu ditegaskan juga 

menjelaskan, kehendak itu setidaknya ada 
praktik di ranah institusi terkait. Praktik 

dua praktik pokok. Pertama, problematisasi, 
kepengaturan dijalankan di ranah pendidikan 

yaitu langkah pengenalan berbagai 
sebagai pendisiplinan, yang oleh Foucault 

kekurangan yang perlu dibenahi, kedua, 
disebut "disciplined body". Konsep ini 

teknikalisasi permasalahan, yaitu serang-
dijelaskan Blackman: 

kaian praktik yang menampilkan "urusan 
yang hendak diatur sebagai suatu ranah yang "…it presents the body as malleable, as 
mudah dimengerti, yang tegas cakupannya, an finished entity than can be sculpted, 
jelas ciri-cirinya, . . . menentukan batas moulded, altered and transformed. It also 
tepinya, agar tampak unsur-unsur di draws attention to the ways in which social 
dalamnya, mengumpulkan informasi norms can become internalized and operate 
mengenai unsur-unsur tersebut dan through our own self-forming and self-
mengembangkan teknik untuk menggerak- regulating practices. It also draws our 
kan kekuatan serta unsur-unsur yang telah attention to how these practices can become 

14 engrained and embodied in such a way that ditampilkan tadi".  Di samping itu, tekni-
16kalisasi permasalahan mempunyai dua they appear automatic and natural".

dimensi. Segala urusan yang mengalami 
Praktik pendisiplinan tubuh, dalam 

praktik ini, pada saat yang sama dilucuti 
konteks ini saya konsepkan sebagai 

aspek-aspek politiknya menjadi gejala non- 
"karakterisasi". Konsep ini merujuk pada 

politis. Persoalan kesenjangan ekonomi-
upaya pembentukan tubuh peserta didik 

politik seringkali diabaikan dalam diagnosa 
menjadi berkarakter maupun berbudi pekerti. 

dan resep-resep programnya. Kedua, upaya 
Di dalam tulisan ini, saya akan menggunakan 

perbaikan ini menurut Tania juga anti-politik. 
istilah karakter maupun budi pekerti secara 

Dipakainya pendekatan ini dalam studi bergantian untuk mengurangi kebosanan 
pengembangan pendidikan karakter atau penggunaan istilah tersebut.
budi pekerti, perspektif governmentality 
dapat digunakan untuk mempelajari 
bagaimana praktik kekuasaan meng- III. KEPENGATURAN DI WILAYAH 
artikulasi unsur-unsur kepengaturan, PENDIDIKAN 
kekuasaan, dan pendisiplinan yang diuraikan 

A. Problematisasi Pendidikan Karakter: 
di atas. Sekolah, sebagaimana didefinisikan 

Menuju Rekayasa Nilai 
Reimer sebagai "lembaga yang menghendaki 
kehadiran penuh kelompok-kelompok umur Wacana pendidikan multikultural yang 
tertentu dalam ruang-ruang kelas yang muncul sebelum wacana pendidikan 

13
Tania Murray Li, Ibid.

14
Ibid., hlm. 12-13. 

15
Everett Reimer, Sekitar Eksistensi Sekolah . (terj. M. Soedomo). (Yogyakarta: Hanindita. 1987), hlm. 25. 

16
Lisa Blackman. The Body: The Key Concepts. (New York: Berg Publisher 2008), hlm. 26.



64

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

karakter, belum diselesaikan secara tuntas. Pendidikan karakter sebenarnya sudah 
Akibatnya, pendidikan multikultural tidak diterapkan dalam kurikulum sekolah sejak 
pernah mengena atau mengejawantah dalam tahun 1947 dengan diperkenalkannya mata 
praktik pembelajaran. Para akademisi, pelajaran pendidikan budi pekerti di sekolah 
pemerintah maupun pihak terkait cenderung dasar. Dalam kurikulum 1968 mata pelajaran 
tergesa-gesa untuk mengembangkan wacana budi pekerti disatukan dengan mata pelajaran 
baru. Bagi saya, upaya problematisasi pendidikan agama. Perubahan kurikulum 
pendidikan yang mereka bawa dalam perbin- berubah lagi yaitu kurikulum 1968, terdapat 
cangan pendidikan karakter ini masih "buta" mata pelajaran tertentu dalam satu bidang 
terhadap realitas. Untuk itu, saya hendak disebut kelompok Pembina Jiwa Pancasila 
melanjutkan dan memperlihatkan bagaimana yang berisi pendidikan agama, pendidikan 
wacana pendidikan karakter dibangun dan kewarganegaraan, bahasa Indonesia, bahasa 
dikembangkan. daerah, dan pendidikan olah raga. Kurikulum 

1975 terdapat pendidikan moral Pancasila 
Sebagaimana disebutkan oleh Kemen-

(PMP), kurikulum 1984 masih sama, dan 
terian Pendidikan dan Kebudayaan, berkait-

kurikulum 1994 muncul pendidikan 
an dengan upaya pembinaan seni budaya, 19 

Pancasila dan kewarganegaraan (PPKn).program pembinaan karakter paling mudah 
dilakukan ketika anak-anak masih duduk di Kecenderungan untuk kembal i  
bangku sekolah dasar. Oleh karena itu, menerapkan pendidikan karakter di sekolah 
pemerintah memprioritaskan pendidikan semakin tinggi pada pasca reformasi 1998. 

17
karakter di tingkat sekolah dasar.  Para Wacana untuk kembali ke kejayaan, justru 
akademisi pun ikut menyumbangkan ide dibawa sebagai bagian dari rasionalisasi 
bagaimana membangun model pendidikan permasalahan. Indonesia, dalam logika 
karakter yang cocok untuk kondisi pendi- tertentu, tidak akan berada dalam iklim yang 
dikan saat ini. Sebagaimana pernah dinya- penuh konflik, tindak kriminalitas, praktik 
takan Marie-Wattie dkk, transgresi, korupsi, kekerasan, degradasi 

moral dan sebagainya. Bayangan negeri yang 
"…diperlukan pengidentifikasian nilai-

aman, tata-tentrem selalu menjadi tujuan nilai baru yang diperlukan, dan 
baru pelaksanaan sistem pendidikan dewasa disosialisasikan guna memperkokoh 

ketahanan budaya dan membangun ini.
karakter bangsa. Satu hal yang harus 
diupayakan dengan serius adalah Pendidikan dianggap wajib merespon 
aktualisasi pendidikan karakter berbasis persoalan tersebut karena waktu anak-anak 18 seni budaya". berada di sekolah, bimbingan belajar, 

maupun pendidikan non-formal lainnya Menurut mereka, anak didik tidak hanya 
sangat lama. Hal inilah yang memungkinkan berperan sebagai knowledge consumer, tapi 
introduksi nilai-nilai etika, moral, dan karak-juga terdorong menjadi local genius. Jadi, 
ter perlu diintensifkan dalam pendidikan. tujuan akhir dari pemberian local knowledge 
Dengan demikian, kita menangkap bentuk sebagai materi muatan lokal dalam 
problematisasi permasalahan pendidikan pendidikan dasar ialah menciptakan 
yang dibawa oleh wali pendidikan berangkat manusia-manusia local genius yang berpikir 
dari realitas keseharian di luar pendidikan. kreatif dan punya komitmen tinggi terhadap 
Satu catatan penting yang menunjukkan dari masalah lingkungan sosial dan lingkungan 
mana intervensi pengetahuan itu mulai alamnya. 

17
Lihat Kemendikbud. Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar, Panduan Pengembangan Pendidikan Karakter Melalui Pembelajaran 

Aktif, Kreatif, Efektif, dan Menyenangkan (Pakem) di Sekolah Dasar. (Jakarta: Kemendikbud, Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar, 
Direktorat Pembinaan Sekokah Dasar, 2011); Indiani, 2010, hlm. 281 dalam Anna Marie Wattie, dkk., Pendidikan Karakter Berbasis 
Pendidikan Seni Budaya: Tingkat Sekolah Dasar di Kota Malang. (Yogyakarta: Kerjasama Fakultas Ilmu Budaya UGM dengan Balai 
Pelestarian Nilai Budaya Yoyakarta. 2013), hlm. 2. 

18
Anna Marie-Wattie, 2013, Op.cit., hlm. 3.

19
Mengenai sejarah pendidikan, khususnya kurikulum kaitannya dengan semangat zaman, bisa dilihat dalam Muchtar Buchori, Evolusi 

Pendidikan di Indonesia: dari Kweekschool sampai ke IKIP: 1852-1998. (Yogyakarta: Insist Press. 2007). 



65

Praktik 'karakterisasi' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

dibangun. suka menolong. Tujuan ini sesuai dengan 
RAN (Rencana Aksi Nasional) 2010-2014. 

Problematisasi para ahli (akademisi 
pendidikan) atas kondisi pendidikan Tafsir atas belum menyentuhnya 
belakangan ini ditanggapi pemerintah pendidikan budi pekerti, dengan dasar 
dengan diluncurkannya Grand Design pertimbangan banyaknya kasus kekerasan 
(Rancangan Besar) Pendidikan Karakter oleh maupun tindak „penyimpangan. lainnya, 
Direktorat Pembinaan Sekolah Dasar, pembelajaran harus diorientasikan kepada 
Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar, introduksi nilai-nilai moral. Aspek moral 
Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan inilah yang menjadi sorotan utama dalam 
tahun 2011. Karakter yang ingin dibangun setiap pembahasan mengenai pendidikan. 
dalam dunia pendidikan adalah karakter yang Introduksi nilai-nilai tersebut dimasukkan ke 
mampu menumbuhkan "kepenasaran dalam tiga ranah, yakni: pendidikan yang 
intelektual" untuk modal membangun menumbuhkan kesadaran sebagai makhluk 
kreativitas, daya inovasi, dan kemandirian Tuhan Yang Maha Esa (pendidikan agama), 

20 pendidikan keilmuan (sains), dan pendidikan ilmiah.  Buku panduan ini disusun dengan 
yang menumbuhkan rasa cinta dan bangga pendekatan menyeluruh, antara lain: 
menjadi orang Indonesia (pendidikan pendekatan PAKEM (Pembelajaran Aktif, 
kewarganegaraan dan sosial). Kreatif, Efektif dan Menyenangkan), 

Kegiatan Ekstrakulikuler, Budaya sekolah di Ranah intervensi pendidikan budi 
Sekolah Dasar, dan peran serta masyarakat di pekerti melalui pendidikan seni dilakukan 
Sekolah Dasar. dengan adanya perubahan mata pelajaran 

Kerajinan Tangan dan Kesenian (KTK) Desain ini menunjukkan bagaimana 
menjadi Seni Budaya dan Keterampilan. pendidikan karakter dilaksanakan dalam 
Perubahan tampak pada penggunaan kata skala makro. Maksudnya, pendidikan 
"budaya" dalam satuan mata pelajaran. karakter dilaksanakan sesuai dengan nilai-
Konsekuensi lebih jauh dari penggunaan kata nilai luhur, adanya pembiasaan di lingkungan 
ini, berarti substansi pembelajaran harus sekolah dan masyarakat sebagai langkah 
memiliki pengetahuan mengenai realitas untuk membentuk perilaku yang luhur. Di 
kultur atau kebudayaan di Indonesia. Anna samping itu, perlu dukungan dari perangkat 
Marie-Wattie dkk. dalam risetnya di kebijakan dan bagaimana semua upaya yang 
beberapa SD di Kota Malang menyebutkan, dilakukan dalam pembangunan karakter 
"Satu pokok permasalahan yang masih untuk membentuk perilaku yang luhur. 
terjadi, konsep seni budaya itu sendiri masih 

Pendidikan karakter di SD ini, dalam belum jelas. Secara eksplisit belum ada 
pandangan pemerintah, bertujuan untuk panduan atau penjelasan tentang seni budaya 
"mengembangkan potensi peserta didik 21yang bisa dijadikan acuan oleh pendidik".  
dalam hal perilaku yang baik. Seperti 

Perubahan mata pelajaran kerajinan tangan 
bertaqwa pada Tuhan YME, berakhlak mulia, 

dan ketrampilan (KTK) menjadi mata 
sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri dan 

pelajaran seni budaya, dimaknai oleh 
warga negara yang bertanggung jawab dan 

pendidik telah merubah arah pilihan 
demokratis". Disebutkan juga dua fase dalam 

pembelajaran yang lebih luas. Perubahan 
pendidikan karakter dan tujuannya. Fase 

tersebut tentunya berimplikasi pada model 
awal bertujuan untuk pembentukan, 

pembelajaran pendidikan karakter untuk 
pembinaan dan pengembangan nilai jujur, 

siswa dan kompetensi pendidik yang 
cerdas, tangguh, dan peduli. Kemudian fase 

menanganinya. Ada pilihan materi dan jenis-
berikutnya untuk mengembangkan nilai lain 

jenis seni budaya yang akan ditawarkan pada 
yaitu, bertanggung jawab, kreatif, disiplin, 

20
Akbar Sa'adun, dkk., Grand Design Revitalisasi Pendidikan Karakter di Sekolah Dasar Melalui Pendekatan Menyeluruh. (Jakarta: 

Direktorat Pembinaan Sekolah Dasar. Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar. Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan, 2011), hlm. 2. 
21

Anna Marie-Wattie, 2013, Op.cit., hlm. 164-165



66

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

siswa dan sekolah menyiapkan guru yang dan bertindak. Ketiga, habituasi, strategi 
professional. pembiasaan yang memang seringkali 

dijadikan acuan oleh para pembimbing atau 
Di samping ranah pelajaran, intervensi 

guru. Ungkapan-ungkapan seperti "Hati-hati 
introduksi nilai juga dilakukan dalam ranah 

dengan kata-katamu, karena itu akan menjadi 
pengembangan diri dalam bentuk kegiatan 

kebiasaanmu. Hati-hati dengan kebiasaan-
ekstrakurikuler. Bidang ekstrakurikuler 

mu, karena itu akan menjadi karaktermu". 
disinyalir banyak kalangan merupakan ranah 

Selanjutnya adalah pendampingan, yang 
yang sangat tepat untuk mengembangkan 

menuntut para pembimbing kegiatan 
minat dan bakat peserta didik. Kegiatan 

ekstrakurikuler memiliki pengetahuan dan 
ekstrakurikuler bisa bermacam-macam, 

penguasaan materi yang menyeluruh 
tergantung kreativitas, kondisi, dan potensi 

terhadap materi. Terakhir adalah penguatan, 
di masing-masing sekolah. Kegiatan 

yang berupa pemberian arahan dalam 
ekstrakurikuler dapat terwujud dalam 

perspektif psikologis siswa. 
berbagai bidang misalnya kesenian, 
olahraga, keagamaan, pengembangan bakat Urgensi pendidikan seni-pertunjukan 
khusus, keorganisasian dan sosial,  disinyalir Lono Lastoro dkk. karena 
keterampilan, serta kesehatan sekolah. mempunyai sifat multitujuan. Sifat 
Bidang kesenian misalnya, kegiatan multitujuan tersebut meliputi: multilingual, 

22ekstrakurikuler dapat diwujudkan dalam multidimensional, dan multikultural.  
kegiatan seni tari, seni musik, seni rupa, dan Konsep yang begitu filosofis ini tidak 
lain sebagainya. diimbangi dengan pertanyaan riset 

23etnografis  yang memadai di beberapa SD di Ada beberapa prinsip yang dikedepan-
Surakarta. Maksudnya, penelitian yang kan dalam pengembangan pendidikan 
dilakukan tidak mencoba meneliti lebih jauh karakter melalui kegiatan ekstrakurikuler. 
tentang sifat multitujuan pendidikan seni-Kegiatan ekstrakurikuler harus dipandang 
pertunjukan. Mereka hanya bertanya tentang sebagai bagian dari keseluruhan kegiatan 
sejauh mana pelaksanaan pendidikan seni-pendidikan di sekolah. Oleh karena itu, 
pertunjukan, hambatan, dan tantangannya. kegiatan ekstrakurikuler harus mempunyai 
Sehingga, temuan-temuan riset bersifat tujuan yang sama dalam mendukung 
teknis, seperti kapasitas guru (tenaga PNS) pencapaian tujuan pendidikan di sekolah 
yang kurang memadai, sarana-prasarana secara keseluruhan, termasuk pendidikan 
yang belum mendukung, dukungan berbagai karakter. 
pihak di luar sekolah yang belum maksimal, 

Beberapa pola pelaksanaan juga dan pendanaan pelaksanaan yang belum 
dirumuskan, dalam buku panduan tersebut jelas. Penelitian Anna Marie-Wattie dengan 
sebagai strategi yang dapat ditempuh untuk risetnya di Kota Malang berangkat dari 
membentuk karakter siswa melalui kegiatan pertanyaan yang hampir sama dengan Lono 
ekstrakurikuler. Pertama, strategi dalam Lastoro dkk., yaitu menyangkut regulasi, 
bentuk intervensi, campur tangan yang pelaksanaan, dan persepsi berbagai warga 
dilakukan pembimbing ekstrakurikuler sekolah mengenai pendidikan karakter. Ada 
terhadap siswa. Intervensi tertuang dalam satu referensi menarik dari dosen Universitas 
bentuk pemberian pengarahan, petunjuk, dan Negeri Padang, Ardipal, menyebutkan: 
pemberlakuan aturan. Kedua, adalah 

"Seni sebagai media pendidikan pemberian keteladanan. Pembimbing siswa memuat arti bahwa melalui seni 
merupakan model bagi siswa itu sendiri, pendidikan (pengajaran) harkat 
sebagai acuan bagaimana cara berkelakuan kemanusiaan dibina. Di dalamnya 

dipelajari makna pembinaan individu 
22

Susana, 2012, dalam Simatupang, Pendidikan Karakter Berbasis Seni Budaya di Kota Surakarta. (Yogyakarta: Kerjasama Fakultas 
Ilmu Budaya Universitas Gadjah Mada dengan Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta, 2013), hlm. 3.

23
Di sini saya hanya membatasi kajian penelitian terbatas pada penelitian etnografis yang seharusnya mampu menangkap persoalan 

praktik kepengajaran secara lebih detail dan mendalam.



67

Praktik 'karakterisasi' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

agar lebih dewasa, mempunyai dan "teknikalisasi permasalahan". 
kepribadian sesuai dengan tujuan 

B. Rasionalisasi dan Teknikalisasi pendidikan nasional. Yang dimaksud 
dengan individu pada kalimat tersebut di Permasalahan: Tampakan Rekayasa 
atas, mengandung makna ini berarti satu Nilai 
dan devide berarti terpecah/bagian 
menjadi individu berarti satu namun Transformasi persoalan sosial, politik, 
terdiri dari bagian-bagian. Bagian dan kemanusiaan ke ranah pendidikan tersebut adalah: pikir atau sebagai 

sesederhana mereduksinya ke dalam nilai-substansi dari cipta, rasa, dan kehendak 
24 nilai. Oleh karena itulah, konsep pendidikan atau karsa".

karakter secara substansial hanyalah 
Ardipal melanjutkan, untuk menerang-

pembicaraan mengenai konseptualisasi dan 
kan prinsip seni budaya dapat dimulai 

implementasi delapan belas nilai karakter. 
dengan menarik garis substansi seni dan seni 

Dalam sub bab ini, saya akan menunjukkan 
budaya. Ada tiga substansi, (1) substansi 

bagaimana upaya problematisasi di atas 
ekspresi, bidang latihnya: melukis, 

harus dicari jawaban-jawaban rasionalnya. 
mematung menyusun benda-benda limbah, 

Marie-Wattie dkk. menyebutkan beberapa 
menyanyi, dan bermain musik yang bebas 

hasil risetnya, antara lain: (1) perlu ada acuan 
sesuai dengan kaidah seni; (2) Substansi 

tentang bahan ajar seni budaya yang 
kreasi, diartikan penciptaan adalah membuat 

dimaksud dan materi yang dipilih untuk 
rancangan reklame atau slogan bergambar, 

pendidikan karakter, (2) perlu ada semacam 
menerjemahkan wacana, mendayagunakan 

diklat atau apapun namanya untuk sosialisasi 
limbah menjadi benda pakai (kursi, meja dan 

pelaksanaan pendidikan karakter kepada 
seterusnya) yang banyak menuntut ide dan 

para pendidik, (3) tersedianya pendidik yang 
kelayakan tampilnya, sama halnya dengan 

berkompeten di bidangnya dalam pelak-
bidang penciptaan dan aransemen lagu; dan 

sanaan pendidikan karakter sangat mem-
(3) substansi keterampilan, yang menitik 

bantu terwujudnya tujuan dari pendidikan 
beratkan kemampuan teknis dan kerajinan-

karakter, dan (4) dalam hal ini peran Dinas 
nya sehingga bersifat reproduktif atau 

Pendidikan Dasar perlu lebih ditingkatkan 
kemampuan melipatgandakan karya dengan 

dalam pelaksanaan pendidikan karakter di 
tepat dan cepat serta orang lain dapat dan 25

tingkat SD.  
mampu mencontoh hasil karyanya, misalnya 
kerajinan tangan, menganyam, mengukir. Tidak hanya kalangan akademisi 

mencoba menerjemahkan persoalan 
Sampai sejauh ini, kita dapat memahami 

kompleks kehidupan sosial bernegara ke 
logika intervensi pendidikan karakter juga 

ranah pendidikan. Kalangan tenaga pendidik 
dilakukan di ranah ekstrakurikuler, di mana 

jelas mempunyai intervensi yang kuat 
pendidikan seni pertunjukan ada di 

melalui keterlibatannya dalam penyusunan 
dalamnya. Persoalan pendidikan karakter 

silabus pembelajaran. Saya contohkan 
ditransformasikan dalam bentuk "nilai" yang 

beberapa cuplikan rincian solutif imple-
mempunyai fungsi-fungsi pedagogis. 

mentasi dalam pembelajaran nilai-nilai 
Dengan demikian, intervensi yang dilakukan 

karakter di suatu SDN di Kota Malang (tabel 
terhadap persoalan "realitas di luar 

1). Dua nilai dari delapan belas nilai karakter 
pendidikan" di atas, dirasionalisasi sebagai 

diterjemahkan melalui kategori deskripsi, 
persoalan kurangnya introduksi nilai-nilai 

indikator sekolah dan indikator satuan kelas. 
kehidupan kepada peserta didik. Selanjutnya, 

Urutan ini memperlihatkan logika tertentu 
agar substansi pendidikan karakter dapat 

dalam intervensi suatu nilai dalam sistem 
diterapkan, dalam bangunan "kepengaturan", 

hierarkis sekolah dasar. Barangkali tidak ada 
langkah selanjutnya adalah "rasionalisasi" 

permasalahan dalam kolom deskripsi nilai. 

24
Ardipal, "Kurikulum Pendidikan Seni Budaya yang Ideal bagi Peserta Didik di Masa Depan," dalam Jurnal Bahasa dan Seni Vol. 1 

(2010), hlm. 4. 
25

Anna Marie-Wattie, 2013, Op.cit., hlm. 164.



68

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

Akan tetapi, persoalan sebenarnya mulai suatu indikator yang sifatnya membutuhkan 
terlihat jelas pada indikator sekolah dan indikator turunan lagi, justru menjadi solusi 
kelas. Poin-poin Indikator Kelas secara teknis penyelenggaraan pendidikan karakter. 
terminologis, terdapat kata-kata emosional: Barangkali inilah problemnya mengapa 
kekaguman, rasa senang, rasa syukur, introduksi pengetahuan atau nilai tertentu 
perasaan lainnya. Selanjutnya, nilai religius tidak pernah sampai pada subjek peserta 
dan tanggung jawab dapat dengan mudah didik.
dipisahkan secara konseptual. Anehnya, 

Tabel 1. Penerjemahan nilai karakter dalam bahasa teknis silabus SD

Sumber: Silabus Sekolah Dasar Negeri 1 Purwantoro, Malang 



69

Praktik 'karakterisasi' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

Di samping perumusan nilai berdasar- bahan perbandingan. Apa yang hendak saya 
kan indikator kelas, intervensi nilai juga perlihatkan di sini adalah bagaimana nilai-
dilakukan dalam mata pelajaran yang nilai di atas diterjemahkan ke ranah 
diajarkan di sekolah dasar. Dari tabel 2. pelajaran. Akan tetapi, indikator-indikator 
terlihat setiap kategori kelas mempunyai yang dipakai dalam tabel 1. masih 
kandungan nilai-nilai tertentu. Di sini saya problematis. Lantas apakah permasalahan ini 
menggunakan dua mata pelajaran sebagai terus menjalar ke ranah pelajaran?

Teknikalisasi permasalahan di atas bersatu, kalau sol ya harus sol semua. 
tapi kalau anak-anak ini nggak penting untuk ditelaah lebih jauh ketika 
memperhatikan ya gak bunyi. makanya diimplementasikan dalam praktik mengajar. di situ gak ada anak yang sombong 

Saya pernah mengobrol dengan seorang guru untuk karakternya, semua sama".
tari SDN, mengatakan kalau belajar 

Prosesi pembentukan karakter melalui angklung itu juga sebenarnya sudah 
seni direduksi dalam proses latihan dan melaksanakan pendidikan karakter. 
pembenahan nada  yang sumbang.  

"Kalau angklung ya mas, kalau Logikanya, sikap tidak berkarakternya 
angklung itu pembentukan karakter seorang anak dilihat dalam keseriusan kesetaraan, kan ada 5N, ada nyanyi, 

bermain alat musik. Anak berkarakter nyambung, ah saya lupa, ya pokoknya 
anak orang kaya, orang bodo, orang merupakan anak yang ikut  dalam 
pinter itu pokoknya sama. soalnya harmonisasi untaian lagu-lagu yang akan 
contohnya gini, pada waktu pegang do dipentaskan maupun sedang dimainkan. re mi fa so la. kan lagu-lagunya harus 

Tabel.2 Intervensi nilai di setiap mata pelajaran sekolah dasar dalam silabus 

Sumber: Silabus Sekolah Dasar Negeri 1 Purwantoro, Malang 



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

70

Dengan demikian, standarisasi maupun bagaimana pun juga sudah dilaksanakan 
implementasi karakter belum menampakkan sejak dulu. Munculnya regulasi pendidikan 
sinkronisasi antara silabus dengan karakter tahun 2011 membuat mereka harus 
praktiknya. Sehingga, sejauh ini kita dapat bermain dengan penentuan nilai-nilai "yang 
melihat, implementasi pendidikan karakter baik" dalam pembelajaran di kelas-kelas. 
hanyalah semacam rekayasa nilai-nilai. 

Berbicara pengajaran di ruang kelas, 
Indikasi rekayasa nilai juga terlihat pernah suatu ketika di perpustakaan ada tiga 

dalam beberapa wawancara. Seorang guru anak sedang menggambar sesuatu. Dengan 
SDN bercerita, "pembentukan karakter melihat-lihat gambar, mereka berlatih sketsa 
bukan hanya dari kurikulum tapi pembi- sekenanya. Bapak itu melanjutkan lagi, "apa 
asaan-pembiasaan yang ada di sini. Setiap temanya?", "tentang pejuang masa depan, 
pagi tiap anak ada piket jabat tangan, Pak." "Oh, bukan perang-perangan lho ya?" 
walaupun sederhana bisa banyak nilai yang Lomba itu adalah lomba membuat poster, 
muncul dari situ". Dia memberikan contoh, jadi boleh ada gambar dan tulisan. 
mengenai kerapian dia bisa menegur pada 

Pembimbingnya pun datang, ia me-
anak, "kedisiplinan dengan menegur anak 

nanyai, "Temanya apa?" baru mereka jawab. 
yang terlambat, kemudian di sini juga saat 

Pak guru itu belum tahu tentang temanya, 
berbaris di depan kelas, kita jadikan sebagai 

padahal ia adalah pembimbingnya. 
media, misalnya baris rapi gitu kan tegel 

Barangkali baru saja ada pemberitahuan 
(keramik) ini kita jadikan batas, anak tidak 

lombanya. Bapak itu tidak mengarahkan 
boleh keluar dari kotak tegel, kalau kakinya 

anak-anak untuk menggambar apa, ia malah 26keluar nanti distop".  menggambar sendiri dan kemudian 
menunjukkan kepada tiga siswi itu tentang Salah satu guru di SD swasta juga 
gambarnya. Anak-anak dibiarkan terlebih mengatakan hal serupa. 
dahulu untuk berekspresi semampunya. 

"Ya sebelum ada karakter yang Seorang anak menunjukkan sebuah gambar, dinasionalkan itu di sini memang saya 
"pahlawan hijau" di dalam majalah Bobo. ajak membuat teman2 itu, tapi kan 

hanya dengan kemampuan sekolah ini "Kalau ini boleh gak pak?" tanyanya. 
sendiri, bukti fisiknya karakter itu ya Gambar apa itu? terus kalau banjir? "Banjir 
semua mata pelajaran saya suruh ya gak nyangkut, kayak gini itu lho," masuki, gimana bu caranya memasuk-

(menunjukkan gambarnya). Pembimbing kan, ya pokoknya ya Perilaku yang baik-
baik itu dimasukkan aja ke semua mata tersebut bukannya memberikan sentuhan 
pelajaran mungkin waktu itu saya ide-ide dan sentuhan keindahan lukisan, 
memberikan. Contoh perkembang- melainkan menggambar dengan gayanya biakan kelas 6, waktu itu, perkembang-

sendiri kemudian menunjukkan. Lantas di biakan itu, antara hewan tumbuhan dan 
manusia. Di manusia itu kan jatuhnya manakah proses introduksi nilai karakter atau 
pendidikan karakter yang banyak budi pekerti dapat tercapai melalui pelajaran 
dimasukkan oleh guru manusia itu menggambar? Padahal menggambar sendiri berkembangbiak tidak harus seperti 

adalah bagian dari apresiasi terhadap seni hewan atau tumbuhan tapi harus begini-
begini jadinya cerita guru kan panjang di visual. 
situ masuklah nilai-nilai itu….setelah 

Di samping itu, sekitar jam setengah 12, kita coba membuat di situ ada kok bu 
kurikulum. Sebelum ada pedoman saya mengikuti pelajaran SBK kelas V. Ibu 
karakter yang 18 itu sudah membuat guru membandingkan antara lukisan/rajutan sendiri karena kami memang sudah 

yang layak ditempel dengan lukisan yang pembiasaan itu memang dilakukan di 
rapuh. Lukisan itu menggunakan kain warna sini." 
ungu dengan kreasi manik-manik tempel 

Keterangan di atas memberikan satu warna perak membentuk model tertentu. 
informasi yang sama, pendidikan karakter Visualisasi hasil karya menjadi media untuk 

26
Wawancara lapangan. 24



Praktik 'karakterisasi' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

71

mengenalkan penilaian terhadap karya seni. seni pertunjukan. Namun, saya hendak 
Kelas hari ini belajar meronce. Pelaksanaan- menekankan, proses kepengaturan yang 
nya mengacu pada buku SBK yang sudah diatur sedemikian rupa dengan logika 
diterbitkan oleh penerbit Tiga Serangkai khas kepengaturannya, justru tidak 
Pustaka Mandiri dari Surakarta. Judul ditemukan praktik pengenalan nilai-nilai 
bukunya, "Ayo Berkarya, Seni Budaya dan karakter itu sendiri ketika diajarkan di dalam 
Keterampilan kelas 5". Ibu guru kemudian kelas. Standarisasi dan kategorisasi nilai-
membacakan pengantar sedikit mengenai nilai hanya menjadi rekayasa yang hanya 
kreativitas meronce. sedikit sekali terimplementasikan. 

Ibu guru selalu berdiri di depan. Sesekali 
berkeliling dan menuliskan bentuk-bentuk 

IV. PENUTUP 
ronce di papan tulis. Ibu itu menanyai anak-
anak, "Antara yang alam dan buatan kira-kira Munculnya wacana pendidikan karakter 
kalau dijual laku yang mana?" jawaban anak- melalui pendidikan seni-pertunjukan harus 
anak terbagi menjadi dua, memilih antara ditanggapi dengan sikap kritis. Saya 
alam dan buatan. Anak-anak saling berebut mengkaji wacana tersebut dengan perspektif 
pilihan dan ibu guru menanyai satu persatu, "kepengaturan" dari Foucault. Hasil analisis 
yang dimulai dari alam. "Yang memilih alam menunjukkan beberapa hal. Meminjam 
siapa", tanyanya. Ilham, yang duduk paling istilah Tania Li, kehendak untuk memper-
belakang, "karena alam", yang lain men- baiki (the will to improve) dalam bidang 
jawab buatan, "murah", mudah ditemukan", pendidikan di Indonesia ternyata dibangun 
"bisa didaur ulang", "butuh kreativitas". Ibu dengan logika yang justru tidak masuk akal. 
guru pun membenarkan panda-ngan yang Maksudnya, persoalan-persoalan di luar 
kedua. Setelah membaca panduan, mereka kependidikan (ekonomi, politik negara, 
belajar meronce dengan manik-maniknya hukum, kasus-kasus demoralisasi, korupsi, 
berbahan dasar kertas. Ibu guru menggambar dan sebagainya) dibawa sebagai titik 
pola di depan dan memberi contoh tiga berangkat permasalahan dunia pendidikan. 
macam buah manik, dan meminta anak-anak Akibatnya, pendidikan menanggung beban 
menirukan. berat untuk mengatasi persoalan negara 

tersebut. 
Satu hal menarik dari pertanyaan 

tersebut, keterampilan yang sedang diajarkan Ketika masyarakat dinilai berada dalam 
kepada anak-anak mengenai suatu karya kondisi penuh resiko, rasionalisasi baru bisa 
akan bernilai ketika barang itu layak dijual. dilontarkan, bahwa masyarakat telah 
Sisi ekonomi menjadi perhitungan pertama kehilangan "nilai-nilai luhur". Kalau kita 
dibanding sisi apresiasi terhadap kreativitas, melihat sejarah pendidikan di Indonesia, 
keindahan, ketekunan, dan nilai-nilai yang pengajaran budi pekerti sudah ada sejak masa 
dibangun dalam kurikulum pendidikan Jepang. Akan tetapi, ideologi pendidikan 
karakter ini. Hasil dari pelajaran ini berupa yang dalam bahasa Reimer, „kemajuan., 
berbagai kerajinan tangan yang sudah layak mensyaratkan adanya pembaharuan-
jual. Ibu ini mengajari anak-anak beberapa pembaharuan sistem untuk menghendaki 
kerajinan tangan yang sudah layak jual. Ada adanya kondisi yang lebih baik. Para pakar 
gantungan kunci dan boneka. Ia memper- atau wali masyarakat justru hanya 
lihatkan beberapa hasil anak yang sudah mengulangi pemikiran yang sama dengan 
dipacking dengan harga sekitar Rp. 2.000,00 wacana yang berbeda. Sebagai contoh, 
sampai Rp. 7.500,00. "Ini anak-anak senang maraknya klaim-klaim identitas, etnisitas, 
sekali sudah bisa menikmati hasil karyanya, dan konflik budaya adalah karena hilangnya 
sudah bisa mencari uang," ungkapnya. pluralisme dan multikulturalisme dalam 

pendidikan. Maka diciptakanlah pendidikan 
Kasus terakhir memang tidak relevan 

multikulturalisme sebagaimana muncul di 
dalam konteks pendidikan karakter melalui 



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

72

tahun 2004 tersebut. Begitu juga dengan pendidikan seni-pertunjukan tidak berjalan 
pendidikan karakter, ia dibangun melalui efektif dan efisien. Kasus beberapa SD di 
wacana kondisi masyarakat yang telah Kota Malang, nilai-nilai yang diintroduksi-
kehilangan nilai-nilai luhur. Apa sebenarnya kan dalam kelas ternyata berbeda dengan 
yang beda dari kedua masalah ini. Bagi saya, bahasa teknis silabus. Dengan demikian, 
perbedaan itu berada pada cara pakar tugas kita selanjutnya adalah mendalami 
memproblematisasi permasalahan. Kasus sedetail mungkin praktik kepengajaran yang 
pendidikan seni dianggap mampu memberi sifatnya direksional. Problematisasi 
peluang besar terbukanya introduksi nilai- pelaksanaan pendidikan karakter harus 
nilai kemanusiaan. digeser ke ranah penerjemahan bahasa teknis 

si labus atau kurikulum ke bahasa 
Situasi problematis dituangkan dalam 

komunikatif kepengajaran di kelas maupun 
rancangan pembelajaran (silabus) dengan 

ekstrakurikuler.  Dengan demikian,  
logika kepengaturan di atas. Nilai-nilai 

perbincangan mengenai bangunan atau 
distandarisasi terlebih dahulu untuk kemu-

model pendidikan karakter harus berangkat 
dian dapat diintroduksikan ke dalam kategori 

dari telaah praktik kepengajaran di sekolah 
kelas maupun pelajaran. Bahasa praktik ini 

dan ruang kelas. Sehingga, problematisasi 
ternyata tidak ada sinkronisasi ketika 

yang diangkat dengan teknikalisasi masalah 
diterjemahkan ke dalam bahasa pengajaran 

tidak akan menemui ketimpangan logika 
di  ruang kelas .  Beberapa temuan 

yang benar-benar fatal. 
menunjukkan, introduksi nilai-nilai melalui 

DAFTAR PUSTAKA 

Abduhzen, M., 2012. "Substansi Pendidikan Indonesia." Opini Harian Kompas Sabtu, 6 
Oktober. 

Ardipal, 2010. "Kurikulum Pendidikan Seni Budaya yang Ideal bagi Peserta Didik di Masa 
Depan," dalam Jurnal Bahasa dan Seni Vol. 1 (2010), hlm. 1-10. 

Bagir, H., 2013. "Problem Pendidikan Karakter," Opini Harian Kompas, Rabu 9 (Januari 
2013), hlm. 6. 

Blackman, L., 2008. The Body: The Key Concepts. New York: Berg Publisher. 
Borrong, R.P., "Pentingnya Pendidikan Nilai dalam Membangun Kehidupan Bangsa, dalam 

KRITIS Jurnal Studi Pembangunan Interdisipliner, Vol XIX, No.2 tahun 2007.
Buchori, M., 2007. Evolusi Pendidikan di Indonesia: dari Kweekschool sampai ke IKIP: 

1852-1998. Yogyakarta: Insist Press. 
Foucault, M., 1991. "Governmentality," dalam Burchell, Graham, Colin Gordon dan Peter 

Miller (ed). The Foucault Effect, studies in governmentality: with two lectures by and 
an interview with Michel Foucault. California: University of California Press. 

Hewitt, M., 1983. "Bio-politics and Social Policy: Foucault.s Account of Welfare," dalam 
Mike Featherstone, Hepworth dan Turner (ed.), (1991). The Body: Social Process and 
Cultural Theory. London: Sage Publications. 

Kemendikbud. Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar, 2011. Panduan Pengembangan 
Pendidikan Karakter Melalui Pembelajaran Aktif, Kreatif, Efektif, dan Menyenangkan 
(Pakem) di Sekolah Dasar. Jakarta: Kemendikbud, Direktorat Jenderal Pendidikan 
Dasar, Direktorat Pembinaan Sekokah Dasar. 

Koesoema, A. D., 2011. Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak di Zaman Global. 
Jakarta: PT. Gramedia. 

Li, T. M., 2012. The Will to Improve: Perencanaan, Kekuasaan, dan Pembangunan. (terj. 
Hery Santoso dan Pujo Semedi). Tangerang Selatan: Margin Kiri. 



Praktik 'karakterisasi' Dalam Pendidikan Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan (Nur Rosyid)

73

Salim, H., "Menuju Pendidikan Multikulturalisme di Indonesia," dalam Jatmiko, Sari dan  
Ferry Indriatno (edt). 2006. "Pendidikan Multikultural yang Berkeadilan Sosial. 
Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED) dan MISEREOR. 

Simatupang, G. R. L. L., "Dari Perbedaan dan Persamaan, Menuju Pembedaan dan 
Penyamaan," dalam Ahimsa-Putra (ed). 2006. Esai-esai Antropologi: Teori, 
Metodologi, dan Etnografi. Yogyakarta: Jurusan Antropologi Budaya UGM 
bekerjasama dengan Kepel Press. 

______, 2013. Pendidikan Karakter Berbasis Seni Budaya di Kota Surakarta. Yogyakarta: 
Kerjasama Fakultas Ilmu Budaya Universitas Gadjah Mada dengan Balai Pelestarian 
Nilai Budaya Yogyakarta. 

Marie-Wattie, A., 2013. Pendidikan Karakter Berbasis Pendidikan Seni Budaya: Tingkat 
Sekolah Dasar di Kota Malang. Yogyakarta: Kerjasama Fakultas Ilmu Budaya 
Universitas Gadjah Mada dengan Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta. 

Niels, M., 2000. Indonesian Images: The Culture of Public World. Yogyakarta: Kanisius 
Pramono, S. A., "Prospek Pendidikan Multikultural di Indonesia," dalam Jatmiko, Sari dan 

Ferry Indriatno (edt). 2006. "Pendidikan Multikultural yang Berkeadilan Sosial. 
Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED) dan MISEREOR. 

Rani, A., dkk., 2011. Panduan Pengembangan Pendidikan Karakter Melalui Pengembangan 
Budaya Sekolah di Sekolah Dasar. Jakarta: Direktorat Pembinaan Sekolah Dasar. 
Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar. Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan. 

Reimer, E., 1987. Sekitar Eksistensi Sekolah (terj. M. Soedomo). Yogyakarta: Hanindita. 
Rosyid, N., 2012. "Mempertanyakan Multikulturalisasi Pendidikan Islam: Dua 

Kecenderungan Pendidikan Multikulturalisme di Indonesia," dalam Jurnal ADDIN 
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri KUDUS, Edisi III Des 2012, hlm. 301-314. 

Rosyid, N., dkk, 2013, Pendidikan Karakter: Wacana dan Kepengaturan. Purwokerto: 
Obsesi Press. 

Sa.adun, A., dkk., 2011. Grand Design Revitalisasi Pendidikan Karakter di Sekolah Dasar 
Melalui Pendekatan Menyeluruh. Jakarta: Direktorat Pembinaan Sekolah Dasar. 
Direktorat Jenderal Pendidikan Dasar. Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan. 

Sahlan, A. dan Teguh P., 2012. Desain Pembelajaran Berbasis Pendidikan Karakter. 
Yogyakarta: Ar-ruzz Media. 

Sunarto, K., Hiang-Khng Heng, dan Ahmad Fedyani Saifuddin (ed.), 2004. Multicultural 
Education in Indonesia and South East Asia: stepping into the unfamiliar. Diterbitkan 
oleh Jurnal Antropologi Indonesia. 

Wahyono, S. B., 2006. "Prospek Pendidikan Multikultural di Indonesia," dalam Jatmiko, Sari 
dan Ferry Indriatno (ed.), "Pendidikan Multikultural yang Berkeadilan Sosial. 
Yogyakarta: Dinamika Edukasi Dasar (DED) dan MISEREOR.



75

Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi Pekerti (Ferdi Arifin)

Kata kunci: wayang kulit, pendidikan budi diajarkan di sekolah cenderung membosan-
pekerti, seni pertunjukan kan dan teks book, sehingga membuat 

penerimanya merasa bosan dengan 
I. PENDAHULUAN 

penyampaiannya. Pendidikan yang terlalu 
Nilai budi pekerti sudah sepatutnya dipaksakan justru akan menjadikan sebuah 

dimiliki oleh setiap individu sebagai manusia doktrin yang tidak baik bagi penerimanya. 
yang bersosial satu dengan yang lain. Secara Oleh karena itu, tidak semua siswa me-
etimologi, budi pekerti berasal dari bahasa mahami dan menerapkan apa yang mereka 
Sansekerta, buddhi 'akal atau akhlak' dan dapat dari pendidikan budi pekerti di sekolah 

1 karena kebosanan dan semacam dipaksakan. prakrti 'tindakan atau kebiasaan'.  Seiring 
Pendidikan budi pekerti sebenarnya bisa perkembangannya bahasa, budi pekerti 
diberikan kepada siswa atau masyarakat sendiri sekarang lebih dimaknai sebagai jiwa 
melalui media seni pertunjukan. Setiap seni atau tindakan baik seseorang. Oleh karena 
pertunjukan sebenarnya mengandung makna itu, pendidikan budi pekerti selalu diajarkan 
yang tersirat di dalamnya. Hanya saja tidak dalam setiap instansi pendidikan di Indonesia 
banyak orang yang mampu memahami saat ini. Pendidikan budi pekerti yang 

WAYANG KULIT SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN BUDI PEKERTI 

Ferdi Arifin 

Pusat Studi Ekonomi Kerakyatan UGM 
Komplek Bulaksumur UGM Jalan Mahoni No. B-2 Yogyakarta 

e-mail:ferdiarifin90@yahoo.com 

Naskah masuk : 02-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013 

Disetujui terbit : 20-05-2013 

WAYANG KULIT AS A MEDIUM TO CONVEY MORAL EDUCATION 

Abstract 

Wayang Kulit (Javanese shadow puppet) is a traditional performing art which is in existence until 
today. The stories of Wayang Kulit are usually taken from the Ramayana and Mahabharata epics which 
contain moral education and heroic values. This research shows that a Wayang Kulit performance 
could be a visual means to convey moral values. It also contains educational values from various 
branches of knowledge. Those values are useful for the owners to survive and lead a harmonious life. A 
visual teaching method like Wayang Kulit is more interesting. Therefore, Wayang Kulit can still 
survive. 

Keywords: wayang kulit, moral education, traditional performing art 

Abstrak 

Wayang kulit merupakan satu dari sekian bentuk seni pertunjukan tradisional yang masih eksis di 
lingkungan sekitar kita. Seni pertunjukan wayang kulit biasanya menampilkan cerita tentang 
Ramayana dan Mahabharata karena kedua cerita tersebut merupakan cerita kepahlawanan dan 
banyak sekali mengandung pesan moral. Penelitian ini bertujuan untuk menyadarkan masyarakat 
bahwa seni pertunjukan wayang kulit bisa menjadi media pendidikan budi pekerti karena metode 
pembelajaran melalui visual lebih menarik daripada pembelajaran memalui media tulis. Oleh karena 
itu, seni pertunjukan wayang kulit masih tetap eksis sampai saat ini. Seni pertunjukan wayang kulit 
memiliki nilai-nilai luhur dalam mempertahankan dan melangsungkan hidup manusia. Dalam 
pertunjukan wayang kulit juga terdapat nilai pendidikan dari berbagai cabang keilmuan termasuk 
pendidikan budi pekerti. 

1
William Monier, Sanskrit Dictionary. (Cognate Indo-European Language: Bhaktivedanta Book Trust International, 2002), hlm. 655 

dan 733. 



76

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ISSN 1907 - 9605

makna yang disampaikan secara tersirat dikategorikan sebagai penelitian deskriptif 
4maupun tersurat  dari  sebuah seni  analitik.  Metode dalam penelitian ini dengan 

pertunjukan. Perlu sebuah pemahaman cerita mencari data atau gambaran mengenai objek 
dan seni untuk memahami setiap gerak yang permasalahan. Gambaran tersebut berupa 
ditunjukkan pada proses pertunjukan. fakta tentang bentuk seni pertunjukan 

tradisional wayang kulit yang dijadikan Seni pertunjukan merupakan media 
sebagai metode pembelajaran budi pekerti yang ampuh untuk pendidikan budi pekerti 
dan dianalisa sesuai dengan judul penelitian. karena dapat membidik beberapa target 
Teknik pengumpulan data yang diperguna-penonton. Apabila pendidikan budi pekerti 
kan adalah penelitian kepustakaan. Peneliti hanya diberikan dalam sebuah instansi 
menggunakan tempat penelitian di perpus-pendidikan atau lembaga-lembaga tertentu 
takaan Fakultas Ilmu Budaya, Perpustakaan hanya akan mencakup orang-orang yang ada 
Pusat UGM, dan Perpustakaan Ignasius. di dalamnya. Namun, jika pendidikan budi 
Hasil temuan data di perpustakaan kemudian pekerti diberikan dalam sebuah seni 
diolah dalam bentuk draf kasar kemudian pertunjukan, akan memberi dampak pada 
dikorelasikan dengan data dari seni para penonton yang terdiri dari berbagai 
pertunjukan wayang kulit. Metode pencarian kalangan, tidak hanya dalam suatu lembaga 
data untuk seni pertunjukan wayang kulit atau instansi tertentu. 
dilakukan dengan cara menyaksikan 

Seni pertunjukan merupakan sebuah langsung pertunjukan wayang kulit di 
cabang kesenian yang selalu hadir dan berbagai pagelaran yang diadakan di 
menghibur dalam setiap kehidupan manusia. berbagai daerah maupun melalui media 
Cabang kesenian ini sudah muncul sejak televisi. Setelah kedua data terkumpul 
jaman Indonesia masih belum merasakan kemudia ditulis dan dianalisis dalam 
kemerdekaannya. Seni pertunjukan pantas penelitian ini. 
sebagai media pendidikan budi pekerti 
karena dalam setiap pertunjukannya selalu 
menunjukkan hal-hal simbolis dari II. WAYANG KULIT SEBAGAI MEDIA 

2kehidupan manusia.  PENDIDIKAN BUDI PEKERTI 

Dalam artikel ini lebih mengangkat seni A. Peran seni pertunjukan dalam 
pertunjukan wayang kulit sebagai media kehidupan 
pendidikan budi pekerti. Seni pertunjukan 

Seni pertunjukan sudah dianggap 
wayang kulit merupakan kesenian tradisional 

sebagai sebuah cabang ilmu yang hadir di 
yang memiliki banyak sekali nilai-nilai 

masyarakat dunia. Banyak sekali aspek yang 
kehidupan yang dapat diambil oleh 

muncul dari sebuah seni pertunjukan, 
masyarakatnya. Seni pertunjukan wayang 

meskipun sampai saat ini belum ada yang 
kulit sendiri merupakan gambaran dari 

dapat menemukan kapan dan pastinya bentuk 
kehidupan manusia yang dipentaskan dengan 

seni pertunjukan ini muncul karena memiliki 
menggunakan wayang yang terbuat dari kulit 

perkembangan yang sangat kompleks. Seni 
binatang sebagai aktornya dan dalang 

pertunjukan sendiri seperti semacam media 
sebagai sutradaranya. Oleh karena itu, 

untuk menikmati sebuah kesenian yang 
seiring perkembangannya pengertian 

sedang dipertunjukkan. 
wayang berubah menjadi seni pertunjukan 
panggung atau teater total dengan penam- Seni pertunjukan memiliki peran yang 

3 sangat banyak dalam kehidupan manusia. pilan semalam suntuk.  
Hal demikian ditunjukkan pada akhir abad 

Dilihat dari sifatnya, penelitian ini ke-19 dan awal abad ke-20, ketika negara-

2
Soedarsono, Seni Pertunjukan, Dari Perspektif Politik, Sosial, dan Ekonomi. (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press), hlm. 1-7. 

3
Pandam Guritno, Wayang, Kebudayaan Indonesia dan Pancasila. (Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1988), hlm. 11. 

4
Soerjono Sukanto, Sosiologi Suatu Pengantar. (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,1996), hlm. 15. 



77

Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi Pekerti (Ferdi Arifin)

negara Eropa dan Amerika masuk menguasai ekonomi. Oleh karena itu, seni pertunjukan 
sebagian besar negara-negara di Asia memiliki banyak peran sebagai sebuah 
Tenggara. Para tokoh sering menggunakan media, termasuk untuk pendidikan budi 

7 seni pertunjukan sebagai media untuk pekerti.
membangkitkan semangat rakyat untuk 

Seni pertunjukan sendiri terbagi melawan penjajah. Kementrian Penerangan 
menjadi dua bagian oleh Marge Hume dan Republik Indonesia juga memanfaatkan seni 
Gillian Sullivan Mort, yaitu inti dari seni pertunjukan sebagai media propaganda 
pertunjukan itu sendiri dan apa yang ada di untuk menetapkan kemerdekaan antara tahun 
sekitar seni pertunjukan itu. Marge dan 51945 sampai 1949.  Sebenarnya jauh 
Gillian juga menggambarkan keduanya yang 

sebelum kemerdekaan Indonesia, seni 
membentuk seni pertunjukan memiliki 

pertunjukan sudah digunakan sebagai media 
sebuah emosi bagi para penontonnya. 

pendidikan dan pengajaran agama. Sunan 
Setelah suatu seni pertunjukan sudah bisa 

Kalijaga adalah orang yang menggunakan 
mengarahkan emosi para penontonnya, 

seni pertunjukan wayang kulit sebagai 
kemudian menjadikan seni pertunjukan itu 

pendidikan agama dan budi pekerti. Oleh 
dirasa memiliki sebuah nilai yang terkan-

karena itu, Sunan Kalijaga dianggap sebagai 
dung di dalamnya dan memunculkan 

sunan tersukses menyebarkan agama Islam 
kepuasan bagi penonton. Setelah semua 

karena menggunakan metode seni  
proses itu, barulah seni pertunjukan dapat 

pertunjukan sebagai media pendidikan 8mempengaruhi penontonnya.maupun penyebaran agama Islam. 
Di Indonesia sendiri, khususnya Jawa, Elaine dan Gillie melakukan penelitian 

Bali, dan Sunda, seni pertunjukan selain tentang potensi yang diakibatkan oleh seni 
sebagai media pendidikan, juga dikenal pertunjukan. Di Inggris, seni pertunjukan 
sebagai bentuk ritual atau upacara adat. bisa digunakan sebagai bentuk penyembuhan 
Seperti di Bali, seni pertunjukan selain untuk penyakit kejiwaan. Seni pertunjukan 
komersialisasi media, media pendidikan, dianggap bisa digunakan sebagai media 
juga sebagai media ibadah. Di Bali, garis langsung untuk menolong pasien gangguan 
besar seni pertunjukan yang digunakan kejiwaan dengan merefleksi keadaan, 
sebagai media ritual memiliki ciri-ciri khas, ingatan, dan emosi, sehingga dapat 
yaitu; (1) diperlukan tempat pertunjukan memulihkan keadaan mereka secara visual, 
yang terpilih, biasanya dianggap sakral; (2) yaitu seni pertunjukan. Seni pertunjukan 
diperlukan pemilihan hari serta saat terpilih, dalam ilmu kesehatan dideskripsikan sebagai 
biasanya juga dianggap sakral; (3) bentuk aktifitas kreatif yang bertujuan 
diperlukan pemain yang terpilih, karena meningkatkan potensi diri maupun kelom-
dianggap suci; (4) diperlukan seperangkat 6

pok.
sesaji, karena beberapa faktor; (5) tujuan 

Banyak sekali perspektif masyarakat lebih dipentingkan daripada penampilannya 
mengenai seni pertunjukan yang sudah secara estetis; dan (6) diperlukan busana 

9merupakan aspek penting dari kehidupan yang khas.  Bentuk seni pertunjukan ritual 
manusia. Seni pertunjukan yang merupakan yang juga mengandung peran sebagai media 
bentuk apresiasi seni, tetapi tidak sedikit pendidikan budi pekerti adalah seni 
faktor di luar seni yang masuk dalam seni pertunjukan wayang ritual. Hal ini 
pertunjukan, seperti politik, sosial, dan dikarenakan seni pertunjukan untuk adegan 

ISSN 1907 - 9605

5
Soedarsono, Op.Cit., hlm. 31-35.

6
Elaine Argyle and Gillie Bolton, Art in The Community For Potentially Vulnerable Mental Health Groups. (United Kingdom: 

Emerald Group Publishing Limited, 2005) vol 105 No. 5, hlm. 340354. 
7

Soedarsono, Ibid, hlm. 69. 
8

Marge Hume and Gillian Sullivan Mort. The Consequence of Appraisal Emotion, Service Quality, Perceived Value and Customer 
Satisfaction On Repurchase Intent in The Performing Arts. (Australia: Emerald Group Publishing Limited, 2010), Vol. 24 No 2, hlm. 170182.

9
Soedarsono, Seni Pertunjukan Indonesia Di Era Globalisasi. (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2002), hlm. 125-126. 



78

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ISSN 1907 - 9605

ritual atau ruwatan untuk sesuatu, sedangkan pertunjukan tradisional yang masih 
cerita wayangnya tetap sebagai bentuk cerita digandrungi para pecintanya. Para pecinta 
untuk media pendidikan budi pekerti. Oleh wayang mengakui bahwa wayang adalah 
karena itu, masyarakat Jawa sering dianggap kesenian yang lengkap karena menunjukkan 
masyarakat yang penuh filosofi karena selalu berbagai lambang-lambang yang mendidik 
menampilkan simbolisme dan makna yang penontonnya untuk menjadi manusia yang 
tersirat sebagai media pendidikan dalam baik. Hazim Amir mengatakan juga kalau 
setiap pementasan seni pertunjukan wayang seni pertunjukan wayang kulit memiliki 
kulit maupun seni pertunjukan lain. banyak sekali aspek nilai dan norma yang 

14dapat diambil.  Banyaknya nilai dan norma Namun, saat ini seni pertunjukan 
yang terkandung dalam setiap pertunjukan wayang kulit semakin tipis nilai unsur 
wayang kulit membuat seni pertunjukan ini ritualnya, tetapi apabila dikatakan sebagai 
memang layak dijadikan media pendidikan seni pertunjukan yang sekuler, belum bisa 
budi pekerti. Berangkat dari kebosanan sepenuhnya memenuhi persyaratan seni 
terhadap pendidikan budi pekerti dalam komersial. Oleh karena itu, seni pertunjukan 
sebuah instansi atau lembaga, seni wayang kulit dikategorikan sebagai seni 
pertunjukan wayang kulit adalah media 10 

pertunjukan yang pseudo-ritual.
pendidikan budi pekerti yang menarik bagi 

B. Pendidikan budi pekerti dalam seni para pecinta seni. 
pertunjukan wayang kulit 

Banyaknya manfaat yang dapat diambil 
Seni pertunjukan wayang kulit adalah dalam seni pertunjukan wayang kulit, 

seni pertunjukan yang unik dan canggih membuat presiden pertama Indonesia atau 
karena dalam pagelarannya mampu bapak proklamator, Ir Soekarno, hobi 
memadukan beragam seni, seperti seni menonton seni pertunjukan yang penuh 

15drama, seni suara, seni sastra, seni rupa dan dengan nilai dan norma ini.  Bung Karno, 
11sebagainya.  Selain memadukan berbagai sapaan akrab dari Ir. Soekarno, juga sering 

unsur kesenian, wayang kulit juga menyelipkan nilai-nilai yang terkandung 
memadukan beberapa aspek keilmuan dalam seni pertunjukan wayang kulit di 
seperti sosial, ekonomi, dan politik dalam setiap pidatonya. Hal demikian membukti-
penyampaiannya untuk media pendidikan. kan betapa banyaknya pendidikan yang ada 

dalam seni wayang kulit. 
Seni pertunjukan wayang kulit dulu 

bermula sejak jaman dahulu kala, sekitar Sedikit contoh kasus pendidikan budi 
tahun 1500 SM, jauh sebelum agama dan pekerti melalui media seni pertunjukan 
budaya luar masuk ke Indonesia. Dengan wayang ketika dalam lakon Arjuna Wiwaha, 
demikian, wayang dalam bentuk sederhana yaitu lakon yang menceritakan kisah Arjuna 
adalah asli budaya Indonesia, kemudian melawan raksasa yang bergelar Prabu 
dalam proses perkembangannya bersentuhan Niwatakawaca. Dikisahkan kahyangan 
dengan unsur-unsur lain sehingga jadi seperti sedang diganggu oleh Niwatakawaca dan 

12 tidak ada seorang dewa pun yang mampu sekarang.  Dalam sebuah naskah kuno, Serat 
menandinginya. Bersamaan dengan itu, Arjuna Wiwaha, menyebutkan adanya per-

13 Arjuna sedang melakukan tapa brata untuk tunjukan wayang.  Jadi bisa dibilang 
mencari kesaktian di gua. Para dewa yang wayang sudah ada sejak dahulu kala. 
melihat Arjuna melakukan tapa brata yang 

Wayang kulit saat ini adalah bentuk seni khusyuk berdoa kepada dewa untuk 

10
Ibid., hlm. 81.

11
Bambang Hasrinuksmo, Ensiklopedi Wayang Indonesia. (Jakarta: Sena Wangi, 1999), hlm. 21. 

12
Ibid, hlm. 29.

13
Banis Ism'un, Peranan Koleksi Wayang Dalam Kehidupan Masyarakat. (Yogyakarta: Depdikbud, 1990), hlm. 18. 

14
Hazim Amir, Nilai-Nilai Etis Dalam Wayang. (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1991), hlm. 16.

15
Dokumen video dari Arsip Nasional Republik Indonesia. 



79

Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi Pekerti (Ferdi Arifin)

16 mendapatkan kekuatan merasa kagum www.wayangprabu.com.
dengan kesungguhan hatinya. Dewa Indra 

Sepenggal kisah dari lakon Arjuna selaku pimpinan para dewa merasa Arjuna 
Wiwaha di atas adalah bentuk dari adalah orang yang pantas untuk melawan 
pembelajaran tentang sebuah kehidupan Niwatakawaca yang sedang merusak 
yang digambarkan dalam pagelaran seni kahyangan tempat para dewa. Untuk 
wayang kulit. Menurut penjelasan dari Linda membuktikan apakah Arjuna pantas atau 
Nathan, bahwa sebuah seni tidaklah tidak dipilih oleh para dewa untuk 
memberikan suatu kebenaran maupun mengalahkan Niwatakawaca, dewa Indra 
menentukan sebuah kesalahan, tetapi para pun mencoba menguji kesungguhan hati dari 
penonton dibebaskan untuk memilih mana Arjuna. Dewa Indra menurunkan tujuh 
yang menurutnya adalah baik dan benar bidadari untuk menggoda Arjuna yang 17
sesuai dengan jalan hidupnya.  Oleh karena sedang bertapa, salah satunya adalah 
itu, semua orang dapat menginterpretasikan Subadra, bidadari tercantik yang ada di 
apa yang dilakukan Arjuna sebagai seorang kahyangan. Para tujuh bidadari itu mencoba 
ksatria yang sangat khusyuk berdoa dan menggoda tapa-brata Arjuna dengan tarian 
berlaku sabar untuk mencapai suatu tujuan. yang erotis, sambil menyentuh sekujur tubuh 

Arjuna untuk menggagalkan kekhu- Setiap seni pertunjukan, termasuk 
syukannya. Namun, Arjuna tidak merasa wayang kulit, sebenarnya adalah sebuah 
terganggu dengan tujuh bidadari itu dan tetap media mentransfer pengetahuan dalam 
khusyuk melakukan tapa-brata. Hal berbagai aspek, tergantung lakon apa yang 
demikian membuat para bidadari merasa akan dibawakannya. Kisah dari lakon Arjun 
sedih karena sudah merasa gagal menggoda Wiwaha tersebut juga merupakan sebuah 
Arjuna, tetapi Dewa Indra dan para dewa bentuk pendidikan dari aspek moral. Seni 
lainnya justru merasa senang melihat pertunjukan yang digunakan sebagai salah 
keteguhan hati sang Arjuna. Kemudian satu cara untuk mengkomunikasikan suatu 
Arjuna dianugrahi kekuatan oleh Dewa Indra tujuan baik di dalamnya, meskipun dalam 

18 dan diutus untuk menolong para dewa di seni pertunjukan itu berbasis fiksi.
kahyangan melawan Niwatakawaca. 

Dalam setiap lakon pewayangan, Akhirnya, Arjuna dapat memenangkan 
pendidikan budi pekerti selalu ditampilkan di pertempuran yang sengit antara Arjuna dan 
dalamnya, tetapi tidak secara gamblang Niwatakawaca, sehingga Arjuna dihadiahi 
disebutkan oleh dalang. Wayang kulit seluruh bidadari di kahyangan beserta 
merupakan sebuah kesenian yang tidak diperbolehkan tinggal di kahyangan Dewa 
menggurui para penontonnya, tetapi Indra. Namun, Arjuna yang sudah beberapa 
penonton dipersilakan sendiri untuk menilai saat tinggal di kahyangan dengan para 
mana yang baik dan buruk karena dalam bidadari cantik di kahyangan merasa sedih 
setiap pertunjukannya selalu menggunakan karena teringat oleh saudara-saudaranya. 
simbol-simbol yang tersirat dalam kehidupan Dengan berat hati Arjuna pamit dengan 

19 manusia.Dewa Indra dan para bidadari di kahyangan 
untuk kembali pada saudaranya yang sudah Hazim memaparkan hasil penelitiannya 
ditinggalkannya. Demikian adalah cerita bahwa wayang kulit memiliki 20 nilai luhur 
singkat dari lakon Arjuna Wiwaha yang atau nilai kesempurnaan. Hal demikian dapat 
pernah dimainkan oleh Ki Nartosabdo membantu manusia dalam melangsungkan 
kemudian diringkas oleh Mas Imam dalam dan mempertahankan hidupnya untuk 
w e b s i t e  k h u s u s  p e c i n t a  w a y a n g  mencapai kesempurnaan hidup, mengubah 

ISSN 1907 - 9605

16
Wayangprabu.com/2009/07/22/ki-nartosabdho-arjuna-wiwaha/ 

17
Linda Nathan, All Students Are Artists. (ASCD: Education Leadership Journal, 2012), hlm. 50. 

18
Mindy Roberta Carter, The Teacher Monologues. (The University of Columbia: RMIT Publishing, 2010). 

19
Kanti Walujo, Dunia Wayang. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), hlm. 51-55. 



80

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013  ISSN 1907 - 9605

manusia menjadi manusia sempurna dari segi Dalam pertunjukan wayang sendiri 
jasmani, rohani, maupun sukmawi. Selain memang sudah ada standar untuk 
itu, wayang juga dapat membuat pribadi, penyampaian pesan nilai dan moralnya. 
sosial, dan ketuhanan yang lebih baik, Setiap satu lakon terbagi dalam tiga bagian, 

20 yaitu; (1) bagian pertama adalah awal mula termasuk dalam aspek budi pekerti.  
cerita yang disusul dengan konflik yang 

Menurut hasil penelitian dari Konser- menimbulkan perang gagal, pada bagian ini 
vatori Tari di Indonesia (1974), mengatakan sering disebut dengan pathet nem karena 
juga bahwa seni pertunjukan wayang kulit, sesuai dengan gamelan yang mengiringinya; 
memiliki berbagai bidang pendidikan yang (2) bagian kedua adalah munculnya 
dapat diambil oleh penontonnya, seperti kekacauan, yang sering disebut gara-gara, 
bidang antropologi, sosiologi, histori, religi, dalam bagian ini punakawan muncul dan 
sastra, psikologi, musikologi, simbolisme, memberikan wejangan kepada tuannya, para 21 dan budi pekerti. ksatria, yang biasanya adalah para Pandawa, 

bagian ini diakhiri dengan perang kembang, 
yaitu perang antara kejahatan dan kebaikan, 

III. PENUTUP tetapi selalu dimenangkan oleh kebaikan, 
gamelan yang dibunyikan berubah menjadi Pendidikan budi pekerti selalu dimun-
pathet sanga; (3) bagian ketiga, fase ini culkan dalam setiap lakon pewayangan, 
adalah bagian terakhir dari seni pertunjukan tetapi dalang tidak menunjukkannya secara 
wayang kulit dan disebut pathet manyura gamblang. Aspek simbolisme dan filosofis 
sesuai dengan iringannya yang berubah. sangat kental dalam budaya Jawa, khususnya 

seni pertunjukan wayang. Oleh karena itu, Setiap bentuk, lakon, tokoh, dan apa pun 
seni pertunjukan wayang cocok menjadi yang ada dalam seni pertunjukan wayang 
sebuah seni pertunjukan untuk media semua mengandung nilai-nilai yang dapat 
pendidikan budi pekerti. diambil. Sebuah kesenian yang penuh 

filosofi dan simbolisme dalam setiap Setiap tokoh dalam wayang dan juga 
pagelarannya adalah ciri kebudayaan Jawa. lakon yang diceritakannya selalu menggam-
Bentuk pendidikan budi pekerti, karakter, barkan kehidupan manusia. Kehidupan yang 
dan lain sebagainya dimunculkan dalam kompleks dan berliku digambarkan dalam 
setiap pagelarannya. Dengan kata lain, seni pertunjukan wayang kulit. Meskipun 
pendidikan budi pekerti  bisa juga tokoh dan cerita yang digunakan adalah hasil 
d i s a m p a i k a n  m e l a l u i  m e d i a  s e n i  dari akulturasi budaya India dan agama 
pertunjukan,  dan t idak selamanya Hindu, namun bentuk kehidupan yang 
pendidikan itu berada dalam sebuah instansi digambarkan dalam pagelarannya selalu 
atau lembaga. dekat dengan kehidupan masyarakat sekitar, 

termasuk ajaran budi pekerti. 

20
Hazim Amir, Op.Cit., hlm. 196. 

21
Soedarsono, Beberapa Catatan Tentang Seni Pertunjukan Indonesia. (Yogyakarta: Konservatori Tari Di Indonesia, 1974), hlm. 20.

DAFTAR PUSTAKA 

Argyle, E. and Gillie Bolton, 2005. Art In The Community For Potentially Vulnerable Mental 
Health Groups, Vol. 105 No. 5, hlm. 340354. United Kingdom: Emerald Group 
Publishing Limited. 

Amir, H., 1991. Nilai-Nilai Etis Dalam Wayang. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan. 
Carter, M. R., 2010. The Teacher Monologues, Creative Approaches to Research. Vol. 3, No. 

1, The University of Columbia: RMIT Publishing. 
Guritno, P., 1988. Wayang, Kebudayaan Indonesia dan Pancasila. Jakarta: Universitas 



81

Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi Pekerti (Ferdi Arifin) ISSN 1907 - 9605

Indonesia Press. 
Hasrinuksmo, B., 1999. Ensiklopedi Wayang Indonesia. Jakarta: Sena Wangi.
Hume, M. and Gillian Sullivan Mort, 2010. The Consequence of Appraisal Emotion, Service 

Quality, Perceived Value and Customer Satisfaction On Repurchase Intent in The 
Performing Arts. Australia: Emerald Group Publishing Limited, Vol. 24 No. 2, Journal 
of Service Marketing. 

Nathan, L., 2012. All Students Are Artists. ASCD: Education Leadership Journal.
Isma'un, B., 1990. Peranan Koleksi Wayang dalam Kehidupan Masyarakat. Yogyakarta: 

Depdikbud. 
Soedarsono, 1970. Beberapa Catatan Tentang Seni Pertunjukan Indonesia. Yogyakarta: 

Konservatori Tari Indonesia Di Yogyakarta. 
_________, 1989. Seni Pertunjukan Jawa Tradisional dan Pariwisata di Daerah Istimewa 

Yogyakarta. Yogyakarta: Depdikbud. 
_________, 2002. Seni Pertunjukan Indonesia di Era Globalisasi. Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press. 
_________, 2003. Seni Pertunjukan dari Perspektif Politik, Sosial, dan Ekonomi. Yogyakarta: 

Gadjah Mada University Press. 
Sukanto, S., 1996. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 
Walujo, K., 2000. Dunia Wayang. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
William, M., 2002. Sanskrit Dictionary. Cognate Indo-European Language: Bhaktivedanta 

Book Trust International. 



83

Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

I. PENDAHULUAN yang menjaman, membuat kesenian ini 
mampu menorehkan dua pesan khasnya, 

Dongkrek merupakan seni tradisi 
yaitu: sebagai tontonan sekaligus juga 

berbentuk seni pertunjukan, yang telah 
tuntunan. Sebagai tontonan kesenian ini 

mendapat tempat di hati warganya sebagai 
ingin memberi “semangkuk” hiburan kepada 2

kesenian khas daerah Madiun, Jawa Timur.  dunia sosial yang lebih luas. Sebagai 
Kesenian ini lahir sejak 1867 (abad ke 17), tuntunan, kesenian ini ingin menghadirkan 
sebagai buah dari hasil dinamika sosial sebuah pengetahuan tradisi masa lalu yang 
politik pada waktu itu. Masa lalunya yang dinilai mengandung nilai-nilai etika dan 
begitu menyejarah dan perkembangannya 

KESENIAN DONGKREK, PANDANGAN DUNIA, 
1DAN NILAI KEBIJAKSANAAN

Rohman

Pogung Lor Blok F 16 Rt 12, RW 48
Mlati Sleman Yogyakarta
e-mail:roh_m@yahoo.com 

Naskah masuk : 26-03-2013
Revisi akhir : 15-05-2013

Disetujui terbit : 20-05-2013

DONGKREK: ITS WORLD VIEW AND WISDOM 

Abstract

Dongkrek is a Javanese traditional performing art. Its dynamic is partly caused by its capability 
to present the symbols of the Javanese ways of life which adore the harmony and essence of life. Using 
Gertz's perspective of interpretation (1992), this study examines the interrelation among these aspects. 
The result is that Dongkrek contains moral values expressed by the masks. These values are manifested 
in a Javanese philosophical concept “jumbuhing kawula Gusti” which deals with the wisdom of life. 
These moral values are actualized through the function of Dongkrek as an entertainment and guidance 
of life. The Javanese greatly appreciate hard work and not laziness. The lyric of a Javanese song 
entitled Menthog-Menthog (menthog is angsa-cairina moschata) criticizes a lazy person.

Keywords: dongkrek, javanese view, wisdom

Abstrak

Kesenian Dongkrek merupakan salah satu seni tradisi yang mampu tumbuh dinamis dan 
menjaman. Melalui simbol-simbolnya, kesenian ini mampu menghadirkan pesan alam pikir Jawa 
yang mendambakan keharmonisan hidup, dan hakekatnya. Untuk memahami korelasi itu, kajian ini 
mendasarkan pada hasil penelitian kualitatif tentang Kesenian Dongkrek, yang ditafsirkan melalui 
perspektif intepretif Geertz (1992). Melalui metode seperti itu diketahui bahwa, kesenian dongkrek 
memiliki nilai-nilai pesan moralitas budi pekerti yang disampaikan melalui simbol topeng-topengnya. 
Dalam pandangan dunianya, keharmonisan dan hakekat pesan tersebut terkandung dalam nilai 
filosofis Jawa yang berwujud rasa jumbuhing kawula gusti, sebuah konsep budi pekerti tentang 
kebijaksanaan. Nilai ini dibangkitkan melalui fungsi keseniannya sebagai tontonan dan tuntunan. 
Dalam pandangan Jawa, kebangkitan ini wujud nilai budi pekerti tentang perjuangan, kerja keras, 
dan bukan nilai malas seperti perilaku ménthog (angsa-cairina moschata) dalam syair tembang Jawa 
yang menjadi media kritik simboliknya.

Kata Kunci: dongkrek, pandangan jawa, kebijaksanaan

1

2

Beberapa isi tulisan ini disarikan dari hasil penelitian, “Revitalisasi Kesenian Dongkrek Dalam Rangka Penguatan Budaya Lokal: 
Studi Kesenian Dongkrek Desa Mejayan, Kecamatan Mejayan, Madiun” Penulis termasuk salah satu anggota tim di dalamnya. Terima kasih 
kepada anggota tim yang lain, yang telah mengijinkan saya mengutip beberapa hal yang terkait dengan tulisan ini. 

Penetapan kesenian ini sebagai kesenian khas Madiun oleh Pemda Madiun pada 9 Nopember 2009 dengan No: 
188.45/677/KPTS/402.031/2009 dianggap sebagai kebaikan hati, setelah hampir 1,5 abad (1867-2013) tidak mendapatkan perhatian dan 
kepedulian. 



84

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

moral yang mampu menuntun sikap dan (Swandaru, 2007), folklor lisannya 
perilaku manusia ke arah yang lebih baik. ( K r i d o n e g o r o ,  2 0 0 8 ) ,  n i l a i - n i l a i  

pendidikannya (Pahlevi, 2010), model seni 
Dalam upaya mewujudkan dua pesan 

tariannya (Rudyanto, 2011), sampai kepada 
khasnya tersebut, kesenian ini terus 

strategi revitalisasinya (Kutanegara dkk, 
merevitalisasi diri guna beradaptasi dengan 

2012). Bagi tulisan ini, keseluruhan studi-
jiwa jamannya. Baik dari unsur aktor 

studi tersebut telah memberi konteks 
penggerak, bentuk dan waktu penyajian, 

pemahaman bahwa, kesenian dongkrek telah 
unsur sajian (kostum, musik, penari, 

mengalami periode kesejarahan yang sangat 
lagu/lirik, alur cerita), maupun aturan dalam 

panjang. Sesuai hasil kajian Kutanegara, 
sajian (sesaji, mantra/doa, upah/honor), 

dkk, (2012), periode kesejarahan tersebut 
semua disesuaikan kebutuhan jamannya. 

dibagi kedalam lima masa berdasarkan 
Dari unsur aktor, semula kesenian ini hanya 

dinamika tumbuhkembang kesenian ini dari 
dimotori oleh inovatornya, R. Ngabei Lo 

jaman ke jaman. Pada awal kemunculannya 
Prawirodipuro (1867), tetapi seiring dengan 

(1867-1915) kesenian dongkrek difungsikan 
kebutuhan jamannya kesenian ini menjadi 

sebagai seni sakral, pada masa transisi (1915-
milik bersama masyarakat dengan meli-

1975) dan kebangkitan (1975-1980) sebagai 
batkan berbagai aktor seni, pemerintahan 

seni rakyat, dan pada masa perkembangan 
lokal (dari kepala desa sampai ke dinas 

(1980-2009) sampai kejayaan (2009-2012) 
kebudayaan), maupun para pelajar (SD 

difungsikan sebagai seni sakral sekaligus 
sampai SMA) sebagai generasi penerusnya. 

seni pertunjukan yang membawa pesan 
Dari segi sajian, semula kesenian ini hanya 3

tuntunan di atas.disajikan setahun sekali, tetapi seiring 
perubahan jaman diubah menjadi disetiap Tulisan ini, tentu tidak mungkin mampu 
acara hari besar, festival, maupun hajatan- memberikan pemahaman yang setingkat 
hajatan khusus. Begitu juga dengan unsur dengan studi-studi sebelumnya. Tulisan ini 
sajian dan aturan penyajian, semua hanya mengambil satu sisi dari pandangan 
disesuaikan dengan kebutuhan jamanya. dunia kesenian tersebut terhadap dunia 
Peralatan musik ditambah, gerakan tari sosialnya. Sebagai kesenian tradisi yang 
dikreasi, lagu-lagu dimodifikasi, dan alur menjaman, tentu memiliki pesan-pesan 
cerita beserta waktu pertunjukan bisa simbolik yang juga bersifat menjaman. 
diperpanjang atau dipersingkat. Satu hal Pesan-pesan menjaman yang telah lintas 
yang menjadi tujuan, semua itu diadopsi agar generasi inilah yang menjadi titik tekan 
unsur tuntunan dan tontonan menjadi satu dalam tulisan ini. Metode analisis deskriptif 
kesatuan yang menghibur. Sehingga bagi yang didasarkan pada perspektif intepretif 

4  para pendukungnya, dinamika perubahan Geertz digunakan sebagai kerangka 
kesenian seperti itu, selain masih dapat pedoman dalam membahas fokus kajian 
diposisikan sebagai ruang ekspresi dalam dalam tulisan ini. Perspektif tersebut, 
berkeseniannya juga masih bisa difungsikan kemudian disinergiskan dengan model 
sebagai warisan tradisi leluhur dari masa berpikir orang Jawa menurut pandangan 

5lampaunya. Laksono.  

Banyak studi pendahulu yang telah Oleh karena kesenian dongkrek lahir, 
mengkaji seluk beluk kesenian ini. Mulai dari tumbuh, dan berkembang di tanah Jawa, 
sejarahnya (Walgito, 2003), tradisi ritualnya maka pandangan dunia yang dimaksud 
(Dhorantsia, 2005), karakteristik topengnya, dalam kesenian ini, akan dilihat melalui 
(Triatmoko, 2006), upaya pelestariannya model berpikir orang Jawa. Model berpikir 

3

4

5

Kutanegara dkk., Revitalisasi Kesenian Dongkrek dalam Rangka Penguatan Budaya Lokal: Studi Kesenian Dongkrek Desa Mejayan, 
Kecamatan Mejayan, Madiun. Kerjasama FIB-UGM dengan BPNB Yogyakarta, 2012.

Clifford Geertz, Tafsir Kebudayaan. (Yogyakarta: Kanisius, 1992a), hlm. 57.

Laksono, Tradisi dalam Struktur Masyarakat Jawa Kerajaan dan Pedesaan: Alih Ubah Model Berpikir Jawa. (Yogyakarta: Kepel, 
2009), hlm 39.



85

Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

ini menekankan pada tercapainya situasi dihasilkan oleh simbol-simbol tadi. 
yang harmonis, seimbang, dan selaras dalam 

Simbol-simbol itu bisa dipentaskan 
melihat dunianya. Dunia seperti ini 

dalam prosesi ritus-ritus, atau dikaitkan 
diistilahkan oleh orang Jawa sebagai dunia 

dengan mitos-mitos. Keberadaannya juga 
yang harmonis lahir batin (tata tentrem), 

bisa menggetarkan (emosi, jiwa, diri) atau 
yang berarti orang Jawa sudah bisa njawa 

hanya sekedar memikat daya rasa dari para 
(manusiawi) dan menemukan kejawaannya 

pemilik, penganut atau penggemarnya. 
(njawani/sesuai adat budaya Jawa). 

Namun, simbol-simbol itu meringkas 
Sebaliknya dunia yang kacau, krisis, dan 

tentang apa yang diketahui mengenai dunia 
penuh kebencanaan diistilahkan dengan 

apa adanya, meringkas kualitas hidup yang 
semrawut, gonjang-ganjing, yang berarti 

ditopangnya, dan menggambarkan tentang 
telah terjadi ketidakharmonisan dan banyak 

cara seseorang seharusnya bertindak di 
perilaku durung Jawa 'belum Jawa' (belum 9

dalamnya.  Pandangan dunia pada dasarnya 'benar-benar' jadi manusia Jawa). Tingkah 
merupakan gambaran manusia akan laku durung Jawa ini, bisa berupa tindakan-
pemaknaan dan cara-cara seharusnya t i n d a k a n  k e j a h a t a n ,  g a y a  h i d u p  
bertindak dengan simbol-simbol seperti itu. menyimpang, anak-anak yang masih kecil, 

orang-orang tolol/bodoh, orang tidak Salah satu kekhasan dari model cara 
terpelajar, orang tidak tahu aturan/tidak berpikir orang Jawa adalah, simbolik. Kon-
bermoral, dan yang paling ekstrim adalah struksi pandangannya banyak dituangkan 

6orang edan.  Tulisan ini akan melihat semua dalam simbol-simbol, seperti: lagu-lagu 
itu dengan model berpikir orang Jawa yang (ménthog-ménthog, macapatan), gerak-
disimbolikkan melalui kesenian Dongkrek di gerak tari (tari bedaya ketawang, bedaya 
atas. tunggal jiwa), gerak gerik tingkah laku 

(sembah, mbungkuk, laku dhodhok), 
tatakrama berbahasa (ngoko, madya, krama, 

II. PANDANGAN DUNIA SEBAGAI krama inggil), pusaka-pusaka (keris, 
KERANGKA PEMIKIRAN tombak) maupun melalui seni pertunjukan 

(wayang, ketoprak). Melalui simbol-simbol 7
Geertz  menyebutkan bahwa, pandangan ini pemikiran-pemikiran dan pandangan-

dunia merupakan gambaran manusia tentang pandangan orang Jawa dirangkum dan 
kenyataan apa adanya, konsep-konsep direpresentasikan. Tujuan terdekatnya 
mereka tentang alam, diri, dan masyarakat. mencapai keharmonisan dunia lahir batin 
Pandangan dunia mengandung gagasan- (tata tentrem), sedangkan terjauhnya 
gagasan dari mereka (manusia) yang paling menggapai rasa terakhir, yaitu: sebuah 
komprehensip mengenai tatanan, yang 10

kebijaksanaan (adhem ayem).
perwujudannya digambarkan berdasarkan 

Pandangan dunia orang Jawa seperti itu kenyataan apa adanya. 
dikatakan oleh Laksono (2009) telah 

Oleh karena itu, pandangan dunia lebih 
mentradisi dan bersiklus. Untuk mencapai 

mencakup segi-segi kognitif (yang berada 
keharmonisan lahir batin (rasa tata tentrem 

pada tataran empiris fungsional), dibanding-
dan adhem ayem) diatas, orang Jawa harus 

kan segi-segi moral estetis (yang berada pada 
bergerak memutar searah jarum jam dari 8tataran logika, pemikiran).  Segi-segi aspek transenden esensial (dunia suci) 

kognitif ini banyak diwujudkan melalui menuju aspek imanen eksistensial (dunia 
simbol-simbol, dan kenyataan apa adanya empiris) melalui aspek esensial imanen 
tersebut tersusun oleh makna-makna yang 

6

7

8

9

10

Clifford Geertz, Kebudayaan dan Agama. (Yogyakarta: Kanisius, 1992b), hlm. 54.

Ibid., hlm. 51.

Ibid., hlm. 50.

Ibid., hlm. 57.

Ibid., hlm. 62.



86

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

(tradisi kepercayaan) (dari I ke IV, lewat II ke dengan Tuhannya/rakyat dengan rajanya). 
III), atau dari dunia yang dipercaya bernilai 

Dalam perputaran itu, orang Jawa akan 
suci/murni/tidak bernoda, ke dunia materi 

memandang gejala yang berbeda-beda pada 
yang penuh nafsu lahiriyah, dengan melewati 

setiap bidang dalam model di atas. Pada 
ruang tradisi dan kepercayaan, sebelumnya 

bidang I dia akan melihat sesuatu yang 
akhirnya kembali lagi ke dunia yang 

suci/murni/tidak bernoda/rohaniah, dan 
dipersepsi bersih, suci dan tidak bernoda, 

ditempatkan pada posisi yang superior. Pada 
melalui ritus dan ritual yang diwajibkan oleh 

bidang II terdapat upaya orang Jawa untuk 
dunia kepercayaanya. Dalam upaya tersebut, 

mengubah takdir/titah/kutuk melalui tradisi 
orang Jawa percaya ada upaya-upaya ritual 

ruwatan, atau selamatan. Pada bidang III 
tertentu (seperti; lelaku, tapa, selamatan, 

terlihat tentang perwujudan orang Jawa yang 
ruwatan) agar kebersihan diri dapat dicapai 

dikuasai oleh sesuatu yang bersifat 
kembali. Kebersihan diri yang telah kembali 

duniawi/materi/nafsu-nafsu/lahiriah, dan 
inilah disebut dengan rasa damai yang 

pada bidang IV, dipandang sebagai upaya 
harmonis (ayem tentrem) atau sebuah rasa 

orang Jawa untuk menjauhi nafsu duniawi di 
terakhir yang disimblikkan dengan 

bidang III melalui puasa, tapa, atau lelaku. 
bersatunya diri dengan gustinya (jumbuhing 

Terlihat bahwa, pada bidang II terdapat 
kawula lan gusti). 

tindakan supra alami (kepercayaan/teori) 
dari orang Jawa yang mengimanen (bersih 
diri), sedangkan pada bidang IV terdapat 
upaya nyata (empiris) yang menstransenden 
(purifikasi/pemurnian diri). Melalui model 
berpikir seperti inilah pesan simbolik dalam 
kesenian dongkrek, akan dicoba dipahami 
dan dihadirkan. 

Bagan 1. Model Berpikir Orang Jawa Menurut 
11

Laksono  (2009:39)
III. SAJIAN KESENIAN DONGKREK 

Setelah itu hidup dibayangkan akan 
13

Pernyataan Geertz  tentang pandangan berputar kembali menuju aspek transenden 
dunia sebagai gambaran manusia tentang esensial lewat transenden eksistensial 
kenyataan apa adanya di atas, salah satunya (kembali ke I lewat IV). Dalam pergerakan 
diwujudkan oleh orang Jawa (Madiun) ini, titik pusat memegang peran penting, 
melalui kesenian dongkrek. Kesenian ini karena mempengaruhi upaya mencapai rasa 
dibangun melalui 4 unsur simboliknya yaitu: tata tentrem-adhem ayem tersebut. Pada titik 
(1) Empat buah gandarwa (raksasa) pusat inilah tokoh simbolik Semar diha-
bertopeng merah, hitam, putih, dan hijau; (2) dirkan. Bagi orang Jawa, Semar dipandang 
Roro Perot bertopeng putih; (3) Roro Ayu sebagai simbol penyerasi, pemersatu 
bertopeng kuning muda; dan (4) orang tua sekaligus juga penjernih segala ambiguitas 
(Eyang Palang) bertopeng kuning kusam. dari tatakehidupan dunia. Melalui tokoh ini 
Topeng gandarwa menyimbolkan makhluk prinsip oposisi biner (hitam-putih, baik-
halus yang jahat dari ngalam lelembut (dunia buruk, tuan-hamba, raja-kawula) dilebur ke 
gaib/dunia makhluk halus), topeng Roro dalam satu kutub, satu rasa, yang 
Perot dan Roro Ayu simbol abdi kinasih (abdi pemaknaannya sedalam konsep rasa dalam 

12 setia) Eyang Palang, dan topeng orang tua jumbuhing kawula gusti  (kesatuan hamba 

11

12

13

Laksono, Op.Cit., hlm. 39.

Konsep jumbuhing kawula gusti menurut Moertono (1968:14-25) dan Mudjanto (1986:107-108) terkutip dalam Woodward, 
(1999:106), merupakan konsep sentral dalam pemikiran keagamaan dan teori politik Jawa. Konsep ini juga metafora paling umum untuk 
kesatuan mistik dan model hubungan sosial hierarkis dalam negara tradisional,). Dalam konteks ini konsep ini melambangkan rasa terakhir, 
nol rasa, sebuah kesatuan hubungan hormonis yang paling ideal, tidak terdefinisikan dan terasionalkan.

Clifford Geertz, Ibid., hlm. 51.



87

Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

simbol tokoh sakti dan berwibawa dari beri, untuk mengusir pageblug. Pertama 
kali arak-arakan dilakukan Kamis ngalam donya (dunia nyata/empiris). 
Kliwon malam Jumat Legi, dengan Melalui tokoh-tokoh tersebut, sajian atraksi seluruh pengarak laki-laki dan tidak 14dikonstruksi dengan alur cerita  sebagai berbusana. Pada malam berikutnya 
pengarak memakai busana goni, tetapi berikut: 
tidak disertai pusaka-pusaka. Ritual 

[0]............Konon, Wilayah Desa arak-arakan ini berlangsung selama 
Mejayan dikenal sebagai wilayah yang selapan dina (35 hari). ......., Konon 
aman, subur, dan mardikan. Di situ setelah prosesi itu, seluruh pageblug 
tinggal R.Ngabehi Lo Prawiradipoera, hilang, dan warga kembali hidup tenang 
selaku Palang (pimpinan) di desa seperti biasanya. Akhirnya para 
Mejayan, yang dikenal sakti. Suatu gandarwa disuruh kembali ke tempat 
ketika desa ini dilanda pageblug (wabah asalnya, dan akan dipanggil lagi apabila 

15penyakit) yang menyebabkan kematian bencana serupa terulang, [0],
dan kesengsaraan warganya. Raden 
Tumenggung Prawirodipoero II Berdasarkan model berpikir orang Jawa 
(ayahnya) berpesan agar R.Ngabehi Lo di atas, bidang I disimbolkan dengan kondisi 
Prawirodipoero nenepi (bersemedi) di Desa Mejayan (ngalam donya) yang tata tempat yang sunyi, untuk memohon 16tentrem,  sebuah situasi transenden esensial petunjuk Yang Maha Kuasa, guna 
mengatasi pageblug. Selama bersemedi, yang bersifat teoritik. Kondisi itu tergoyah 
dia diserang para gandarwa/gèndruwo, oleh pageblug dari kekuatan supraalami 
tetapi tidak tergoyahkan. Kemudian (ngalam lelembut) yang disimbolkan dengan datang seberkas sinar putih yang 

empat gandarwa (raksasa) bertopeng merah, berubah menjadi sosok laki-laki tua 
bersama sosok perempuan berwajah hitam, putih, dan hijau. Dalam pandangan 
pérot. Lelaki ini kemudian memberinya orang Jawa empat warna ini sering dikaitkan 
cemethi sada lanang (janur kuning) 17

dengan nafsu-nafsu lahiriah manusia.  untuk mengusir para gandarwa yang 
Kegoncangan ngalam donya itu adalah menyerangnya. Sebelum pergi, lelaki 

tua itu berpesan, bila penyebab gambaran dari bidang III, tempat materi dan 
pageblug adalah gandarwa berwujud nafsu-nafsu lahiriyah didewakan oleh 
jin, setan brakasakan. Akhirnya para 

manusia. gandarwa berhasil ditundukkan dan 
diberi tugas membantu R.Ng. Lo Kemudian ada upaya manusia di ngalam Prawirodipoero mengusir wabah 

donya untuk mengubah titah atau takdir penyakit di desanya. Setelah kembali ke 
desa, dia membuat sarana ritual untuk bencana (krisis) melalui tapa/nenepi/lelaku 
pengusiran pageblug dengan mencip- menjauhi nafsu-nafsu lahiriah agar memper-
takan replika (topeng) orang tua, oleh petunjuk atau kasekten. Gambaran ini gandarwa, dan perempuan pérot yang 

mewakili perilaku orang Jawa di bidang IV. ditemui pada saat nenepi. Bersama 
pusaka-pusakanya, topeng-topeng itu Nenepi dilakukan oleh seorang tokoh desa 
dimandikan dan diarak keliling (Eyang Palang) dan memperoleh kasekten 
kampung dengan diiringi musik dari cahaya putih yang berasal dari alam kenthongan, bedhug, korék, dan gong 

14

15

16

17

Perlu diketahui ada 4 jenis alur cerita yang telah mengalami modifikasi secara lintas generasi, dan alur cerita ini saya nilai lebih 
mewakili dengan model berpikir orang Jawa di atas. 

Konstruksi cerita ini didasarkan pada wawancara Doelrakhim, 29 Oktober, 2012, dalam Kutanegara, dkk, 2012).

Kondisi tata tentrem (tenteram) di sini ditafsirkan sebagai kondisi selamat (keselamatan), suatu keadaan murni, tidak bernoda, nol 
rasa, mirip seperti sebuah keadaan yang kembali pada waktu sebelum ada penciptaan (kekosongan yang membawa suasana rohaniah terasa 
aman, tenang, tenteram).

Dalam cacatan kesejarahan masyarakat Jawa, keterkaitan warna dengan nafsu manusia ini merupakan hasil perluasan pengaruh Islam 
terhadap sistem macapat yang dikenal lebih dahulu oleh orang Jawa dari pengaruh mitologi India, (Lombard, 2008). Dalam sistem itu warna 
homolog dengan keempat arah mata angin, dan hari pasaran dalam kalender Jawa. Warna merah sama dengan selatan=pahing, putih 
(timur=legi), hitam (utara=wage), kuning (barat=pon) dan multiwarna (pusat=kliwon). Setelah mendapat pengaruh Islam warna-warna ini 
dikaitkan dengan nafsu-nafsu yang ada dalam badan rohani setiap manusia. Penegasan ini terdapat dalam Serat Wirid (Hadiwijono, 
1967:135-141) dan Serat Cebolek (Soebardi, 1975:1994-1995, dalam Woodward, (1999:281). Perlu dicatat, warna hijau tidak dikenal dalam 
sistem ini, sehingga sangat dimungkinkan warna hijau dalam topeng dongkrek itu akibat pengaruh Islam, karena warna hijau identik dengan 
warna agama Islam. Sesuai alur cerita di atas, kesenian dongkrek menggabungkan sistem ini untuk menentukan hari sakral/hari suci sebagai 
hari untuk ritual kirab (ruwatan desa), yaitu: pada Kamis Kliwon malam Jumat Legi. Ini berati dia memilih multiwarna (campuran; Jawa: 
carub) dan berkedudukan di pusat (0). Pilihan ini secara simbolik berkorespondesi dengan keberadaannya di wilayah Caruban 
(Jawa:carub)-Madiun, dan juga selaras dengan model pikir Jawa di atas yang mementingkan pusat sebagai titik hakekat, nol rasa, murni, 
awang uwung, rumah Semar, dan sesuatu yang diidam-idamkan. 



88

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

18 Kesenian dongkrek telah menggam-transenden esensial.  Melalui kasekten ini, 
barkan sebuah cara berpikir yang melingkar kegoncangan ngalam donya dipulihkan 
(bersiklus), dari keadaan damai (tata dengan ritual yang disimbolkan dengan 
tentrem/0), menuju krisis (gonjang-ganjing) mengarak gandarwa (4 warna) keliling desa 
bersama pemulihannya, dan kembali ke (ruwatan desa). Tindakan ini mewakili 
damai (adhem ayem/0). Pola ini memang bidang II dan IV, yang menggambarkan 
bukan hanya khas kesenian dongkrek, tetapi sebuah upaya dari manusia Jawa untuk 
juga khas alam berpikir Jawa. Di mana pun memulihkan krisis dengan lelaku dan prosesi 

19 orang Jawa berada, pola seperti itu selalu ritual.  Prosesi ini dimaksudkan untuk 
20menjadi mentalitasnya. Seperti kata Geertz  mengembalikan tatanan ngalam donya 

tujuan terdekat dari cara berpikir seperti itu menjadi harmonis kembali.
adalah ketenteraman dan keharmonisan, 

Setelah itu, pageblug hilang dan kondisi suatu keadaan yang sangat didambakan dan 
ngalam donya maupun ngalam lelembut diidam-idamkan oleh orang Jawa. Bagi 
kembali seimbang. Keseimbangan ini orang Jawa keadaan ini bukan hanya 
mewakili titik pusat (0), tempat rasa mewakili kondisi kestabilan (tetep), 
ketenangan (tata tentrem) dan kedamaian ketertiban (tertib), dan ketenteraman 
(adhem ayem) bisa diraih secara mempribadi (tentrem), tetapi juga ketenangan rokhani, 
dalam dunia batin/rohaniah manusia. Pada sebuah harmoni dasar antara manusia dengan 
akhirnya gandarwa (raksasa) dikembalikan 2 1  dunianya.  Geertz menggambarkan 
ke ngalam lelembut oleh manusia (Eyang 

keharmonian itu sebagai pencapaian rasa 
Palang) dan akan dipanggil kembali bila 

terakhir, yaitu: sebuah kebijaksanaan.
bencana berulang. Substansi ini masih 
mewakili titik pusat (0), sebuah bentuk 
tindakan kebijaksanaan dari manusia yang 

IV. PESAN DAN NILAI SIMBOLIK 
disimbolkan melalui tokoh Semar di atas.

DONGKREK 

Apabila dilihat dari alam pikir Jawa, 
banyak pesan simbolik yang telah 
disampaikan oleh kesenian dongkrek melalui 
alur ceritanya di atas. Dari sekian banyak 
pesan itu, terdapat empat pesan simbolik 
yang selaras dengan alam pikir Jawa, yaitu: 
pesan keharmonisan, krisis, takdir, dan 
pengendalian nafsu. 

A. Pesan Keharmonisan 

Pesan ini digambarkan secara simbolik 
oleh kesenian dongkrek melalui kembalinya 
keseimbangan ngalam donya (dunia 

Foto 1. Unsur Kesenian Dongkrek
Sumber: Dokumen penulis 2012

18

19

20

21

Digunakannya prinsip kasekten dalam alur cerita kesenian ini, dapat dikatakan khas alam pikir Jawa. Dalam alam pikir Jawa, kasekten 
digunakan untuk memerangi kejahatan, atau ketika masa raja dan para wali dahulu digunakan untuk legitimasi kekuasaan, dan keagamaan. 
Sumber kasekten bisa diperoleh dari tapa keras, atau lelaku prihatin yang kuat. Objek kasekten sering diwujudkan dalam pusaka, ilmu 
kebatinan, agar bisa diwariskan dari generasi ke generasi. Melalui kasekten inilah para raja/wali dapat mengklaim diri telah memiliki 
hubungan khusus dengan Tuhan (Allah) sebagai dasar untuk mengatur kekuasaan atau memerangi kejahatan tersebut, (Woodward, 1999). 
Satu lagi, sumber kasekten dalam alur cerita kesenian itu adalah cahaya putih. Dalam alam pikir Jawa, cahaya putih direpresentasikan dengan 
Tuhan (Allah) atau simbol wahyu, yang melaluinya Allah berkomunikasi dengan nabi-nabinya, dan menurut tradisi mistik, dengan wali-
walinya, (Woodward, 1999). Keseluruhan unsur ini (kasekten, pusaka, cahaya putih) juga dikonstruksikan dalam alur cerita kesenian 
dongkrek. Dengan demikian, menjadi dapat diketahui bila kesenian ini (dongkrek) memiliki keselarasan dengan alam pikir Jawa, yang 
memandang sebuah legitimasi penting untuk diteguhkan. Dalam kesenian dongkrek, legitimasi ini tentu bukan untuk mengatur kekuasaan 
seperti dulu, tetapi lebih difungsikan untuk meneguhkan dirinya sebagai kesenian tradisi yang sakral dan layak dipertahankan. 

Di Desa Mejayan, ritual itu berwujud selamatan bersih desa, selamatan di makam Eyang Palang yang dilanjutkan dengan kirab (arak-
arakan) kesenian dongkrek keliling desa pada keesokan harinya. 

Clifford Geertz, 1992b. Op.Cit.., hlm. 62.

Ibid.,  hlm. 62.



89

Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

manusia) dengan ngalam lelembut (dunia pikir Jawa orang seperti itu sering dikatakan 
gaib).  Dalam alam berpikir Jawa, sebagai 'orang yang pandai membawa diri' 
keseimbangan dua alam ini sering digam- (Jawa: njawani/wis njawa). Artinya, pesan 
barkan sebagai wujud keharmonisan. keharmonisan yang dibawa oleh kesenian 
Penggambaran seperti ini, sejauh diwakili dongkrek, selain menyampaikan nilai budi 
oleh kesenian-kesenian tradisi Jawa, adalah pekert i  tentang perjuangan (untuk 

2 2 keharmonisan), kemudian kepribadian diri khas alam berpikir Jawa.  Namun, 
(njawani), juga nilai keadilan (yang substansinya bukan terletak pada nilai seperti 
disimbolkan dengan bersandingnya kembali itu. Pesan terpenting dari keharmonisan yang 
ngalam donya dengan ngalam lelembut). digambarkan dalam kesenian dongkrek 

adalah perjuangan. Dalam alur ceritanya B. Pesan Krisis
digambarkan, bila keharmonisan selalu 

Pesan ini disampaikan oleh kesenian menuntut perjuangan, dan terus diper-
23 dongkrek melalui istilah pageblug di atas. juangkan.  Sesuai alur cerita itu, perjuangan 

Dalam alam berpikir Jawa, pesan ini i tu  d i la lu i  mela lu i  r i tua l  nenepi ,  
merupakan simbolik dari keadaan krisis yang menaklukkan gandarwa, dan mengkirabkan 
dipercaya terus bersiklus dalam kehidupan-kesenian dongkrek keliling desa. Setelah 
nya. Kondisi krisis bisa disebabkan oleh upaya itu dilaksanakan, sebuah kehar-
kekuatan supraalami, atau dialami ketika monisan bisa diwujudkan. 
akan melewati masa peralihan dalam siklus 

Situasi yang harmonis seperti itu, dalam hidupnya. Sesuai alam pikir Jawa di bidang 
alam pikir Jawa, adalah situasi tata tentrem, II, situasi krisis seperti itu bisa diselesaikan, 
penuh keselamatan. Situasi ini mewakili tetapi harus disikapi dengan tindakan yang 
bidang I, sebagai gambaran keadaan rohani njawani, yaitu: sabar (mampu mengendali-
orang Jawa yang bersih, tidak bernoda dan kan diri), sareh (tenang dan hati-hati), dan 
tenteram. Nilai rasa-nya digambarkan secara saleh (ingat terus pada Tuhan). Hal ini 
teoritis seperti alam para dewa, kahyangan, karena, dalam alam berpikir Jawa, berlaku 
yang suci tidak bernoda. Namun, karena prinsip pengaturan dan penyelesaian segala 
bidang I terbuka dengan bidang III (yang sesuatu menurut sebuah model idaman yang 
berisi materi, duniawi dan nafsu-nafsu), di dalamnya mencakup kesopanan (unggah 
maka keharmonisan itu akan tetap bisa ungguh) dan budi bahasa halus (tatakrama). 
ternoda. Oleh karena itu, keadaan harmonis Tindakan sabar, sareh, dan saleh merupakan 
seperti itu harus terus diperjuangkan. Ini cerminan dari model idaman ini. 
berarti menggambarkan bila keharmonisan 

Seperti terlihat dalam kesenian bukan absolut, tetapi bisa ternoda oleh 
dongkrek, cermin tindakan njawani ini dorongan nafsu-nafsu duniawi. Namun alam 
disimbolkan melalui perilaku Eyang Palang berpikir orang Jawa, memiliki mekanisme 
yang menanggulangi pageblug melalui ritual untuk membersihkan noda, dan mengem-
nenepi (sabar), menenteramkan gandarwa balikan keharmonisannya kembali (bidang 
(sareh), dan meminta petunjuk Tuhan (saleh). II). 
Selain itu, tindakan ini juga tercermin pada 

Relasi ini memperlihatkan, bila kesenian cara penyelesaian krisis dengan ritual 
dongkrek memiliki nilai pesan yang cocok pengkiraban, dan pengembalian gandarwa 
dengan alam pikir Jawa, yang memang (penyebab krisis) ke alamnya, dan bukan 
mendambakan keadaan harmonis dalam dimusnahkan melalui kasektennya. 
keseimbangan (tata tentrem). Dalam alam 

22

23

Model berpikir serupa juga terlihat jelas dalam alur cerita pada seni pertunjukan wayang, ketoprak, maupun ludruk, yang semuanya 
menggambarkan pentingnya keseimbangan dan keharmonisan dalam hidup sebagai orang Jawa (khas kejawen). Konsep keseimbangan ini 
sangat penting bagi orang Jawa dan betul-betul sangat membayangi alam pikiran semua orang Jawa, sehingga sering muncul dalam wacana 
para dalang maupun seni pertunjukan tradisi. 

Perjuangan terus menerus itu digambarkan oleh kesenian dongkrek melalui kirab (arak-arakan) setiap tahun yang diselenggarakan 
pada hari Kamis Kliwon malam Jumat Legi di bulan Sura. Pada setiap hari dan bulan ini ngalam ndonya dipersepsi sedang krisis, dan agar 
krisis itu tidak berubah menjadi bencana, dilakukan ritual sakral kirab seni dongkrek keliling desa. 



90

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

25Apabila mengikuti model alam pikir ditanggulangi. 
Jawa tersebut, tindakan seperti ini dikatakan 

Gambaran kisah ini lebih mengarah dengan tindakan yang sudah njawani, karena 
kepada bentuk pesan yang berwujud nilai di dalamnya telah terkandung jiwa kesabaran 
kehati-hatian (sareh) dan kewaspadaan. (sabar), kehati-hatian (sareh), dan budi 
Dalam derajat tertentu, sikap kehati-hatian keluhuran (saleh). Dengan begitu, pesan 
ini sering dipandang sebagai sikap khas krisis yang disampaikan oleh kesenian 
orang Jawa. Oleh karena terlalu hati-hatinya, dongkrek pada dasarnya mengandung nilai 
orang Jawa seringkali dinilai ambigu, kurang budi pekerti tentang tanggungjawab, 26tegas, tetapi bijak.  Melalui pesan ini, orang kesabaran (sabar), kehati-hatian (sareh), dan 
diajak untuk bijak, waspada, dan sareh, agar budi keluhuran (saleh). Orang Jawa percaya 
pesthi/kutuk/salah kedaden tidak menimpa melalui cara bertindak seperti ini, suatu krisis 
dalam siklus waktu yang pasti. bisa ditanggulangi, dan kesenian dongkrek 

merupakan salah satu contoh dari tindakan D. Pesan Mengendalikan Nafsu 
yang dipandang selaras dengan alam berpikir 

Dalam kesenian dongkrek, pesan ini Jawa tersebut.
disampaikan melalui simbol gandarwa 

27C. Pesan Adanya Takdir (titah, pesthi atau bertopeng merah, putih, hitam, dan hijau  
kutuk) (lihat foto 3). Warna-warna topeng ini 

ditafsirkan sebagai lambang-lambang nafsu Dalam kesenian dongkrek, pesan takdir 
yang hidup dalam setiap jiwa manusia. (titah, pesthi, kutuk) disampaikan melalui 
Warna merah dipadankan dengan sifat marah kepastian adanya krisis yang berulang dalam 
(amarah); warna putih dengan ketenangan setiap tahun. Kepastian ini membawa alam 
batin/tenteram (mutmainah); warna hitam pikir orang Jawa ke bentuk tindakan yang 
dengan sifat kecemburuan (aluamah), warna selalu waspada dan hati-hati. Salah satu 
kuning dengan sifat keinginan (supiyah), bentuk sikapnya adalah lebih baik mencegah 
(Lombard, 2008, Wooward, 1999), dan daripada menanggulangi. Dalam kesenian 
warna hijau tidak diberi makna tegas oleh dongkrek, sikap kehati-hatian ini disimbol-
penyungsungnya. Secara keseluruhan kan melalui atraksi kirab keliling desa 
keempat warna itu merupakan perwujudan (ruwatan desa/bersih desa) yaitu untuk 
nafsu-nafsu dalam diri manusia, yang sering mencegah terjadinya bencana pada siklus 
dipadankan dengan nafsu hewani (nafsu waktu berikutnya. Siklus waktu yang 

28kewan).  Selama hidupnya, manusia harus mengkrisis pada titik tertentu seperti ini 
24 mampu mengendalikan semua nafsu-nafsu dianggap sebagai takdir/pesthi.  Akan tetapi, 

itu agar tidak dikatakan seperti hewan.sesuai model alam pikir Jawa di bidang II, 
takdir seperti itu bisa dicegah atau 

24

25

26

27

28

Dalam perhitungan (petungan-numorologi) orang Jawa, siklus krisis dianggap berulang setiap bulan Sura. Namun, kebencanaan 
akibat krisis itu bisa dicegah dengan ritual-ritual khusus pada bulan ini, misalnya dengan ruwatan melalui pertunjukan wayang kulit, 
ketoprak, tayuban atau selamatan (untuk dhanyang desanya dan atas permintaan dhanyang). Apabila tetap terjadi bencana, hal itu dianggap 
sudah takdir/pesthi/kutuk. 

Salah satu contoh upaya mengubah takdir/titah/pesthi/kutuk dalam kehidupan orang Jawa adalah tradisi ruwatan, atau selamatan. 
Ruwat dalam bahasa Jawa berarti bebas dari daya jahat (kutuk, makhluk salah jadi) atau bebas dari belenggu hukuman dewa (WJS 
Poerwadarminto, 1939 dalam Laksono, 2009). Selamatan juga dimaksudkan untuk mencapai selamat, bebas dari kutuk, niat jahat, atau 
belenggu-belenggu yang dibayangkan datang dari segala penjuru. Ruwatan sering diselenggarakan oleh orang Jawa ketika berada dalam 
bencana, tertimpa kutuk/musibah berkelanjutan yang terbuka untuk sebuah peristiwa salah kedaden, salah jadi atau salah tumbuh 
(Wiryamartana, 1977 dalam Laksono, 2009). Selamatan sering diselenggarakan dalam tahapan siklus hidup orang Jawa mulai dari lahir, 
hidup, sampai meninggal. 

Gambaran sikap seperti ini sering diwujudkan dalam beberapa pasemon (sindiran) khas kejawen seperti: ngono ya ngono ning aja 
ngono (begitu boleh tapi lebih baik tidak begitu), inggih-inggih ning ora kepanggih (setuju di muka tetapi kenyataannya menipu), wis bener 
ning urung pener (sudah benar tapi belum tepat). 

Perlu diketahui, dulu kesenian ini menggunakan warna kuning dalam sistem macapat sebagai lambang sifat keinginan (supiyah), 
tetapi warna itu sekarang diganti dengan hijau. Menurut penyungsungnya pergantian itu hanya suatu kebetulan, tetapi dari catatan 
kesejarahan warna hijau identik dengan warna Islam, yang bermakna kehidupan (Serat Kaki Walaka, Hendrato. 1993).

Salah satu hewan yang digunakan oleh orang Jawa, untuk menggambarkan hal itu adalah ménthog (angsa-cairina moschata). 
Penggambarannya diwujudkan dalam syair lagu Jawa, sebagai kritik simbolik terhadap orang yang mengumbar dan larut dengan nafsu 
duniawi, sehingga menjadikannya malas, berpangku tangan, dan membesarkan perut (Jawa: kawula telih/ngawula telih). 



91

Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

Foto 2. Topeng Dongkrek Dulu (atas)
Topeng Dongkrek Sekarang(bawah) 

Sumber: Dokumen penulis, 2012

topeng, alur cerita, pesan-pesan simbolik) 
merupakan kenyataan apa adanya dari 
pandangan dunia kesenian itu terhadap dunia 

31sosial yang lebih luas.  Oleh karena dimiliki 
oleh orang Jawa (Madiun, Jawa Timur) maka 
pandangan dunia dalam kesenian itu, juga 
representasi dari pandangan dunia orang 
Jawa tersebut. Sesuai model berpikir Jawa 
dalam bagan I di atas, pandangan dunia 
seperti ini merupakan cara untuk mencapai 
keharmonisan yang diwujudkan dalam 
model berpikirnya. 

Sesuai model berpikir itu (bagan I), 
sebuah keharmonisan dan ketenteraman 
(adhem, ayem, tentrem) dapat dicapai 
me la lu i  upaya-upaya  pembebasan  

Penggambaran ini, dalam model titah/kutuk/takdir, dan dorongan nafsu 
berpikir orang Jawa di atas (bagan I), berada duniawi (lahiriah), yang dilalui dengan 
dibidang III tempat hal-hal yang bersifat sebuah ritual tertentu (ruwatan, selamatan) 
materi, duniawi, lahiriyah dan nafsu-nafsu atau dengan lelaku (tapa/nenepi/ pasa/ 29 
didewakan. Namun ada keinginan bagi tirakat/prihatin). Semua upaya itu telah 
manusia untuk meninggalkan semua itu digambarkan oleh kesenian dongkrek 
dalam rangka mencari keharmonisan dan melalui simbol-simbolnya dan pesan-pesan 
ketenteraman dalam dunia batinnya. simbolik yang disampaikannya di atas. 
Keinginan seperi itu digambarkan melalui 

32Dalam pandangan dunia Geertz  upaya bidang IV, yang dalam kesenian dongkrek 
pembebasan seperti itu untuk maksud digambarkan dengan nenepi (tapa) untuk 
mencapai sebuah pemahaman langsung mencari kasekten guna mengusir pageblug. 
tentang rasa yang terakhir dalam hidup Berdasarkan simbol-simbol tersebut, 
manusia. Apa yang terakhir dari rasa itu, kesenian ini ingin menyampaikan pesan 
adalah manusia “bijaksana”, yaitu: manusia bahwa manusia harus mampu mengendali-
yang tidak mengejar kebahagian, tetapi kan nafsu-nafsu lahiriyahnya, agar tidak 
menemukan ketenteraman yang mampu menjadi buta/raseksa, atau seperti hewan 
membebaskan dari keadaan yang terombang ménthog (cairina moschata), karena bencana 
ambing antara kepuasan dan kekecewaan. (pageblug) akan dapat menimpanya jika 
Dalam kesenian dongkrek pencapaian dirinya tidak mampu mengendalikan hawa 
pemahaman rasa seperti itu digambarkan nafsunya. 
dengan penaklukan nafsu-nafsu yang 
disimbolkan dengan gandarwa bersama 
warna-warna topengnya. V. ANALISIS: MENUJU PESAN 

KEBIJAKSANAAN 
Sesuai model alam pikir Jawa (bagan I) 

30 rasa terakhir itu digambarkan dengan sebuah Dalam pandangan Geertz  keseluruhan 
tatanan keharmonisan (tata tentrem, adhem sajian kesenian dongkrek di atas (simbol 

29

30

31

32

Dalam alam pikir Jawa, orang yang mendewakan duniawi/nafsu/materi sering direpresentasikan dengan buta/raseksa/gandarwa. 
Gambaran ini untuk menunjuk pada sifat sombong, serakah (tamak), dan egois, akibat dari pendewaan itu. Orang yang seperti ini, dinilai 
telah buta (menjadi raksasa) dan kemurnian dunia batinnya  ternoda. Keternodaan ini oleh kesenian dongkrek disimbulkan dengan terjadinya 
pageblug, dan orang-orang yang buta itu disimbolkan dengan gandarwa. 

Clifford Geertz,1992a. Op.Cit., hlm. 51

Hendaknya perlu dicatat, dalam studi Kutanegara dkk. (2012) kesenian itu ditafsir sebagai representasi dari dunia sosial ketika masa 
tanam paksa (abad ke 17). Kesenian itu dipandang representasi dari kondisi kesengsaraan masyarakat waktu itu. 

Clifford Geertz,1992a. Ibid., hlm. 62.



92

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

ayem) yang diibaratkan dengan jumbuhing Dari keseluruhan gambaran di atas, 
kawula gusti. Rasa seperti ini ditempatkan di terlihat bila kesenian ini memiliki pesan nilai 

33 yang sangat tinggi. Pesan-pesan itu dalam pusat (0)  sebagai simbolik dari kemurnian 
banyak hal sesuai dengan alam pikir Jawa, sejati dunia batin (jiwa/roh/rasa), letak 
yang mendambakan keadaan tata tenteram, keharmonisan dirasakan, dan puncak 
sebuah keharmonisan antara lahiriah dengan tertinggi kebijaksanaan dimanifestasikan. 
rohaniah. Pesan-pesan seperti ini, telah Orang Jawa yang telah sampai pada tahap ini 
disampaikan kesenian ini melalui simbol-dikatakan telah mengalami pencerahan 
simbol aktornya dalam setiap atraksi sakral rohaniahnya (dan tidak lagi seperti ménthog). 
maupun tontonan. Semuanya dikerucutkan Dia akan mampu menjaga keseimbangan 
pada satu tujuan, yaitu: pesan simbolik psikologisnya, dan mewujudkan stabilitas 

34 tentang hakekat dari alam pikir Jawa dan kehidupan batiniahnya.  Dalam kesenian 
kondisi idaman yang didambakannya. dongkrek posisi ini disimbolkan dengan 

tokoh tua, Eyang Palang, seorang bijak yang Melalui simbol-simbol gandarwa yang 
mendamaikan kegoncangan ngalam donya diusungnya, kesenian ini menerjemahkan 
dan ngalam lelembut dengan cara diten- alam pikir Jawa agar setiap orang tidak larut 
teramkan dan bukan memusnahkan salah dalam nafsu-nafsu duniawi (bidang III), 
satu di antaranya. Sementara dalam model sehingga dirinya mampu mencapai sebuah 
berpikir Jawa, ketokohan itu disimbolkan rasa terakhir yaitu: jumbuhing kawula gusti. 
dengan Semar, tokoh paradoks, demokratis, Dalam pandangan dunianya, rasa inilah yang 
dan bijaksana. seharusnya digapai oleh semua orang, agar 

tata tentrem dan kedamaian batiniah (adhem Cermin perilaku bijaksana seperti itu, 
ayem) itu bisa digapai (bisa mencapai titik dalam pandangan Jawa, digambarkan 
pusat/ angka 0). dengan orang yang sudah njawani, yaitu: 

orang yang memiliki perasaan halus, Sejauh itu pula, dapat dikatakan bila 
bermoral luhur, bertatakrama santun, kesenian itu juga berpesan tentang alam pikir 
berpakaian sopan, dan lembut dalam tutur Jawa, yang menyatakan bahwa, manusia 
kata maupun gerak-geriknya. Dalam jangan mementingkan wadah (lahiriah) 
kesenian dongkrek perilaku seperti itu, daripada isi (rohaniah)/(bidang III daripada 
disimbolkan dengan tindakan Eyang Palang, bidang I). Topeng-topeng itu wadahnya, dan 
bersama dua abdi kinasihnya, Roro Perot dan pesan-pesan keharmonisan, krisis, takdir, 
Roro Tumpi. Di kalangan penyungsung dan pengendalian nafsu di atas, adalah isi-
kesenian dongkrek sendiri, orang seperti ini isinya. Menurut pandangan dunianya, wadah 
diibaratkan dengan brem dan bukan nasi itu hanya lahiriah (topeng semata), 
pecel anget yang menjadi kuliner khas sedangkan isi itu batiniah (rasa terakhir), 35daerah asalnya.  Brem simbolik dari orang maka hendaknya orang lebih menguatkan 
yang telah mampu mengambil sari pati rohaniahnya daripada lahiriahnya, karena 
kehidupan (kejawen), sedangkan nasi pecel hanya dengan itu nilai-nilai kebijaksanaan 
anget simbolik dari orang-orang yang masih dapat diraihnya (orang bisa kembali ke titik 
mendewakan duniawi, materi dan nafsu- pusat/angka 0 lagi). 
nafsu. 

33

34

35

Dalam numerologi Jawa, rasa seperti itu dipadankan dengan angka 0, yang memiliki watak das, suwung awang uwung, atau sesuatu 
yang tidak bisa didefinisikan. Dalam bagan I watak ini hasil dari perpaduan aspek transenden, esensial, imanen, dan eksistensial, (Laksono, 
2009: 41). 

Dalam alam pikir Jawa, orang seperti ini digambarkan sebagai orang yang sudah matang (mateng), yaitu; orang yang sudah bisa 
merasakan kebahagiaan dan ketidakbahagiaan sama. Persis seperti tetesan air mata yang diberikan di kala tertawa atau dikala menangis, di 
mana rasa dan makna di kedua emosional itu sama. Sekarang bahagia, bersamaan dengan itu juga dirasa menderita, sekarang menderita 
dalam waktu yang sama juga dirasa bahagia, (Clifford Geertz, 1992a: 57). 

Brem adalah jajanan khas Madiun yang terbuat dari saripati ketan, sedangkan nasi pecel anget adalah nasi putih yang dimakan dengan 
bumbu sambel pecel beserta sayuran, kecambah, dan rempeyek. Orang yang makam brem akan berperilaku tenang, diam dan menikmati 
(karena sudah kenyang kehidupan), sedangkan orang yang makam nasi pecel cenderung banyak mulut, tingkah polah, dan bernafsu, karena 
kepedasan dan kelaparan (haus duniawi). 



93

Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, Dan Nilai Kebijaksanaan (Rohman)

Satu lagi, pandangan dunia kesenian itu tontonan dan tuntunan itulah yang akan terus 
juga membawa pesan alam pikir Jawa, menjadi perisai. 
tentang cara orang Jawa menggapai nilai rasa 
jumbuhing kawula gusti atau dalam istilah 

36 VI. PenutupGeertz  rasa terakhir (menuju titik pusat 0). 
Cara itu ditempuh oleh kesenian ini dengan Sejauh hasil pemahaman yang bisa 
melepaskan materi-materi yang disimbolkan dicapai melalui tulisan ini, kesenian 
melalui atraksi kirab sakral keliling desa dongkrek telah mampu membawa kepada 
(ruwatan desa), nenepi oleh tokoh Eyang cara orang Jawa dalam menyampaikan 
Palang, dan selamatan di makam Eyang pesan-pesan budi pekerti melalui simbol-
Palang sebelum kirab keliling desa. Dalam simbolnya. Seperti yang telah disinggung di 
model pikir Jawa (bagan I), semua ini awal, cara berpikir simbolik seperti ini 
mewakili cara orang Jawa dalam melepaskan merupakan bagian dari tradisi kejawennya. 
materi, yang ditempuh dengan cara lelaku Pentradisian seperti itu dimaksudkan agar 
(tapa/puasa/tirakat/prihatin) untuk maksud pesan inti yang disampaikan melalui simbol-
mencapai jumbuhing kawula gusti atau simbol itu bisa sampai ke lintas generasi 
kembali kepada titik pusat (angka 0) letak dengan tanpa terdistorsi, tetapi justru bisa 
sebuah rasa terakhir diteguhkan, tempat beradaptasi dalam segala situasi dan kondisi. 
kebijaksanaan bisa dirasakan. 

Bagi kesenian tradisi seperti dongkrek, 
Barangkali seperti itulah pesan-pesan kemampuannya seperti itu cukup patut untuk 

simbolik terpenting yang ingin dikabarkan diapresiasi. Tentu, semua itu untuk menjaga 
kesenian Dongkrek melalui kekhasan agar kesenian ini tetap mampu tumbuh dan 
propagandanya, yaitu: sebagai kesenian berdinamisasi dengan dinamika perubahan 
tontonan (wadah), dan tuntunan (isi). Secara jaman yang saling silang melintasi. Sejauh 
sederhana kesenian ini merupakan simbol kenyataan yang telah dihadirkannya 
dari tuntunan model alam pikir Jawa, yang sekarang, kesenian ini telah melakukan 
mendambakan hakekat daripada syariat, isi semua proses itu dengan baik. Kesenian ini 
daripada wadah, batiniah daripada lahiriah, telah bangkit dan mendinamisasi diri dengan 
titik pusat (angka 0) daripada bidang- segala kemampuan kreasi yang dibutuhkan 
bidangnya. Sejauh upayanya selama ini, jamannya. Dalam tuntutan seperti itu, dia 
kesenian tersebut dapat dinilai cukup bukan enak-enak tidur mendengkur seperti 
berhasil menyampaikan misi luhurnya hewan ménthog yang digambarkan oleh 
seperti itu, sebagai sesuatu yang dapat orang Jawa dalam syair tembangnya berikut 
dijadikan landasan budi pekerti semua pihak. ini: 
Melalui cara seperti itu kesenian ini terus 

Ménthog-ménthog, tak kandhani mung merevitalisasi diri dari generasi ke generasi 
rupamu angisin-ngisini/ La mbok ojo sampai pada ujung generasi yang belum bisa 
ngetok, ono kandhang wae/ Enak-enak mereka bayangkan titik akhirnya. Dalam ngorok, ora nyambut gawe / Ménthog- 

sebuah perjalanan yang begitu panjang ménthog, mung lakumu megal megol 
gawe guyu /seperti itu, satu hal yang menjadi keyakinan-

nya, bahwa sesuatu yang mentradisi tidak Arti terjemahannya : 
akan pernah bisa terganti, meski dalam 

Angsa-angsa, saya beritahu, kalau mempertahankan tradisi seperti itu, sangat 
wu judmu  b ik in  ma lu /  J angan  disadari telah terjadi proses modifikasi, 
memperlihatkan diri ,  cukup di komodifikasi, atau duplikasi. Dalam dunia kandangmu saja/ Enak-enaklah tidur 

yang serba modern dan hightech sekarang ngorok, tidak perlu bekerja keras/ 
Angsa-angsa jalanmu itu bergoyang-ini, semua itu sangat mereka dipahami, tetapi 
goyang bikin malu/. bukan berarti menjadi alasan bagi mereka 

untuk menenggelamkan diri. Katanya,wadah 
36

Clifford Geertz, 1992a. Op.Cit., hlm. 62.



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

94

Tembang ini dapat dikatakan sebagai tidak terjadi dengan kesenian dongkrek. 
sindiran (Jawa: pasemon) terhadap perilaku Kesenian ini telah berjuang keras di tengah-
orang atau apa pun, yang identik dengan tengah kesenian tradisi lain sedang terpuruk. 
sikap pemalas, atau dalam model berpikir Kesenian ini telah bangkit untuk menjaman, 
Jawa di atas termasuk orang yang senang di dan bukan larut dengan nafsu duniawi seperti 
bidang III, yaitu: orang-orang yang perilaku ménthog (cairina moschata) dalam 
mendewakan materi, nafsu-nafsu, dan larut syair tembang Jawa di atas. 
dalam kenikmatannya. Namun semua itu, 

DAFTAR PUSTAKA

Dhorantsia, V.  A., 2005. “Relevansi Dongkrek dalam Upacara Ritual Dengan Kehidupan 
Masyarakat Mejayan Kabupaten Madiun.” (Skripsi), Yogyakarta, ISI Yogyakarta.

Geertz, C., 1992a. Tafsir Kebudayaan. Yogyakarta: Kanisius.
_____, 1992b. Kebudayaan dan Agama. Yogyakarta: Kanisius.

Hendrato, D. A., 1993. “Serat Kaki Walaka.” Jakarta: Paguyuban Ahli Waris Sunan Kalijaga. 
Tidak diterbitkan. 

Kutanegara dkk., (2012). Revitalisasi Kesenian Dongkrek dalam Rangka Penguatan Budaya 
Lokal: Studi Kesenian Dongkrek Desa Mejayan, Kecamatan Mejayan, Madiun. 
Kerjasama FIB-UGM dengan BPNB Yogyakarta.

Kridonegoro, W. D., 2008. "Kesenian Dongkrek di Mejayan Kabupaten Madiun Sebagai 
Kajian Folklor Lisan dan Upaya Pelestariannya". (Skripsi). Malang, Universitas 
Muhammadiyah Malang.

Laksono, P.M. 2009. Tradisi dalam Struktur Masyarakat Jawa Kerajaan dan Pedesaan: Alih 
Ubah Model Berpikir Jawa. Yogyakarta: Kepel.

Lombard, D., 2008. Nusa Jawa: Silang Budaya (Warisan kerajaan-kerajaan Konsentris). 
Jakarta: Gramedia.

Pahlevi, F. S., 2010. "Kesenian Tradisional 'Dongkrek' Sebagai Media Pendidikan Nilai-Nilai 
Moral Pada Sanggar Krido Sakti Di Dusun Gendoman Desa Mejayan Kecamatan 
Mejayan Kabupaten Madiun" (Skripsi). Malang: Jurusan Pendidikan Bahasa Dan 
Seni, Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, Universitas Muhammadiyah. 

Rudyanto, 2011. "Makna Pesan Simbolik Dalam Ritual Kesenian Tari Dongkrek, Studi 
Deskriptif Pada Kesenian Tari Dongkrek Desa Mejayan, Kecamatan Mejayan, 
Kabupaten Madiun". (Skripsi). Yogyakarta, Universitas Pembangunan Veteran. 

Swandaru, B. Y., 2007. Upaya Paguyuban ”Krido Sakti” Dalam Melestarikan Kesenian Tari 
Dongkrek: Studi Deskriptif Terhadap Paguyuban Seni Dongkrek Desa Mejayan, 
Kecamatan Mejayan, Kabupaten Madiun (Skripsi). Malang; Jurusan Sosiologi, 
Konsentrasi Sosiologi Industri, Fakultas Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik, Universitas 
Muhammadiyah. 

Triatmoko, A., 2006. "Studi Tentang Topeng pada Kesenian Dongkrek di Desa Mejayan, 
Caruban Kabupaten Madiun" (Skripsi). Malang: Universitas Negeri Malang.

Walgito, 2003. "Sejarah Cikal Bakal Dongkrek Desa Mejayan". Kumpulan dokumen 
publikasi, tanpa penerbit.

Woodward, M. R., 1999. Islam Jawa, Kesalehan Normatif versus Kebatinan. Yogyakarta: 
LKIS.



95

Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

I. PENDAHULUAN dapat dinikmati di tempat lain dalam waktu 
yang sama. Transparansi menimbulkan 

Bangsa Indonesia tengah berada dalam 
kompetisi global. Terjadi persaingan dan 

era globalisasi. Era globalisasi ditandai 
perpaduan budaya antarbangsa. Televisi 

dengan adanya transparansi hampir pada 
merupakan media yang paling potensial 

segala bidang kehidupan. Transparansi 
untuk terjadinya pertemuan budaya 

terjadi dengan diaplikasikannya teknologi di 
antarbangsa. Budaya baru yang disajikan 

segala bidang kehidupan. Hal ini menjadikan 
televisi, baik yang positif maupun negatif 

adanya sistem informasi yang tidak 
secara efektif telah membentuk sikap, 

mengenal batas. Informasi di suatu tempat 
perilaku dan kepribadian seseorang, 

WAYANG KANCIL DAN PENDIDIKAN BUDI PEKERTI

Yustina Hastrini Nurwanti

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jl.Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
e-mail:yustinahastrini@gmail.com

Naskah masuk : 30-04-2013
Revisi akhir : 15-05-2013

Disetujui terbit : 20-05-2013

WAYANG KANCIL AS MORAL EDUCATION

Abstract

Wayang kancil is a leather puppet show leather in which the main character is Kancil (the 
Mousedeer). However, other characters including human may appear depending on who the audience 
are and the local context. The story is taken from fables. After a long vacuum, it has been revived Ki 
Ledjar Soebroto of Yogyakarta who depicts the story from Serat Kancil. Beside a media of 
entertainment, wayang kancil is also a means for moral education especially for children. The plot of 
the stories and language are simple so that the children as audience can easily catch the content. The 
stories contain values, such as the relationship between human being and with God as well as the 
relation between human being, nature, and the environment. Wayang kancil performance has the 
flexibility in the duration, music accompaniment, and language. Using qualitative approach, this 
paper examines the function of wayang kancil. As a suitable means for teaching moral, wayang kancil 
needs to be disseminated. 

Keywords: wayang kancil, Ki Ledjar Subroto, moral education

Abstrak

Wayang kancil adalah pertunjukan wayang kulit dengan tokoh utamanya adalah kancil. Wayang 
kancil setelah lama vakum, dimunculkan kembali oleh Ki Ledjar Soebroto dari Yogyakarta dengan 
mengambil cerita dari Serat Kancil yang digubah para pujangga. Wayang kancil dalam 
perkembangannya disamping sebagai media hiburan juga dikemas menjadi media pendidikan budi 
pekerti terutama bagi anak-anak. Cerita dan bahasa yang sederhana dan mudah dipahami membuat 
anak mudah menangkap maksud di dalamnya. Meskipun cerita hanya merupakan bagian dari 
dongeng fabel, namun mengandung nilai-nilai tertentu, terkait hubungan manusia dengan Tuhan, 
manusia dengan sesama, dan manusia dengan alam lingkungan. Pertunjukan wayang kancil masa 
sekarang sifatnya fleksibel dalam durasi waktu, iringan, dan bahasa. Wayang kancil yang baku pada 
tokoh utama cerita yaitu kancil, hal lain yang terkait dengan pertunjukan menyesuaikan dengan 
penonton dan tempatnya. Wayang kancil sangat penting diteliti dan disebarluaskan karena manfaat 
dan fungsinya yang baik bagi pendidikan moral manusia. Tulisan ini merupakan hasil kajian pustaka 
dari beberapa sumber tulisan dengan pendekatan kualitatif. 

Kata kunci: wayang kancil, Ki Ledjar Soebroto, pendidikan budi pekerti



96

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

1 luhur akan menuntun manusia pada pekerti terutama anak-anak.
yang luhur, sedangkan budi yang tercela akan 

Penanaman nilai-nilai budi pekerti pada menuntun pada pekerti yang tercela pula. 
anak merupakan modal penting dalam Karena itu, dalam kehidupan manusia, 
menghadapi dampak negatif kemajuan penanaman dan pewarisan nilai-nilai budi 
teknologi. Jika sejak usia dini tidak diajarkan pekerti yang luhur mutlak diperlukan, baik 
nilai-nilai budi pekerti maka ketika dalam kehidupan berpribadi maupun dalam 
menginjak usia dewasa akan mengembang- kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan 
kan sikap destruktif atau cenderung brutal. bernegara.
Hal ini akan membuat anak memanfaatkan 

Dalam kehidupan berpribadi, budi kemajuan teknologi pada hal-hal yang 
2 pekerti menjadi alat pengendali, dalam arti negatif.

akan menjadi alat untuk membersihkan diri 
Kesenian tradisional merupakan sarana dari sifat-sifat tercela. Orang yang 

yang baik untuk menanamkan pendidikan berbudipekerti luhur akan mampu berpikir 
budi pekerti pada anak. Di dalam kesenian positif, optimis, dan penuh percaya diri 
tradisional banyak terkandung nilai-nilai sehingga jiwanya menjadi stabil. Orang yang 
luhur yang bisa diterapkan dalam kehidupan demikian hidupnya akan penuh kebahagiaan 
sehari-hari. Mempelajari kesenian tradi- karena dalam memandang kehidupan selalu 
sional merupakan salah satu aktivitas yang dalam kacamata kebaikan. Apabila menga-
baik bagi proses pengembangan kepribadian lami suatu kegagalan tidak akan membuat-
anak, karena dalam kesenian tradisional nya kecewa karena selalu mampu mengambil 
banyak terkandung nilai-nilai luhur, seperti hikmahnya. Kegagalan dianggap sebagai 
b u d i  p e k e r t i ,  s o p a n  s a n t u n ,  d a n  suatu kesuksesan yang tertunda. Dalam 
kebijaksanaan. kehidupan pribadi manusia, budi pekerti 

yang luhur akan berperan sebagai penen-Budi pekerti merupakan hal yang sangat 
teram jiwa.penting dalam kehidupan manusia, baik 

manusia sebagai makhluk pribadi maupun Dalam kehidupan bermasyarakat, 
sebagai makhluk sosial. Dewasa ini masalah berbangsa, dan bernegara, apabila semua 
budi pekerti sangat gencar dibicarakan, sudah berbudi pekerti luhur, suasana 
terutama budi pekerti di kalangan kaum kehidupan akan selalu damai dan aman. 
muda dan anak-anak. Berbagai pihak menilai Kedamaian ditimbulkan karena ada 
adanya kemerosotan budi pekerti di kalangan pengendalian diri dari setiap orang. Orang 
generasi muda. Oleh karena itu, ada yang yang berbudi pekerti luhur akan selalu 
menginginkan budi pekerti dipakai sebagai berusaha untuk memayu hayuning bawana 
tolok ukur dalam keberhasilan pendidikan, (membuat kebaikan bagi alam semesta dan 
dan turut diperhitungkan dalam penentuan 3isinya). 
kelulusan siswa di sekolah.

Ada dua pengertian dari kata budi 
Budi pekerti merupakan landasan moral pekerti, terkait dengan konsep budaya dan 

bagi manusia dalam menapaki hidup. Hal ini sifat perseorangan atau individu anggota 
sebagaimana pengertian bahwa budi adalah masyarakat. Menurut Zoetmulder, kata budi 
alat batin yang merupakan paduan akal dan yang merupakan bagian dari konsep budi 
pikiran untuk menimbang baik dan buruk. pekerti berasal dari bahasa Jawa Kuno, 
Jadi, budi merupakan alat pengendali bagi buddhi. Arti buddhi yaitu kekuatan pem-
manusia dalam bertingkah laku. Budi yang 

1

Makalah  Ceramah dan  Diskusi   Budi Pekerti Mencerminkan Watak Bangsa, Sabtu 29 Juli. (Yogyakarta: Departemen Pendidikan   
Nasional, Direktorat  Jenderal Kebudayaan, Balai Kajian Sejarah  dan Nilai Tradisional, 2000), hlm.1-3.

2
Kartini, Tembang Dolanan Anak-Anak Berbahasa Jawa Sumber Pembentukan Watak dan Budi Pekerti. (Surabaya: Balai Bahasa 

Surabaya, 2011).
3

Suyami, “Refleksi Nilai Budi Pekerti Dalam Serat Wulang Reh,” dalam Patrawidya Vol.7, No.4, Desember. (Yogyakarta: Balai 
Kajian Jarahnitra, 2006), hlm.112.

Ki Supriyoko, “Praktik Pendidikan   Budi  Pekerti Bagi Anak Dan Generasi Muda Indonesia:  Kajian   Kritis   Dimensi  Pendidikan.” 



97

Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

bentuk dan penyimpan buah pikiran, (managerial approach), dan keteladanan 
8 kecerdasan, akal budi, ingatan, pendapat, (behavioural model approach).

perasaan, paham, pengertian, cita-cita, 
Salah satu sarana pendidikan budi angan-angan, watak, tabiat, pembawaan, 

pekerti melalui tiga pendekatan tersebut di 4
kehendak, dan maksud.  Menurut Kamus 

antaranya bisa dilakukan melalui tradisi 
Besar Bahasa Indonesia, kata budi pekerti 

lisan. Tradisi lisan merupakan pernyataan 
adalah hasil perpaduan dari kata buddhi dan 

pesan verbal yang disampaikan dari generasi 
pekerti yang dimungkinkan berasal dari 

pendahulunya kepada generasi masa kini. 
bahasa Melayu yang artinya perangai, tabiat, 

Penyampaian pesan dengan cara dituturkan, 5 akhlak, dan watak. Menurut Syafri Sairin, 9
dinyanyikan, atau diiringi alat musik.  

dengan meminjam konsep psikologi, budi 
Penjabaran tradisi lisan menurut Prudentia 

pekerti dipahami berkaitan dengan 
mempunyai cakupan yang lebih luas, 6kepribadian (personality) seseorang.  Budi berawal dari pembacaan, visualisasi sastra 

pekerti menurut Ki Hadjar Dewantara dengan gerakan dan tari hingga penyajian 
merupakan perilaku sosial seseorang yang cerita melalui aktualisasi adegan-adegan 
didasarkan pada kematangan jiwanya, oleh pemeran. Tradisi lisan berkaitan dengan 
sedangkan budi pekerti luhur adalah perilaku sistem kognitif masyarakat, seperti adat-
seseorang yang di samping didasarkan pada istiadat, sejarah etika, sistem geneologi, dan 
kematangan jiwa juga diselaraskan dengan sistem pengetahuan. Tradisi lisan yang 
norma dan kaidah sosial yang berlaku di disampaikan melalui gerakan tari, dialog, 7
masyarakat sekitarnya. lahir dari masyarakat bersumber dari cerita 

10tertentu, misalnya kesenian wayang.  Konsep budi pekerti menurut Tim 
Wayang adalah karya seni komprehensif Pengembangan Budi pekerti Pemerintah 
yang melibatkan karya seni lainnya seperti Daerah Propinsi Daerah istimewa Yogya-
vokal, seni musik, seni tari, dan seni lukis. karta terdiri 12 aspek yaitu: pengabdian, ke-
Wayang dan dalang dalam dunia pewayang-jujuran, sopan-santun, toleransi, kedisi-
an mempunyai kedudukan sangat penting plinan, keikhlasan, tanggung-jawab, guyub-
terutama di Pulau Jawa, yaitu dalam usaha rukun, tepa selira, empan papan, tata krama, 
membina mental-spiritual, budi pekerti dan gotong royong. Adanya banyak aspek 

11yang terkandung dalam pengertian budi manusia Indonesia.
pekerti, menjadikan penanaman budi pekerti 

Seni pertunjukan bisa menjadi tontonan 
luhur pada anak sangat tidak mudah. 

dan tuntunan. Wayang Kancil merupakan 
Pendidikan budi pekerti yang paling baik 

tontonan yang mengandung tuntunan. 
dimulai sedini mungkin, yaitu antara usia 3,5 

Tontonan yang mengandung tuntunan ini 
sampai 7 tahun yang merupakan masa peka 

masih diperlukan masyarakat dalam era 
bagi anak. Jiwa anak pada usia ini mudah 

globalisasi saat ini. Wayang sebagai tontonan 
menerima kesan atau pengaruh dari luar. 

merupakan upaya yang dilakukan untuk 
Pendidikan budi pekerti bisa dilakukan 

menarik penonton. Wayang sebagai tuntunan 
melalui tiga pendekatan yaitu: kultural 

menyangkut masalah hukum juga teladan 
( c u l t u r a l  a p p ro a c h ) ,  m a n a j e m e n  

ISSN 1907 - 9605

4
Zoetmulder, Kamus Jawa Kuno-Indonesia. (Jakarta: Gramedia, 1995), hlm.138.

5
Tim Penyusun Kamus PPPB, Kamus Besar Bahasa Indonesia. Edisi Kedua, Cetakan Pertama. (Jakarta: Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan, 1988), hlm.658.
6

Syafri Sairin, ”Budi Pekerti Dan Kebudayaan.” Makalah dalam Ceramah dan Diskusi Budi Pekerti Mencerminkan Watak Bangsa, 
Sabtu 29 Juli. (Yogyakarta: Departemen Pendidikan Nasional, Direktorat Jenderal Kebudayaan, Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional, 
2000), hlm. 4.

7
Ki Supriyoko, Op.cit., hlm. 4.

8
Ibid.

9
Sumintarsih, Wayang Topeng Sebagai Wahana Pewarisan Nilai. (Yogyakarta: Kementerian  Pendidikan dan Kebudayaan, Balai 

Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional, 2012), hlm. 5.
10

Ibid.
11

Sri Mulyono, Simbolisme dan Mistikisme Dalam Wayang Sebuah Tinjauan Filosofis. (Jakarta: Gunung Agung, 1983).



98

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

yang baik bagi manusia untuk membentuk Surakarta, ditemukan bukti bahwa wayang 
watak yang baik seperti sikap ksatria, jujur, kancil pernah ada dan terkenal di Pulau Jawa. 
tanggung jawab, sportif, dan menghargai Hanya saja belum terlihat jelas siapa sentral 

12 figur di belakang kehadiran wayang kancil, sesama.
apakah para wali atau hanya ulama lokal 

Berbagai upaya dilakukan untuk yang selama berabad-abad menjadi 
mengendalikan laju kemerosotan budi 14

panutan.  Pada perkembangan wayang 
pekerti. Tulisan ini mengemukakan salah 

kancil juga mengalami pasang surut, dan 
satu alternatif untuk meningkatkan 

sempat tenggelam cukup lama.
kesadaran dan kearifan, dalam rangka 
membentuk manusia yang berbudi pekerti Pada awal abad ke-20 atau kurang lebih 
luhur dan berakhlak mulia, yaitu dengan tahun 1925, di Surakarta, Raden Mas Sayid, 
mengungkapkan ajaran budi pekerti yang yang bertugas sebagai pelukis, ilustrator 
terkandung dalam cerita wayang kancil. buku dan konservator museum, serta dalang 

wayang kulit purwa, mencoba memperkenal-
kan wayang kancil. Wayang kancil di 

II. WAYANG KANCIL DAN KI LEDJAR Surakarta yang merupakan pesanan Raden 
SOEBROTO Mas Sayid, diciptakan oleh orang Cina 

bernama Bo Liem dan pembuat wayangnya 
A. Perkembangan Wayang Kancil dan Ki 

bernama Lie Too Hien. Wayang kancil 
Ledjar Soebroto

ciptaan Bo Liem belum sempurna, karena 
Wayang kancil adalah sebuah jenis tokoh-tokoh binatang yang ada pada wayang 

wayang yang menampilkan cerita-cerita itu hanya mengambil bentuk karakter dari 
binatang (fabel), dengan tokoh utamanya wayang purwa yang sudah ada. Sekitar tahun 
kancil. Cerita kancil diambil dari dongeng 1939, wayang kancil populer dan Raden Mas 
masa lalu, di dalamnya mengandung nilai Sayid dikenal seluruh Pulau Jawa. Pada 
sosial, kemanusiaan, dan ketuhanan. Tokoh tahun 1950-an Raden Mas Sayid berkunjung 
kancil diciptakan oleh Sunan Giri I atau ke Belanda. Seperangkat wayang kancil 

15Raden Paku. Tujuan dari penciptaan tokoh ini miliknya menjadi koleksi Tropen Museum.
untuk mengangkat derajat kaum lelaki 

Setelah puluhan tahun, wayang kancil sebagai lelaki sekaligus sebagai pahlawan 
kehilangan gaungnya, pada tahun 1970-an, nusantara sejati. Raden Paku menganggap 
ada usaha dari Ki Ledjar Soebroto untuk bahwa tokoh laki-laki dalam cerita yang ada 
memunculkan kembali wayang kancil. Ki saat itu sebagai tokoh yang memberi kesan 
Ledjar Soebroto dari Yogyakarta ini kon t rove r s i a l  dan  me lambangkan  
kemudian dikenal sebagai pencipta dan ambiguitas. Wayang kancil oleh Sunan Giri 
pelestari wayang kancil. Ki Ledjar Soebroto dan para santrinya dipakai untuk berdakwah 
yang bernama kecil Adi Jariman, merupakan di pesisir Jawa, Madura, Kalimantan, 
anak sulung dari tiga bersaudara pasangan Lombok, dan beberapa pulau lainnya. Hal ini  suami istri Sugiyah dan Hadi Sukarto. Ki menjadikan wayang kancil menyebar luas di  
Ledjar Soebroto lahir pada tanggal 20 MeiJawa Timur, Madura, Bawean, Kalimantan, 
tahun 1938 di Wonosobo, Jawa Tengah. Adi 13Halmahera, dan Banda Naira.
Jariman sejak kecil sudah terbiasa dengan 

Pada peralihan abad 17 ke 18, ketika kesenian tradisional karena ayahnya juga 
pusat Kerajaan Kartasura beralih ke seorang seniman pada masanya. Ketertarikan 

12
Suhartinah Sudiyono,  “Nyi Suratmi Susanto: Penari Wayang Wong Sriwedari,” dalam Patrawidya, Vol.6, No.4. (Yogyakarta: Balai 

Kajian Jarahnitra, 2005), hlm.20.
13

Eddy Pursubaryanto, ”Seni Pertunjukan Wayang Kancil Dan Kemungkinan Pengembangannya Di Indonesia,” Makalah  Seminar 
tanggal 19 Maret. (Yogyakarta: UGM, Pusat Penelitian dan Perubahan Sosial, 1995).

14
Suryanto Sastroatmodjo,  “Sang Kancil Siapakah Gerangan,” dalam Citra Yogya, Nomor 18/Tahun III, November-Desember, 1990, 

hlm. 4. 
15

Loc.cit., hlm. 41.



99

Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

 
Adi Jariman pada wayang sangat tinggi.Pada mempermudah penonton mengenali. Tokoh-

  tahun 1946, ia menjadi seorang srati (orang tokoh dibuat dengan warna-warni, dan 
yang membantu menyiapkan wayang) dari kadang bentuknya agak lucu agar anak-anak 
dalang Ki Nartosabda. Nama Ledjar, bisa lebih mudah mengenali dan tahu pasti ini 
diperoleh atas pemberian Ki Nartosabda, kancil, harimau, dan kerbau. Pada awal tahun 

16 1980, Ki Ledjar Soebroto sering mengun-yang artinya selalu membuat senang.
jungi perpustakaan dan museum di 

Pada tahun 1960, bergabung pada Surakarta, Yogyakarta, dan Belanda. 
kelompok Wayang Orang Ngesthi Pandhawa Kegigihannya membuahkan hasil mendapat-
sebagai penata rias dan pemain. Bertahun- kan karya sastra yang memuat dongeng 
tahun dia mengikuti Ki Nartosabda ke mana kancil. Karya para pujangga tersebut 
pun pentas sekaligus menimba ilmu.  sebagian merupakan tulisan aksara Jawa dan 
Sampailah kemudian pada tahun 1970-an dia menjadi koleksi museum di Belanda. Ki 
berkarya sendiri untuk membawakan Ledjar Soebroto untuk mendapatkan karya  wayang kancil. Ide membuatboneka wayang tersebut harus mendapat ijin dari pemerintah 
kancil muncul di benaknya di saat tengah 18Belanda.
sibuk mengerjakan topeng binatang untuk 
keperluan karnaval. Pada tahun 1980, ia Pada bulan Agustus 1980, Ki Ledjar 

17 Soebroto mengadakan pentas wayang kancil menciptakan wayang kancil.  Ia membuat 
d i  G e l a n g g a n g  M a h a s i s w a  U G M  kreasi berbagai bentuk boneka wayang 
Yogyakarta, dengan mengambil lakon Kancil kancil yang jumlahnya mencapai ratusan. 
Nyolong Timun. Ia mendalang sendiri karena Boneka tersebut terdiri atas tokoh-tokoh 
setelah berhasil menyelesaikan 100 binatang seperti kancil, gajah, macan, 
perangkat boneka wayang kancil, belum ada burung, dan binatang lainnya. Ia pun 
dalang yang bersedia memainkan wayang membuat sett ing panggung seperti  
kancil. Ki Ledjar Soebroto dapat mendalang pepohonan, awan, rerumputan, arus sungai, 
wayang kancil karena kebiasaannya melihat gunung, dan lainnya yang mendukung 
pertunjukan wayang purwa Ki Nartosabda. penceritaan kisah kancil. Ia menjadi dalang 

 Pada tahun 1984, Ki Tjermosutarjo yang dari wayang ciptaannya tersebut. Hal ini 
mendalang untuk bersih desa di Nanggulan, merupakan salah bentuk usaha untuk 
Maguwoharjo, Sleman memberi kesempatan melestarikan dan mengembangkan wayang 
Ki Ledjar Soebroto untuk mendalang kancil yang hampir punah. Wayang kancil 
wayang kancil dari jam 19.00 sampai 21.00. nyaris punah kalau saja orang-orang seperti 
Tujuannya untuk mengalihkan perhatian Ki Ledjar tidak segera tanggap dan 
anak yang hanya berlarian di sekitar tempat melakukan gerakan. Melihat begitu pesat 
pertunjukan. Usahanya berhasil. Hal ini perkembangan teknologi  dibarengi  
kemudian sering dilakukan oleh dalang masuknya tokoh-tokoh asing, dia merasa 
wayang purwa yang lain.prihatin. Anak-anak tak lagi mengenal cerita 

warisan leluhur, mereka lebih mengenal Sejak tahun 1980, kreasi berbagai 
dongeng asing dari televisi. bentuk wayang kancil hasil karya Ki Ledjar 

Soebroto dikoleksi museum maupun Ki Ledjar merespons kondisi demikian 
perseorangan. Museum Sanabudaya dengan mencoba mengenalkan kembali 
Yogyakarta, Balai Budaya Minomartani di cerita tradisional. Dia membuat sendiri 
Yogyakarta, Museum Wayang H.Budiharjo semua peralatan, dari mulai menggambar 
di Pondok Tingal Magelang mengoleksi sampai ''mencetak'' wayang. Ratusan tokoh 
seperangkat wayang kancil. Wayang kancil binatang dibuat persis aslinya untuk 

ISSN 1907 - 9605

16
Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional, “Sosialisasi dan Penayangan Film Dokumenter di DIY Tahun 2012.” dalam buku 

Laporan. (Yogyakarata: Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, BPSNT, 2012).
17

Ibid. 
18

Pendopo Witso, “Profil Kehidupan Ki Ledjar Soebroto: Pitutur Wayang Kancil Mbah Ledjar,”  dalam Film Visual DVD. (Yogyakarta: 
Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional, 2011).



100

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

juga dikoleksi oleh Ki Manteb Sudarsono, semua tokoh wayang adalah figur-figur 
dalang kondang dari Karanganyar. Kolektor satwa yang ada di hutan. Ada pertunjukan 
wayang kancil di dari luar negeri misalnya wayang kreasi baru yang tokoh peraga juga 
Tym Byard Jones dari University of London, berupa hewan yaitu wayang rajakaya. Kata 
Inggris; Dr.Walter Angst di Kota Salem, rajakaya artinya adalah binatang ternak. Jadi 
Jerman; Arnomozoni Fresconi dari wayang rajakaya menyuguhkan wayang 
Hamburg, Jerman; V.M. Clara van yang peraganya terdiri dari sejumlah hewan-
Groenendael dari Amsterdam, Belanda. hewan. Wayang rajakaya tersebut pernah 
Koleksi wayang kancil bisa ditemui di pentas di Jerman dan cukup diminati di sana. 
Volkenkunding Museum Gerardus van der Perbedaan antara wayang rajakaya yang 
Leeuw, Kota Groningham, Belanda. Di New termasuk kreasi baru dengan wayang kancil 
York, Amerika Serikat, wayang kancil terletak pada bentuk wayangnya. Dalam 
menjadi koleksi Tamara Fielding, yang wayang rajakaya, bentuk wayangnya telah 
mempunyai perusahaan bernama Tamara dipersonifikasikan dalam wujud manusia 
and the Shadow Theatre of Java “Wayang berkepala hewan. Wayang kancil menam-
Kulit”. Perusahaan ini bergerak di bidang pilkan wujud hewan wantah atau dalam arti 
pelayanan pertunjukan, ceramah, dan dan bentuk yang sewajarnya.Wayang 
lokakarya mengenai wayang kulit. Di rajakaya juga sarat dengan pesan moral 
Kanada, beberapa Wayang Kancil dikoleksi untuk pendidikan budi pekerti. Wayang 
Dominique Major, yang pernah dipamerkan rajakaya membawakan lakon Sapi Nyusu 
di Museum of Anthropology University of Bodhone yang artinya sapi menyusu kepada 
British Columbia. Wayang kancil juga kebodohannya. Tema lakon ini mirip dengan 

19 paribasan (peribahasa) Jawa Kebo Nusu menyebar ke Jepang dan Perancis.
Gudel (Kerbau menyusu kepada anaknya) 

Atas sumbangsihnya pada wayang yang bermakna bahwa orang-orang yang 
kancil, Ki Ledjar Soebroto mendapat telah tua justru berguru kepada orang yang 
penghargaan GATRA pada tahun 1995, dari lebih muda. Jadi mungkin saja bahwa 
Pimpinan Majalah GATRA pada tanggal 12 maksud dari lakon Sapi Nyusu Bodhone 
Desember 1995 di Gedung Kesenian Jakarta. adalah seekor sapi saja ternyata mau belajar 
Atas kepeloporan, kreativitas, inovasi dan dari kesalahan dan kebodohannya, maka 
jasanya dalam menghidupkan dan seharusnya manusia mampu melakukan 
mempopulerkan kembali kesenian wayang lebih dari itu. Bukan sebaliknya, justru 
kancil yang nyaris punah. Penghargaan Seni bertindak mengulangi kebodohan yang 
Tahun 1997 dari Pemerintah Daerah Propinsi sama.
Daerah Istimewa Yogyakarta yang diberikan 

Jumlah tokoh yang ada di dalam wayang pada tanggal 20 Februari 1997 di Bangsal 
kancil kurang lebih 100 tokoh, yang sebagian Kepatihan Yogyakarta oleh Gubernur Sri 
besar menggambarkan dunia binatang, Paduka Pakualaman VIII. Konsistensi 
raksasa, dan manusia. Terdapat figur petani perhatian Ki Ledjar Soebroto pada wayang 
beserta atributnya seperti pohon, rumput, kancil dibuktikan dengan mendirikan 
rumah, dan sebagainya. Wayang kancil Sanggar Wayang Kancil pada tahun 2003. 
adalah boneka pipih dua dimensi, dibuat dari Hal ini menjadikan beliau mendapat 
kulit kerbau, dan dimainkan dengan cara Penghargaan Seni Pengembang dan Pelestari 
menggerakkan tangan dan kaki pada tokoh Wayang Kancil Tahun 2010 dari Gubernur 
pewayangan tersebut. Pada awalnya, Sri Sultan HB X di Bangsal Kepatihan 

20 perlengkapan wayang kancil sama seperti Yogyakarta pada tanggal 16 Juni 2010.
peralatan pentas wayang purwa terdiri dari 

 B. Pertunjukan Wayang Kancil gamelan ageng lengkap berlaras slendro dan 
pelog, kelir dan lampu kelir, gedebog, sepe-Wayang kancil adalah wayang yang 

19
Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional, op.cit. 

20
Ibid.



101

Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

rangkat wayang beserta kotaknya, kepyak, tersebut berupa seperangkat gamelan ageng 
cempala, dan platukan. Perlengkapan pentas dengan laras slendro dan pelog, hanya saja 
wayang kancil untuk tujuan kepraktisan ada beberapa ricikan gamelan yang tidak 

21 dipergunakan yaitu rebab, gambang, siter, jumlah instrumen gamelan dikurangi.
dan kendang wayang.

Cerita kancil yang baku ada dua versi, 
 Waktu sebelum pertunjukan dimulai, yaitu Hikayat Kalilah Dimnah atau Khalila 

sebagaimana dalam wayang purwa, terlebih Maneh dari Persia (Iran) dan cerita kancil 
dahulu disajikan komposisi gending patalon. yang berasal dari Bengali (India Selatan). 

 Gending patalon wayang kancil mengguna-Kitab Pancatantra menceritakan kancil 
kan laras pelog pathet nem. Pola penyajian sebagai lambang kehidupan. Pada abad ke 8, 
gending dimulai dengan buka kendang ayak-seorang pujangga zaman Mataram Hindu 
ayak, srepeg kancil, sampak, dan suwuk. menyebarkan luaskan cerita tersebut. Cerita 
Pada pementasan durasi 2,5- 3 jam, gending-kancil digubah kedalam cerita pendek yang 
gending laras slendro dikelompokkan tertuang di Kitab Tantu Pagelaran dan Kitab 
menjadi 3 patet yaitu: pathet nem, sanga, dan Tantri Kamandaka. Kedua kitab mengurai-
manyura, sedangkan gending-gending laras kan kancil sebagai penjelmaan Dewa Aswin 
pelog dikelompokkan menjadi dua yaitu meskipun wujudnya binatang kecil namun 

22 pathet nem dan barang. Apabila kurang dari pandai dan cerdik.
2,5 jam, gending-gending laras slendro 

Cerita atau lakon kancil yang digunakan hanya menggunakan pathet sanga dan 
Ki Ledjar Soebroto diambil dari buku-buku 23

manyura.
cerita yang ditulis dalam aksara Jawa yang 

Durasi pementasan sangat menentukan berbentuk sekar dan gancaran, yaitu: Krida 
bentuk pakeliran secara keseluruhan dan Martana, Among Sastra, Padma Susastra, 
konsekuensi-konsekuensi lainnya, baik yang dan Sang Kancil yang ditulis oleh Asdi S. 
bersifat artistik maupun non artistik. Durasi Dipodjojo. Krida Martana dan Among Sastra 
pementasan wayang kancil ditentukan antara menceritakan perjalanan hidup sang kancil di 
1-3 jam. Pentas wayang kancil dimainkan dunia. Padma Susastra semula berbentuk 
dengan durasi rata-rata 1 jam. Pada awal sekar tetapi telah diterjemahkan sehingga 
perkembangannya,  pementasan ini  dapat langsung dimainkan. Cerita kancil 
disisipkan sebagai pembuka saat digelar dengan latar belakang agama Islam diambil 
pentas wayang purwa. Targetnya para dari Serat Kancil yang disusun oleh 
penonton usia anak-anak. Hal ini sengaja Sasrawijaya, yang mengisahkan perjalanan 
dilakukan demi mendekatkan generasi muda kancil sejak lahir. 
pada kesenian wayang sejak dini. Durasi 

Pola penyajian wayang kancil Ki Ledjar waktu bisa 2-3 jam apabila wayang kancil 
Soebroto ada enam adegan dalam struktur dipentaskan secara tunggal, artinya tidak 
cerita wayang kancil yaitu: adegan Desa disisipkan pada pagelaran wayang purwa.
Kancilan, Desa Macanan, Desa Kidangan, 

Bahasa yang dipergunakan dalam Desa Butonan, Desa Kethekan, dan Desa 
wayang kancil dengan melihat situasi, Singanan. Pada tahun 1980, gending yang 
ditentukan oleh siapa pemirsanya dan di digunakan pakeliran gaya Surakarta, baik 
mana dipentaskan. Pentas untuk anak-anak gending patalon, gending dalam tiap adegan 
bisa menggunakan Jawa ngoko secara utuh, maupun gending penutup. Seperti pada 
terkadang disisipi krama madya dan krama gending-gending wayang purwa, maka 
inggil apabila ada adegan manusia. Tidak gending pada wayang kancil  juga 
menutup kemungkinan, dalang mengguna-menggunakan ricikan gamelan. Gamelan 

ISSN 1907 - 9605

21
Sutaryo, “Gending-Gending Pakeliran Wayang Kancil Oleh Ki Dalang Ledjar Soebroto,” Skripsi. (Yogyakarta: ISI, Jurusan Seni 

Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, 1999), hlm. 3.
22

Eddy Pursubaryanto, Op.cit., hlm. 67-71.
23

Sutaryo, Loc.cit., hlm. 39.



102

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

kan bahasa Indonesia secara utuh ataupun adegan, pertama kali diawali dengan 
bahasa campuran yakni bahasa Jawa tembang macapat Dhandhanggula laras 
diselingi bahasa Indonesia. Dewasa ini, slendro pathet manyura yang syairnya 
wayang kancil yang dipentaskan mengguna- sebagai berikut: 
kan bahasa Indonesia mengingat banyak 

“kababar dongeng nama sang kancil, 
penonton muda kurang memahami bahasa dipun beber dadya wujud wayang, 
Jawa. Namun, iringan lagu dalam pergelaran dimen gampang caritane, tur cetha yen 

kadulu, dadya budaya kang lestari, wayang kancil tetap memakai bahasa Jawa.
pancen iku pranyata, kinarya sesuluh, 

Pada perkembangannya, mulai tahun hangiseni pembangunan, pepaking 
kabudayan ing tanah Jawi, sarta ing 1993, iringan musik untuk wayang kancil 
Nuswantara, pra sedulur mangga digarap dengan gending-gending dolanan m a j e n g  s a m i ,  s u n d o n g e n g i  

anak. Isi syair gending dolanan anak sabangsaning sato, akeh banget 
disesuaikan dengan dunia anak, baik yang pigunane, kena kanggo pitutur, bisa 

gawe sengseming ati, marang putra lan berbahasa Jawa maupun Indonesia. Isi 
wayah, sarana panuntun, lestarining cakepan atau syair dari lagu dolanan anak kabudayan, sartaning lingkungan kita 

bercerita tentang binatang, lingkungan alam sami, anjaga sato wana.”
sekitar, dan sebagainya. Adapun isi cakepan 

Kemudian dalam pergantian setiap atau syair bertujuan agar anak selain cepat 
adegan juga ada gending pengiringnya. menguasai atau hafal syairnya, juga mengerti 
Dalam setiap adegan disajikan dengan penuh makna yang terkandung di dalamnya. Oleh 
canda atau humor, dalam penceritaan pun karena itu, lagu dolanan anak yang 
dibangun kritik sosial dengan sindiran. digunakan sebagian besar anak-anak sudah 
Penyajian gending penutup menggunakan mengerti dan hafal. Hal ini dimaksudkan agar 
gending lancaran Sayonara laras pelog anak cepat mengerti kemudian mencintai 
pathet barang.wayang kancil. Dolanan anak berbahasa 

Jawa, seperti: Sluku-sluku Bathok, Aku Duwe Pertunjukan wayang kancil yang selama 
Pitik, Kidang Talun, Buta-buta Galak, ini dirasa kurang efektif dalam menyam-
Dhondhong Apa Salak, Kupu Kuwi, dan paikan isi atau pesan cerita kepada anak-anak 
Gundhul-gundhul Pacul. Perkembangan karena adanya jarak antara dalang dan 
selanjutnya, lagu anak-anak bahasa penonton diubah anak-anak diperboleh-kan 
Indonesia juga digarap antara lain: Lihat duduk dekat dalang serta tidak diwajibkan 
Kebunku, Naik Kereta Api, Balonku Ada untuk menggunakan perangkat gamelan 
Lima, Bintang Kecil, dan Sayonara. Bentuk lengkap. Masa sekarang ini, dalam 
gending yang dipergunakan untuk pementasan wayang kancil, Ki Ledjar 
mengiringi wayang kancil hanya terbatas Soebroto menggunakan efek suara binatang 
pada empat bentuk gending yaitu: ayak-ayak, dan musik pengiring dari laptop yang telah 
srepegan, lancaran, dan sampak. Lagu diprogram sebelumnya.
dolanan anak yang digunakan untuk 
mengiringi wayang kancil telah digubah 
menjadi bentuk lancaran dan srepegan. III. PESAN MORAL DALAM WAYANG 
Penggubahan ini dimaksudkan agar anak- KANCIL
anak lebih mudah mempelajari dan 

Dalam perkembangannya saat ini, mengingat. Adanya keterbatasan anak-anak 
wayang kancil sudah dikemas sedemikian untuk mengingat sesuatu yang panjang dan 
rupa sehingga dalam setiap pertunjukannya, banyak maka gending yang sesuai adalah 

24 cerita yang disampaikan mengandung unsur yang pendek dan sederhana.
budi pekerti ,  pengenalan terhadap 

Pementasan dengan durasi kurang dari lingkungan hidup, dan menggunakan bahasa 
2,5 jam, pola penyajian gending dalam yang lebih mudah dipahami oleh penonton 

24
Ibid.,  hlm. 43-44.



103

Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

dari golongan anak-anak. Misi wayang ditafsirkan bahwa apa yang disimbolkan 
kancil sendiri adalah membantu menanam- dengan jenis hewan itu adalah gambaran sifat 
kan budi pekerti yang digabungkan dengan atau watak manusia. Maka dari itu dalam 
pendidikan tentang lingkungan hidup untuk pertunjukan wayang kancil, selain berisi 
anak-anak sejak dini. Ajaran budi pekerti cerita binatang juga sebagai salah satu 
dalam wayang kancil mendidik manusia ke warisan seni budaya yang mengandung nilai-
arah tingkah laku yang sempurna sehingga nilai luhur dan merupakan ungkapan hakikat 

25 kehidupan yang dapat digunakan sebagai dapat membedakan yang baik dan buruk.
pedoman sikap dan perbuatan manusia. 

Biasanya wayang kancil menyajikan 
Tokoh kancil adalah sosok seekor cerita rakyat dalam setiap pertunjukannya, 

binatang cerdik dalam dunia dongeng anak sebabnya, pendidikan yang diajarkan melalui 
Indonesia yang dapat bercakap-cakap dan media tersebut sangat membantu dalam 
berfikiran seperti manusia, penggambaran proses perkembangan anak dan masyarakat. 
ini mirip dengan rubah di negara lain. Ada Kritik-kritik juga bisa disampaikan dengan 
banyak sekali episode cerita kancil di nuansa lebih halus. Cerita rakyat yang telah 
Indonesia. Cerita kancil juga dibuat dengan mengakar di kehidupan masyarakat 
melibatkan lebih dari satu tokoh protagonis, Indonesia pada umumnya adalah cerita-
seperti: kancil dan harimau, kancil dan ular, cerita yang sarat pesan moral dan memiliki 
kancil dan buaya. Dalam penyajian cerita, manfaat dalam kehidupan, misalnya sebagai 
kancil yang cerdik tidak selalu ditempatkan alternatif pendidikan budi pekerti dan 
sebagai figur yang paling tahu segalanya. lingkungan hidup terutama kecintaan 
Terkadang kancil ditempatkan sebagai figur terhadap binatang. Dunia cerita rakyat di 
yang paling tahu segalanya. Kadang-kadang Nusantara sedikit banyak didominasi oleh 
kancil ditempatkan sebagai figur yang ingin cerita binatang, yang paling terkenal adalah 
mencari pemecahan masalah tetapi karena cerita Si Kancil.
keterbatasannya dia harus meminta nasehat 

Seorang pengarang dalam menghasilkan dari binatang lain atau mencari bantuan pada 
karyanya selalu menggunakan simbol atau warga hutan yang lain. Seperti halnya 
tanda. Ada tiga faktor yang menentukan manusia, dasar pemikiran dari semua ini 
adanya sebuah tanda yaitu tanda itu sendiri, adalah realita bahwa masing-masing warga 
hal yang ditandai, dan sebuah tanda baru hutan memiliki kelemahan dan kelebihan 26
yang diterima dalam batin si penerima.  masing-masing.
Dalam wayang kancil, tokoh kancil yang 

Ajaran budi pekerti dalam pertunjukan mewakili seekor hewan, setelah diserap atau 
27wayang kancil terdapat pada kandha  yang dicermati melalui narasinya ternyata tokoh 

28
kancil sebagai tanda. Kancil tersebut dilanturkan oleh dalang.  Ajaran budi pekerti 
mempunyai kesamaan dengan watak atau pada pertunjukan wayang kancil yang 
sifat manusia. Selanjutnya oleh si penerima terdapat dalam teks yang diucapkan oleh 
tanda yaitu pembaca, dapat ditafsirkan dalang baik yang berbentuk narasi maupun 
bahwa kancil bukanlah seekor hewan belaka, dialog antara beberapa tokoh wayang, 
melainkan penggambaran sifat atau watak merupakan sumber penting yang dapat 
manusia. Cerita kancil dalam pertunjukan memancing proses berpikir bagi anak yang 
wayang kancil yang menceritakan tentang memperhatikannya. Ajaran budi pekerti 
kehidupan binatang, sehingga sangat dapat dijabarkan ke dalam tiga aspek yaitu: 
mungkin sekali oleh pembaca atau penonton pandangan manusia dalam hubungannya 

ISSN 1907 - 9605

25
Asdi S. Dipojoyo, Cerita Binatang Dalam Beberapa  Relief Pada Candi Sojiwan dan Mendut, (Yogyakarta: Lukman Offset, 1983), 

hlm. 68-71.
26

Hartoko, Simbolisme Dalam Sastra. (Jakarta: Mas Agung, 1981), hlm. 46.
27

Kandha adalah susunan atau rangkaian bahasa yang diucapkan dalang pada waktu mendalang baik yang berisi pelukisan sesuatu 
maupun berupa percakapan tokoh wayang. 

28
Mudjanattistomo, Pedhalangan Ngayogyakarta Jilid 1. (Yogyakarta: Yayasan Habirandha Ngayogyakarta, 1977).  



104

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

dengan Tuhan dan alam semesta, pandangan diingatkan jangan berperilaku sok kuasa. 
manusia dalam hubungannya dengan sesama Diceritakan ketika kancil hendak melakukan 
dan dirinya, pandangan manusia terhadap arti tindak kekerasan menyeret kerbau dari 

29 sungai, kerbau tua hanya tersenyum. Kerbau karya dan lingkungan hidup.
bertanya apakah dengan cara kekerasan 

Wayang kancil yang dipentaskan untuk seperti itu seekor kancil memperlakukan 
hiburan diberi tambahan muatan unsur-unsur kaum yang lebih lemah dari dirinya. Kancil 
pendidikan mengenai perlakuan yang baik marah dengan ulah kerbau tua. Kancil 
dan benar pada lingkungan hidup di bumi ini. menjawab pertanyaan tersebut sebagai pihak 
Cerita-cerita yang dibawakan yaitu “Kancil yang sedang melakukan tugas sebagai 
Sang Pamomong”, “Buaya Tak Tahu Balas sesepuh hutan yang taat peraturan. Namun, 
Budi”, dan “Gerak Gempa”. Ketiga cerita kerbau menyangkal jawaban kancil dengan 
tersebut memuat pesan moral tentang mengatakan bahwa tidak ada peraturan di 
lingkungan hidup. Pertunjukan wayang hutan ini yang mengharuskan sebuah 
kancil mengedepankan unsur moral dan kekerasan untuk mengakhiri persoalan. 
ajaran budi pekerti yang kemudian Kerbau menceramahi kancil untuk kembali 
dikembangkan untuk membangun sikap menjadi seperti dahulu sebelum menjadi 
sadar lingkungan hidup. Dalam cerita Kancil pemimpin hutan. Kancil terdiam, lalu kerbau 
Amongprojo, sebagai pamomong kerajaan bertanya lagi, mengapa kancil mengangkat 
hutan, kancil mampu memimpin dengan pegawai dan menarik pajak tanpa 
kebijakan pro lingkungan sehingga tercipta mengetahui daerah mana yang subur dan 
suasana kehidupan yang harmoni dalam tidak. Kerbau mengatakan kancil tidak 
menjaga kelestarian keanekaragaman hayati, menciptakan buah-buahan, pohon, dan 
baik flora maupun fauna. Dari cerita ini, ada rumput tetapi mengapa menarik pajak untuk 
pelajaran yang bisa dipetik oleh manusia kepentingan hewan-hewan penguasa. 
yaitu pelestarian dan pengembangan Mengapa sebagai pemimpin harus memeras 
lingkungan hidup agar lestari dengan konsep keringat rakyatnya, menarik pajak dari 
hamemayu hayuning bawana dengan rakyatnya. Sementara kancil bukan yang 
menempatkan manusia sebagai bagian dari menciptakan bumi, air, api, dan angin. 
alam. Hamemayu hayuning bawana Kerbau mengatakan janganlah menjadi 
mempunyai dua substansi yaitu keselamatan pemimpin kalau tidak bisa memberi 
dunia hanya dimungkinkan oleh kearifan jawaban. Kancil terlihat tidak mampu 
manusia dan keselamatan manusia hanya menjawab pertanyaan tersebut. 
dimungkinkan oleh rasa kemanusiaan. 

Dalam episode “Kancil dan Pak Tani”, Konsep kedua adalah bersatunya manusia 
dikisahkan kancil yang selalu mencuri dengan  a lam da lam upaya  un tuk  
mentimun di ladang Pak Tani akhirnya mengagungkan Tuhan.
tertangkap dan dikurung di dalam kurungan. 

Ki Ledjar Soebroto memberikan Pak Tani menyiapkan peralatan untuk 
interpretasi kreatif dengan sedikit keluar atau menyembelih kancil. Tanpa sepengetahuan 
menyimpang dari pakem kancil. Walaupun Pak Tani, seekor anjing menghampiri kancil 
ada babon cerita, tetapi “Kisah Kancil Sang dan bertanya mengapa kancil ada di dalam 
Pamomong” menghadirkan kancil yang tidak kurungan. Kancil yang cerdik menjawab 
selalu ditempatkan sebagai figur yang serba bahwa dia akan dinikahkan dengan putri Pak 
tahu. Ketika hendak mengeluarkan kerbau Tani yang cantik. Pak Tani mengurung kancil 
dari sungai dengan tindak kekerasan (akan dalam kurungan agar tidak kabur. Kancil 
diseret keluar dari sungai oleh gajah karena menawarkan pada anjing untuk bertukar 
kerbau mencemari sungai). Kancil mendapat tempat. Anjing percaya dengan tipuan kancil. 
pelajaran atau nasehat dari kerbau dengan Anjing membebaskan kancil dan masuk ke 

29
N. Dantes, “Pola Asuhan di Lingkungan Keluarga Dalam Kaitannya Dengan Pendidikan Nilai,” dalam  Jurnal Pendidikan Nilai. 

(Jakarta: IANTO Putra Perkasa, 1993), hlm. 13.   



105

Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

dalam kurungan menggantikannya. Dengan macam petuah kepada kancil, antara lain 
akalnya kancil berhasil selamat dari maut. jangan sombong dengan menganggap paling 
Pesan moral yang dapat diambil dari cerita ini pandai. Keturunan orang kecil atau rendahan 
bukanlah tentang kelicikan kancil yang jika mau belajar giat dan sungguh-sungguh 
menipu anjing untuk kepentingan sendiri, pasti akan meningkat status dan derajatnya. 
melainkan alasan mengapa kancil mencuri Di samping itu, orang harus mencari budi 
mentimun di ladang Pak Tani. Ki Ledjar yang baik karena umur tidak akan lama, pada 
Soebroto membeberkan bahwa kancil akhirnya meninggal dunia. Usahakan agar 
mencuri mentimun di ladang Pak Tani perilaku panca indera antara yang di hati dan 
bukanlah karena dia suka mencuri, perbuatan sesuai dalam kebaikan. Sebisa 
melainkan karena hutan lindung tempat mungkin menekan budi yang tidak baik agar 
hewan hidup mencari makan dirusak semakin dekat dengan Tuhan. Hidup di dunia 
manusia serakah sehingga tidak bisa lagi ada batasnya, yang kekal adalah di akhirat. 
makan. Kancil kemudian mencari makan di Manusia diibaratkan orang sedang 
ladang Pak Tani. Cerita ini jika dicermati bepergian, suatu saat akan kembali ke tempat 

30meyampaikan pesan tentang lingkungan. asal.
Mengingatkan manusia bahwa dunia atau 

Lakon “Kancil, Banteng dan Buaya” bumi tidak hanya milik manusia semata, 
menggambarkan orang yang tidak tahu balas namun ada makhluk lain yaitu hewan yang 
budi, yang bisa diperibahasakan “Air susu juga perlu tempat tinggal dan mencari 
dibalas air tuba”. Tersebutlah seekor buaya makan. Manusia harus menjaga dan 
bernama Kalasrenggi, yang terkenal jahat, melestarikan hutan tempat para hewan 
suka membongkar kuburan dan merampok tinggal, jika tidak ingin diganggu. 
binatang yang lewat. Ketika sedang istirahat 

Dalam lakon “Kancil Beradu Kecepatan di bawah batang pohon yang tumbang, angin 
Dengan Siput”, diceritakan Kancil ketika bertiup kencang sehingga tubuh buaya 
menginjak dewasa sangat sombong dan tertindih batang pohon tersebut. Setelah 20 
nakal. Suatu hari kancil sendirian berjalan hari tidak makan dan minum, lewatlah 
mengikuti aliran sungai. Sesampainya di banteng jantan dan betina. Buaya meminta 
hulu sungai, ia berkeinginan mandi, namun bantuan banteng untuk memindahkan batang 
tertarik dengan seekor siput. Kancil pohon yang menindih tubuhnya. Buaya 
menghina siput. Siput marah dan mengajak berjanji akan memberi benda ajaib yang 
kancil mengadu kecepatan lari sepanjang nantinya banteng bisa diajak pesta dengan 
aliran sungai. Keduanya setuju dilaksanakan para pembesar di laut selatan. Banteng 
keesokan harinya. Siput mengumpulkan tertarik kemudian menolong buaya. Buaya 
semua temannya dan menempatkan seekor minta digendong banteng sampai tengah 
siput setiap empat meter. Semua siput sudah muara agar banteng bisa melihat istana 
siap di tempatnya. Perlombaan dimulai, buaya. Di tengah muara kekuatan buaya 
kancil berjalan pelan kemudian memanggil pulih, ia mencengkeram banteng semakin 
siput, ternyata sekitar dua meter di depannya kuat. Perkelahian antara banteng jantan dan 
siput memanggil kancil untuk mengejarnya. buaya tidak terhindarkan. Banteng betina 
Kejadian ini berulang-ulang, siput selalu meminta pertolongan pada kancil. Dalam 
berada di depan, walaupun kancil sudah perkelahian tersebut, buaya mengemukakan 
berlari secepat-cepatnya. Seratus meter berbagai kasus yang terjadi di masyarakat 
kemudian kancil jatuh kehabisan tenaga, yaitu: orang bodoh mudah tertipu, orang 
dengan demikian kemenangan menjadi milik menderita kerugian karena terpikat bujukan 
siput. Ia kemudian meminta maaf kepada yang menggiurkan, orang yang berhutang 
siput setelah tenaganya kembali pulih. Siput harus bisa berbohong karena kalau jujur tidak 
kemudian menyampaikan bermacam- akan dapat, orang kaya menang perkara yang 

ISSN 1907 - 9605

30
Sasrawijaya, Serat Kancil 1. Dialihaksarakan oleh Sri Suharni. (Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Proyek Penerbitan 

Buku Sastra Indonesia dan Daerah, 1986), hlm. 13-14.



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

106

miskin selalu kalah. Ketika banteng betina kan secara efektif sebagai media untuk 
dan kancil sampai di sungai terlihat air yang menanamkan budi pekerti dan hiburan bagi 
berwarna merah karena tengkuk banteng anak-anak, karena ajaran-ajaran di dalamnya 
jantan masih digigit buaya. Kancil dengan mencerminkan watak dan perilaku manusia. 
kecerdikannya berhasil memanggil buaya Pada dasarnya tujuan dari pementasan 
untuk menepi dan menunjukkan tempat di wayang kancil adalah untuk menanamkan 
mana tertimpa batang pohon. Buaya dan sikap atau berbudi luhur, agar anak-anak 
banteng disuruh memperagakan kembali dapat mencerna ajaran yang terkandung 
proses kejadiannya. Batang ditindihkan dalam cerita kancil. Ajaran dalam wayang 
kembali ke punggung buaya. Kancil kancil tersebut terdapat pada janturan, 
kemudian memerintahkan banteng agar carita, dan pocapan yang dilanturkan oleh 
membiarkan saja buaya tertindih karena dalang. Cerita wayang dapat mengajarkan 
hatinya yang jahat. Buaya merasa kalah manusia untuk hidup selaras, harmonis, dan 
pandai dari kancil. Namun, buaya merasa damai. Dalam wayang ditampilkan contoh 
beruntung karena mendapat nasehat dari perilaku jahat dan baik yang akhirnya 
kancil yang menjadikannya insyaf dan kebaikan akan mengalahkan kejahatan.
bertobat. Kancil memberikan petuah 

Ajaran yang terdapat dalam pertunjukan 
bagaimana membalas kebaikan orang lain, 

wayang kancil, antara lain:
perbuatan harus selalu didasarkan pada 
bisikan hati yang baik, perbuatan yang 1. Ajaran budi pekerti yang berkaitan dengan 
mendasarkan pada perbuatan baik akan hubungan manusia dengan Tuhan, yaitu: 
mendapatkan pahala dari Tuhan, apabila ada mensyukuri karunia Tuhan dan meminta 
keinginan jahat segeralah sadar menuju perlindungan-Nya.
kebaikan. Kancil memberikan gambaran 

2. Ajaran budi pekerti yang berkaitan dengan 
bagaimana sampai timbul keinginan yang 

hubungan manusia dengan dirinya sendiri, 
jahat dan semua perbuatan harus dipikir 

yaitu: mengakui kesalahan diri sendiri, 
dengan seksama agar tidak menyesal 

berhati-hati dalam bertindak, bertobat dan 
kemudian. Buaya sangat menderita sampai 

tidak mengulangi kesalahan, tidak 
akhirnya ada gelombang laut yang 

mengumbar hawa nafsu, dan tidak 
membebaskannya. Buaya kembali ke 

bersikap sombong.
rumahnya dan mempraktekkan semua ajaran 
yang diberikan kancil. 3. Ajaran budi pekerti yang berkaitan dengan 

hubungan manusia dengan manusia, yaitu: 
suka menolong pada sesama, meminta 

IV. PENUTUP maaf jika berbuat salah, hidup rukun 
dengan sesama, dan mengajak orang lain 

Wayang kancil sangat sesuai digunakan 
berbuat baik.

sebagai sarana pendidikan bagi anak-anak. 
Melalui dongeng anak-anak lebih mudah 4. Ajaran budi pekerti yang berkaitan dengan 
menerima ajaran-ajaran moral dan nilai-nilai hubungan manusia dengan lingkungan 
kemanusiaan. Penyajian cerita kancil dalam alam sekitarnya,  yaitu:  menjaga 
pertunjukan wayang kancil sebagian besar kebersihan lingkungan dan menjaga 
cara penyampaian dan penggunaan kelestarian hutan beserta isinya.
bahasanya lugas dan sederhana serta 

Adanya keterkaitan antara budi pekerti 
mengikuti pola pikir anak-anak. Dengan 

dan Tuhan, manusia, alam, dan diri sendiri 
demikian, pertunjukan wayang kancil lebih 

menjadikan manusia untuk tidak berperilaku 
mudah dipahami anak-anak. Dongeng kancil 

dengan semaunya sendiri terhadap Tuhan, 
yang berisi cerita binatang lebih disukai anak 

manusia, alam, dan dirinya sendiri. Manusia 
sehingga kehadiran pertunjukan wayang 

harus memperhatikan kaidah dan ketentuan-
Kancil dapat menjadi alternatif tontonan bagi 

ketentuan yang ada. Ajaran budi pekerti 
anak-anak. Wayang kancil dapat dimanfaat-



Wayang Kancil Dan Pendidikan Budi Pekerti (Yustina Hastrini Nurwanti)

107

dalam wayang kancil merupakan suatu usaha kurikulum khusus tentang wayang kancil. 
untuk mentransmisikan nilai-nilai budi Televisi di Belanda sudah ada yang memiliki 
pekerti dan spiritual yang dipergunakan agar serial khusus cerita wayang kancil. Di Solo 
anak berkembang penalaran dan budi pekerti, sudah ada rintisan untuk memperkenalkan 
yang akhirnya dapat berpikir lebih baik. dan mengembangkan wayang kancil dengan 
Dengan demikian ajaran budi pekerti mengadakan kirab wayang kancil yang 
mempunya i  t ugas  memban tu  dan  dilakukan sejumlah pelajar SD serta 
membentuk anak dengan memperhatikan mengadakan Festival Wayang Kancil. Upaya 
norma-norma di dalam masyarakat. ini harus terus dilakukan untuk mencegah 

jangan sampai wayang kancil musnah di 
Wayang kancil khusus diciptakan untuk 

negara Indonesia. Negara lain seperti Inggris 
mengenalkan dunia wayang kepada anak-

dan Belanda sangat memperhatikan wayang 
anak sekaligus memberikan pendidikan 

kancil. Belanda setiap tahunnya memperge-
tentang moralitas. Sejak lama Ki Ledjar 

larkan wayang kancil di Pasar Tong-Tong . 
Soebroto berkeinginan membuat alternatif 
pertunjukan bagi anak-anak. Pertunjukan Wayang kancil merupakan salah satu 
wayang kancil bisa menjadi perantara bagi pilar kebudayaan nasional. Pemerintah 
anak-anak sebelum mampu menikmati melalui institusi pendidikan dan kebudayaan 
wayang kulit. Upaya pelestarian dan memiliki tanggung-jawab besar untuk 
pengembangan wayang kancil harus terus melestarikan, mengembangkan, dan 
diupayakan. Ki Ledjar Soebroto mengem- memperkenalkan wayang kancil kepada 
bangkan wayang kancil hingga dikenal anak-anak Indonesia. Wayang kancil 
sampai luar negeri, seperti di Amerika, dimungkinkan menjadi muatan lokal 
Kanada, Belanda, Perancis, Inggris, dan pelajaran sekolah. Pengembangan wayang 
sejumlah negara Eropa. Ironisnya di dalam kancil juga menjadi tanggung jawab seniman 
negeri, orang kurang mengenalnya. Di wayang, terutama mengenai regenerasinya. 
Belanda ada universitas yang memasukkan 

DAFTAR PUSTAKA

Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai Tradisional, 2012. “Sosialisasi dan Penayangan Film 
Dokumenter di DIY tahun 2012.” Laporan. Yogyakarta: Kementerian Pendidikan dan 
Kebudayaan, BPSNT.

Dantes, N., 1993. “Pola Asuhan di Lingkungan Keluarga Dalam Kaitannya Dengan 
Pendidikan Nilai,” dalam Jurnal Pendidikan Nilai. Jakarta: IANTO Putra Perkasa. 

Dipojoyo, A. S., 1983. Cerita Binatang dalam Beberapa Relief Pada Candi Sojiwan dan 
Mendut. Yogyakarta: Lukman Offset.

Hartoko, 1981. Simbolisme Dalam Sastra. Jakarta: Mas Agung.
Kartini, Y., 2011. Tembang Dolanan Anak-Anak Berbahasa Jawa Sumber Pembentukan 

Watak dan Budi Pekerti. Surabaya: Balai Bahasa Surabaya.
Mudjanattistomo, RM., 1977. Pedhalangan Ngayogyakarta Jilid 1. Yogyakarta: Yayasan 

Habirandha Ngayogyakarta. 
Mulyono, S., 1983. Simbolisme dan Mistikisme dalam Wayang Sebuah Tinjauan Filosofis. 

Jakarta: Gunung Agung. 
Pendopo W., 2011. “Profil Kehidupan Ki Ledjar Soebroto: Pitutur Wayang Kancil Mbah 

Ledjar,” dalam Film Visual DVD. Yogyakarta: Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai 
Tradisional.

Pursubaryanto, E., 1995. “Seni Pertunjukan Wayang Kancil dan Kemungkinan 
Pengembangannya di Indonesia,” Makalah, Seminar tanggal 19 Maret. Yogyakarta: 
UGM, Pusat Penelitian Dan Perubahan Sosial.

ISSN 1907 - 9605



Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013 ISSN 1907 - 9605

108

Sairin, S., 2000. “Budi Pekerti Dan Kebudayaan.” Makalah dalam Ceramah dan Diskusi Budi 
Pekerti Mencerminkan Watak Bangsa, Sabtu 29 Juli. Yogyakarta: Departemen 
Pendidikan Nasional, Direktorat Jenderal Kebudayaan, Balai Kajian Sejarah dan Nilai 
Tradisional.

Sasrawijaya, R.P., 1986. Serat Kancil 1. Dialihaksarakan oleh Sri Suharni. Jakarta: 
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Proyek Penerbitan Buku Sastra Indonesia 
dan Daerah.

Sastroatmodjo, Suryanto, 1990. “Sang Kancil Siapakah Gerangan,” dalam Citra Yogya, 
Nomor.18/Tahun III, November-Desember.

Sudiyono, Suhartinah, 2005. “Nyi Suratmi Susanto: Penari Wayang Wong Sriwedari,” dalam 
Patrawidya, Vol. 6, No. 4, Desember. Yogyakarta: Balai Kajian Jarahnitra.

Sumintarsih, dkk., 2012. Wayang Topeng Sebagai Wahana Pewarisan Nilai. Yogyakarta: 
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai 
Tradisional.

Supriyoko, Ki, 2000. “Praktik Pendidikan Budi Pekerti Bagi Anak dan Generasi Muda 
Indonesia: Kajian Kritis Dimensi Pendidikan.” Makalah Ceramah dan Diskusi Budi 
Pekerti Mencerminkan Watak Bangsa, Sabtu 29 Juli. Yogyakarta: Departemen 
Pendidikan Nasional, Direktorat Jenderal Kebudayaan, Balai Kajian Sejarah dan Nilai 
Tradisional.

Sutaryo, 1999. “Gending-Gending Pakeliran Wayang Kancil Oleh Ki Dalang Ledjar 
Soebroto.” Skripsi. Yogyakarta: ISI, Jurusan Seni Karawitan, Fakultas Seni 
Pertunjukan. 

Suyami, 2006. “Refleksi Nilai Budi Pekerti Dalam Serat Wulang Reh,” dalam Patrawidya, 
Vol. 7, No. 4, Desember. Yogyakarta: Balai Kajian Jarahnitra.

Tim Penyusun Kamus PPPB, 1994. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Edisi Kedua, Cetakan 
Pertama. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

Zoetmulder, P.J., 1995. Kamus Jawa Kuno-Indonesia. Jakarta: Gramedia.



109

Biodata Penulis

BIODATA PENULIS 

ARIFIN SURYO NUGROHO. Lahir di Yogyakarta. Alumni Sarjana Pendidikan Sejarah 
dari Universitas Negeri Yogyakarta dan Magister Pendidikan Sejarah Universitas Sebelas 
Maret Surakarta. Selain mengajar, aktif juga menulis buku. Beberapa buku karyanya antara 
lain Istri-Istri Soekarno (bersama Reni Nuryanti, 2007); Srihana-Srihani: Biografi Hartini 
Soekarno (2009); The First Lady: Biografi Fatmawati Soekarno (2010); Tragedi Cikini: 
Percobaan Pembunuhan Presiden Sukarno (2013). Selain menulis buku, aktif menulis di 
media massa dan jurnal ilmiah di antaranya dalam Jurnal Jantra terbitan Balai Pelestarian 
Nilai Budaya Yogyakarta berjudul .Ki Bagus Hadikusuma: Potret Seorang Ulama Nasionalis,. 
dan Jurnal Pendidikan Agama Islam UIN Sunan Kalijaga. Penulis sekarang tercatat sebagai 
dosen tetap di Prodi Pendidikan Sejarah FKIP Universitas Muhammadiyah Purwokerto. 

SITI MUNAWAROH. Lahir di Bantul, 26 April 1961. Alamat Rumah: Dusun Karangtengah 
RT 06, Desa Karangtengah, Imogiri Bantul. Telpon: 7882338/087739072459. Lulus S1 
Fakultas Geografi UGM, Jurusan Geografi Manusia, Tahun 1991. Peneliti Madya. Gol IV.B. 
(01-05-2011). Menbudpar. Masa penilaian Juni 2008 s/d Mei 2011. Publikasi dalam Majalah 
Ilmiah: "Pascagempa Intensitas Gotong Royong Semakin Tinggi", (2006) Jurnal Jantra. 
"Wanita Nelayan Di Kecamatan Kedung Jepara", (2007) Buletin Jantra. "Tradisi Pembacaan 
Barzanji Bagi Umat Islam", (2007) Jurnal Jantra. "Perilaku Masyarakat Daerah Rawan 
Bencana", (2008) Jurnal Jantra. "Gandrung Seni Pertunjukan Di Banyuwangi", (2008) Jurnal 
Jantra. "Partisipasi Masyarakat Dalam Pembangunan Desa Di Kabupaten Bantul", (2009). 
"Macam-Macam Bentuk Rumah Komunitas Using Di Desa Kemiren Banyuwangi", (2009) 
Jurnal Jantra. "Mandiri dengan Ekonomi Kreatif (Kasiutri Desa Karangtengah Imogiri 
Bantul)", (2010) Jurnal Jantra. "Pedagang Asongan Taman Wisata Candi Borobudur", (2008) 
Buletin Patrawidya. "Kearifan Lokal Petani Lahan Pereng Desa Wukirsari Imogiri Bantul", 
(2007) Buletin Patrawidya. "Strategi Masyarakat Nelayan Pantai Teluk Penyu Cilacap", 
(2006) Buletin Patrawidya. "Interaksi Suku Jawa dan Madura di Surabaya", (2009) Buletin 
Patrawidya. "Permukiman Penduduk di Desa Sumberpucung Kabupaten Malang", (2010) 
Buletin Patrawidya. Pengalaman sebagai penyunting: Penyunting pada Lembaga Penelitian 
dan Penerbitan "PRAPANCA", Jln. Gondosuli, Sranggrahan UH I/576, Yogyakarta 55166. 
Tahun 2010  sekarang sebagai penyunting Jurnal Jantra, terbitan Balai Pelestarian Nilai 
Budaya Yogyakarta. 

DEWANTO SUKISTONO. Lahir pada tanggal 27 September 1969 di Sentolo, Kulon Progo, 
Yogyakarta, sebagai keturunan/trah dalang, putera Ki Sukarno dan cucu dari Ki Widiprayitna, 
pelopor wayang golek Menak di Daerah Istimewa Yogyakarta sekitar tahun 1950-an. Mulai 
serius menggeluti dunia seni pertunjukan dengan memutuskan masuk SMKI Yogyakarta 
Jurusan Pedalangan dan dilanjutkan ke STSI Surakarta pada jurusan yang sama. Selepas 
kuliah menjadi pengajar di Jurusan Pedalangan FSP ISI Yogyakarta, pada bulan Februari 2005 
berhasil menyelesaikan Ujian Karya Akhir Program Pascasarjana STSI Surakarta hingga 
memperoleh gelar Magister Seni, pada Program Studi Penciptaan Seni Minat Utama 
Pewayangan berupa sebuah pertunjukan boneka dengan judul PANAKAWAN. Semenjak 
kuliah aktif berkesenian baik dalam lingkup festival/akademik di dalam maupun luar negeri, 
atau sekedar saba tarub, sebagai pengajar rajin mengadakan penelitian menulis jurnal 
terutama berkaitan dengan pertunjukan boneka. Saat ini sedang mempersiapkan Ujian 
Terbuka Program Doktor di UGM Yogyakarta, Program Studi Pengkajian Seni Pertunjukan 
Dan Seni Rupa. 

GALIH SURYADMAJA. Lahir di Sukoharjo, 08 Mei 1987. Pendidikan terakhir S.1 (Strata 
Satu) Jurusan Etnomusikologi Institut Seni Indonesia (ISI) Surakarta. Saat ini masih berstatus 
sebagai mahasiswa Program Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni Rupa Sekolah 

ISSN 1907 - 9605



110

Jantra Vol. 8, No. 1, Juni 2013                                                                                                                   ISSN 1907 - 9605

Pascasarjana Universitas Gadjah Mada Yogyakarta. Hasil karyanya antara lain: "2 Dimensi" 
(film dokumenter) Peran Dangdut di Dalam Trance pada kesenian Yakso Jati, di Kecamatan 
Cepogo, Kabupaten Boyolali tahun 2010. "Perubahan Fungsi Jemblungan di Dukuh 
Pentongan Desa Samiran Kecamatan Selo Kabupaten Boyolali"' (Skripsi) Jurusan 
Etnomusikologi ISI Surakarta, tahun 2011. "Kita Bukan Aku Atau Kamu" (Musik) dalam 
pentas Bukan Musik Biasa #27 Wisma Seni Taman Budaya Jawa Tengah (TBJT) Surakarta. 
.Shalawat Menyuarakan Identitas,. dalam Majalah Cangkir (Majalah Budaya dan Media Seni 
Nusantara) Edisi I bulan Pebruari Tahun 2012. "Kirab Ngaben, Kereta Menuju Nirwana", 
dalam Majalah Cangkir (Majalah Budaya dan Media Seni Nusantara) Edisi II bulan April 
Tahun 2012. "Budaya Asu, Alternatif Memaknai Ungkapan", dalam Majalah Cangkir 
(Majalah Budaya dan Media Seni Nusantara) Edisi III bulan Juli-Agustus Tahun 2012. 
"Bertahan di Lereng Merapi Jemblungan Menggapai Eksistensi", dalam Majalah Bende edisi 
105 Bulan Juli 2012. "Revitalisasi Kesenian Dongkrek dalam Rangka Penguatan Budaya 
Lokal, Studi Tentang Dongkrek Desa Mejayan, Kecamatan Mejayan, Madiun", (sebagai 
asisten peneliti) dalam penelitian kerjasama BPNB Yogyakarta dan FIB UGM; 
Etnomusikologi Indonesia: Peran Etnomusikolog dan perkembangannya, Jurnal TEROBS 
Vol. III. Oktober 2012. 

NOOR SULISTYOBUDI. Lahir di Yogyakarta, 5 Oktober 1960. Pendidikan S1 di Fakultas 
Hukum UII. Bekerja sebagai staf peneliti di Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta. Karya 
ilmiah: Ngalap berkah di Makam R Ng. Yosodipuro, Ngalap berkah di Makam Sri Makurung, 
Pertapaan Giri Sampurna, Padepokan Segaragunung, Palebon di Lereng Lawu, Paguyuban 
Handayaningrat, Inventarisasi dan Kajian Komunitas Sedulur Sikep Sumber, Kradenan 
Blora. 

IPONG JAZIMAH. Lahir di Kota Madiun 24 Januari 1985. Menamatkan Sarjana 
Pendidikan Sejarah di Universitas Negeri Malang (UM). Pascasarjana Pendidikan Sejarah 
diselesaikan di Universitas Sebelas Maret Surakarta (UNS). Penulis pada tahun 2012 menjadi 
juara III dalam sayembara penulisan buku pengayaan PUSKURBUK BALITBANG 
KEMDIKBUD. Buku yang telah diterbitkan Detik-Detik Proklamasi (Narasi Yogyakarta). 
Kini ia tercatat sebagai Dosen Pendidikan Sejarah Universitas Muhammadiyah Purwokerto 
(UMP). Saat ini sedang mendalami tentang sejarah perempuan di Indonesia. 

NUR ROSYID. Lahir di Boyolali, 6 Maret 1992. Masih belajar di Jurusan Antropologi 
Budaya - Universitas Gadjah Mada, angkatan tahun 2010. Pengalaman Organisasi: sebagai 
anggota Divisi Pengembangan Sumber Daya Mahasiswa, Keluarga Mahasiswa Antropologi 
UGM dan Staff Riset BPPM Balairung UGM. Pengalaman Riset: "Di Bawah Sorot Lampu 
Kota", 19 Januari-3 Februari 2011 di Paninggaran Pekalongan. Riset kerjasama jurusan 
Antropologi UGM dengan University of Toronto dengan tema "Kemiskinan dan 
Kemakmuran pada Ekonomi Baru II", pada bulan Juli 2011 di Meliau, Sanggau, Kalimantan 
Barat. Riset "Studi Perubahan Tanaman Produksi di Dataran Tinggi Jawa", 20 Januari-2 
Februari 2012 di Watukumpul, Pemalang. Riset kerjasama jurusan Antropologi UGM dengan 
University of Toronto dengan tema "Kemiskinan dan Kemakmuran pada Ekonomi Baru III", 
pada bulan 9 Juli- 6 Agustus 2012 di Kawasan Dieng (Wonosobo-Banjarnegara). 

FERDI ARIFIN. Lahir di Patran, Canden, Jetis, Bantul, Yogyakarta Bantul, 17 Maret 1990. 
Pendidikan 2008-2012 Jurusan Sastra Nusantara UGM. Pekerja Keras, totalitas, kreatif, 
inisiatif, tahan dalam tekanan, dan bersosial tinggi. Pengalaman kerja dalam berbagai 
organisasi menjadikannya lebih berkembang dalam berorganisasi, koordinasi, negosiasi, dan 
kemampuan individu. Mempunyai hobbi traveling, membaca, naik gunung, fotografi, design, 
olahraga, musik, dan nonton wayang. Kemampuan di bidang design grafis, photoshop, corel 
draw, dan Ms Office. Penguasaan bahasa Indonesia dan bahasa Inggris. Pengalaman 



111

Biodata Penulis

organisasi Maret 2009-Desember 2010 sebagai wakil ketua HMJ KAMASUTRA (Keluarga 
Mahasiswa Sastra Nusantara), Agustus 2010-Oktober 2012 sebagai Divisi produksi SKM 
Bulaksumur (Surat Kabar Mahasiswa Bulaksumur) Mei 2012 - Sekarang bekerja di Pusat 
Studi Ekonomi Kerakyatan UGM (Sekolah Pasar). 

ROHMAN. Lahir di Besukdowo-Blitar, 25 April 1971. Pada 1998 tamat S1 Antropologi 
UNUD, pada 2011 tamat S2, Antropologi UGM. Karya yang terkait dengan tulisan ini adalah, 
Revitalisasi Kesenian Dongkrek Dalam Rangka Penguatan Budaya Lokal: Studi Kesenian 
Dongkrek Desa Mejayan, Kecamatan Mejayan, Madiun; bersama tim peneliti dari 
Laboratorium Antropologi FIB-UGM dengan BPNB Yogyakarta, (2013). 

YUSTINA HASTRINI NURWANTI. Lahir di Sleman 4 Desember 1966. Sarjana Sastra 
Jurusan Sejarah Universitas Gadjah Mada, lulus tahun 1997. Bekerja sebagai staf peneliti 
Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta sejak tahun 1997. Sebagai peneliti aktif terlibat 
dalam penelitian, seminar, dan diskusi. Beberapa hasil penelitian yang telah dilakukan antara 
lain: Peranan Tentara Pelajar Di Sleman Tengah Pada Masa Revolusi 1948-1949; Kethoprak 
PS Bayu Di Sleman: Suatu Kajian Sejarah Seni Pertunjukan; Masyarakat Tengger di 
Probolinggo Pada Tahun 1966-2000: Kajian Perkembangan Keagamaan; Peranan Pasar 
Srowolan di Sleman Masa Revolusi 1948-1949; Tari Seblang di Banyuwangi: Kajian Sejarah 
Seni Pertunjukan; Ludruk RRI Surabaya Masa Orde Baru 1966-2002: Sebagai Media 
Komunikasi; Pesta Demokrasi: Studi Kasus Pemilihan Lurah Desa Donoharjo Tahun 2004; 
Topeng Panji Jabung: Kajian Sejarah Seni Pertunjukan Masa Orde Baru; Rusli Seniman 
Yang Pejuang; Eksistensi Industri Rokok Kretek Kudus: Tjap Bal Tiga HM. Nitisemito Dalam 
Lintas Sejarah; Dinamika Kewirausahaan Kuliner: Lunpia Semarang Tahun 1965-2009; 
Sekolah Menengah Pangudi Luhur Van Lith Dalam Perjalanan Sejarah (1991-2008); 
Sekolah Dan Internaat Mendoet: Pendidikan Perempuan Tahun 1908-1942; Munggah 
Lumbung Menjadi Riyaya Undhuh-Undhuh: Peribadatan Komunitas Kristen Mojowarno; 
Komunitas Kristen Peniwen: Potret Kerukunan Hidup Bermasyarakat Tahun 1990-2012. 





PEDOMAN BAGI PENULIS JANTRA 

1. Jantra menerima artikel hasil penelitian/kajian bidang sejarah dan budaya dalam bahasa Indonesia dan 
belum pernah diterbitkan dengan tema yang telah ditentukan pada setiap penerbitan. 

2. Artikel yang diterbitkan melalui proses seleksi dan editing. Naskah yang masuk dan tidak diterbitkan 
akan dikembalikan kepada penulis. 

3. Jumlah halaman setiap artikel 15-20 halaman, diketik 2 spasi huruf times new roman font 12, pada kertas 
ukuran kuarto, dengan margin atas 4 cm, kiri 4 cm, kanan 3 cm, dan bawah 3 cm. 

4. Judul, abstrak, dan kata kunci dalam bahasa Indonesia dan Inggris. Abstrak terdiri dari 100-125 kata 
diketik satu spasi, cetak miring (italic), berisi uraian masalah, metode, dan hasil penelitian/kajian, 
dengan kata kunci sebanyak 3 - 5 kata. 

5. Judul harus informatif diketik dengan huruf kapital tebal (bold), maksimum 11 kata. Dewan redaksi 
berhak mengubah judul. 

6. Nama penulis ditulis lengkap di bawah judul dilengkapi nama lembaga, alamat lembaga, dan alamat e-
mail. 

7. Penulisan artikel disajikan dalam bab-bab ditulis dengan huruf kapital, diawali dengan penomoran, 
misalnya: I. PENDAHULUAN, II. PEMBAHASAN, dan diakhiri III. PENUTUP. Pendahuluan, 
memuat latar belakang, permasalahan, tujuan, teori dan metode. Bab pembahasan berisi materi atau isi 
dengan judul sesuai topik, dengan subjudul disesuaikan, bisa disertai dengan tampilan gambar, foto, atau 
tabel maksimal 2. Penutup berisi kesimpulan. DAFTAR PUSTAKA. 

8. Penulisan kutipan: 

a. Kutipan langsung, yaitu pendapat orang lain dalam suatu tulisan yang diambil sama seperti aslinya 
dan lebih dari tiga baris, ditulis tersendiri 1 spasi, terpisah dari uraian, diketik sejajar dengan awal 
paragraf. 

b. Kutipan langsung kurang dari tiga baris ditulis menyatu dengan tubuh karangan, diberi tanda kutip. 

c. Kutipan tidak langsung, kutipan yang ditulis dengan bahasa penulis sendiri, ditulis terpadu dalam 
tubuh karangan tanpa tanda kutip. 

d. Mengutip ucapan secara langsung (pidato, ceramah, wawancara, dan sebagainya), menyesuaikan 
poin a, b, dan c. 

9. Referensi sumber ditulis dalam catatan kaki (footnote) dengan susunan: Nama pengarang, Judul 
karangan. (Kota: Penerbit, tahun), hlm. 

Contoh Buku: 

¹ Parsudi Suparlan, Orang Sakai di Propinsi Riau. (Pekanbaru: Pemerintah Daerah Tingkat I 
Propinsi Riau, 1995), hlm. 25.

Contoh artikel dalam sebuah buku: 

² Koentjaraningrat, "Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional," dalam Persepsi Masyarakat Tentang 
Kebudayaan, Alfian (ed.), (Jakarta: UI, 1983), hlm. 20. 

Contoh artikel dalam majalah: 

³ Ki Wipra, "Wajang Punakawan," dalam Pandjangmas. No. 1 Th. IV. 31 Desember 1956, hlm. 16-
17. 

10. Penulisan Daftar Pustaka ditulis sebagai berikut: 

Suparlan, P., 1995. Orang Sakai di Propinsi Riau. Pekanbaru: Pemerintah Daerah Tingkat I Propinsi 
Riau: 1995. 

Koentjaraningrat, 1983. "Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional," dalam Persepsi Masyarakat tentang 
Kebudayaan, Alfian (ed.). Jakarta: UI. 

Wipra, Ki., 1956. "Wajang Punakawan," dalam Pandjangmas. No. 1 Th. IV. 31 Desember. 

11. Daftar Pustaka minimal 10 pustaka tertulis, dengan rincian 80 % terbitan 5 tahun terakhir dan dari sumber 
acuan primer. 

12. Istilah lokal dan kata asing ditulis dengan huruf miring (italic). 

13. Pengiriman artikel bisa melalui e-mail, pos dengan disertai CD, atau dikirim langsung dialamatkan 
kepada: Dewan Redaksi Jantra, Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta, Jalan Brigjen Katamso No. 
139, Yogyakarta 55152, Telp. (0274) 373241, Fax. (0274) 381555. E-mail: jantra@bpnb-jogja.info.

14. Penulis yang artikelnya dimuat akan mendapatkan 3 eksemplar Jantra.

Jantra dapat diartikan sebagai roda berputar, yang bersifat dinamis, seperti halnya 
kehidupan manusia yang selalu bergerak menuju ke arah kemajuan. Jantra 
merupakan jurnal ilmiah yang berisi tentang dinamika kehidupan manusia dari aspek 
sejarah dan budaya. Artikel Jantra berupa hasil penelitian, tanggapan, opini, maupun 
ide atau pemikiran penulis. Jantra terbit secara berkala dua kali dalam satu tahun, 
yaitu bulan Juni dan Desember. Jantra terbit pertama kali pada bulan Juni 2006. 

DEWAN REDAKSI JANTRA 

Pelindung : Direktur Jenderal Kebudayaan 
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 

Penanggungjawab : Kepala Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta 

Penasihat : Drs. Sumardi, MM. 

Mitra Bestari : Prof. Dr. Djoko Surjo (Sejarah) 
Prof. Dr. Suhartono Wiryopranoto (Sejarah) 
Prof. Dr. Su Ritohardoyo (Geografi)
Dr. Lono Lastoro Simatupang (Antropologi) 

Penyunting Ahli : Dr. Y. Argo Twikromo (Antropologi) 
Dr. Mutiah Amini, MA (Sejarah)

Penyunting Bahasa Inggris  : Drs. Eddy Pursubaryanto, M.Hum. (Sastra Inggris)

Ketua Dewan Redaksi  : Dra. Sri Retna Astuti 

Pemimpin Redaksi Pelaksana : Dra. Titi Mumfangati 

Dewan Redaksi : Drs. A. Darto Harnoko (Sejarah) 
Dra. Endah Susilantini (Sastra) 
Drs. Tugas Tri Wahyono (Sejarah) 
Dra. Siti Munawaroh (Geografi) 
Drs. Sujarno (Antropologi) 

Pemeriksa Naskah : Dra. Titi Mumfangati 

Distribusi : Drs. Wahjudi Pantja Sunjata

Alamat Redaksi: 

BALAI PELESTARIAN NILAI BUDAYA YOGYAKARTA 
Jalan Brigjen Katamso No. 139 (Dalem Jayadipuran), Yogyakarta 55152 

Telp. (0274) 373241 Fax. (0274) 381555 
E-mail: jantra@bpnb-jogja.info



ISSN 1907-9605

771907 9605139

Ja
n
tr

a
 V

o
l.
 8

, 
 N

o
. 
1
 J

u
n

i 
2
0
1
3
 :

 1
 -

 1
1
2

Jurnal Sejarah dan Budaya

Vol. 8, No. 1
Juni 2013

ISSN 1907 - 9605

Jantra Vol. 8 No. 1 Hal. 1 - 112

Terakreditasi No. 510/Akred/P2MI-LIPI/04/2013

Yogyakarta
Juni 2013

ISSN
1907 - 9605

8 Nilai Budi Pekerti dalam Pementasan Seni 
Tradisional Dames

8 Pendidikan Budi Pekerti dalam Seni Drama 
Tradisional

8 Dimensi Budi Pekerti dalam Revitalisasi 
Wayang Golek Menak Yogyakarta

8 “Ngringkês”: Presentasi Atas Pesan 
Pendidikan

8 Seni Karawitan Jawa: Pendidikan Budi 
Pekerti

8 Nilai Gotong-royong dan Tenggang Rasa 
dalam Kothekan Lesung Banyumasan

8 Praktik 'Karakterisasi' dalam Pendidikan 
Seni-budaya: Perspektif Kepengaturan

8 Wayang Kulit Sebagai Media Pendidikan Budi 
Pekerti

8 Kesenian Dongkrek, Pandangan Dunia, dan 
Nilai Kebijaksanaan

8 Wayang Kancil dan Pendidikan Budi Pekerti

Pendidikan Budi Pekerti Melalui
Seni Pertunjukan

P
e
n

d
id

ik
a
n

 B
u

d
i 

P
e
k
e
rt

i 
M

e
la

lu
i 

S
e
n

i 
P
e
rt

u
n

ju
k
a
n

KEMENTERIAN PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN
DIREKTORAT JENDERAL KEBUDAYAAN

BALAI PELESTARIAN NILAI BUDAYA
YOGYAKARTA


