ISSN 1907 9605

rakter:
bentukan

da
arat

14

)

] Paker
la Sang Singa

akter

dan

Yogyakarta ISSN
]a““a Vol. 10 Hal. 133 - 248 Desember 2015 | 1907 - 9605

510/Akred/P2MI-LIP1/04/2013



Jantra dapat diartikan sebagai roda berputar, yang bersifat dinamis, seperti halnya
kehidupan manusia yang selalu bergerak menuju ke arah kemajuan. Jantra
merupakan jurnal ilmiah yang berisi tentang dinamika kehidupan manusia dari aspek
sejarah dan budaya. Artikel Janfra berupa hasil penelitian, tanggapan, opini, maupun
ide atau pemikiran penulis. Janfra terbit secara berkala dua kali dalam satu tahun,
yaitu bulan Juni dan Desember. Jantra terbit pertama kali pada bulan Juni 2006.

DEWAN REDAKSI JANTRA

Pelindung : Direktur Jenderal Kebudayaan
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan

Penanggungjawab : Kepala Balai Pelestarian Nilai Budaya
Yogyakarta

Penasihat : Drs. Sumardi, MM.

Mitra Bestari : Prof. Dr. Djoko Surjo (Sejarah)
(Fakultas Ilmu Budaya UGM)
Prof. Dr. Suhartono Wiryopranoto (Sejarah)
(Fakultas [lmu Budaya UGM)
Prof. Dr. SuRito Hardoyo (Geografi)
(Fakultas Geografi UGM)
Dr. Lono Lastoro Simatupang (Antropologi)
(Fakultas [lmu Budaya UGM)
Dr. Y. Argo Twikromo (Antropologi)
(FISIP Universitas Atma Jaya Yogyakarta)
Dr. Mutiah Amini, MA (Sejarah)

(Fakultas [lmu Budaya UGM)
Penyunting Bahasa Inggris : Drs. Eddy Pursubaryanto, M.Hum.
(Fakultas Ilmu Budaya UGM)
Ketua Dewan Redaksi : Dra. SriRetna Astuti

Pemimpin Redaksi Pelaksana  : Dra. Titi Mumfangati

Dewan Redaksi : Drs. A. Darto Harnoko (Sejarah)
Dra. Endah Susilantini (Sastra)
Drs. Tugas Tri Wahyono (Sejarah)
Dra. Siti Munawaroh (Geografi)
Drs. Sujarno (Antropologi)

Pemeriksa Naskah : Dra. Titi Mumfangati
Distribusi : Drs. Wahjudi Pantja Sunjata
Alamat Redaksi:

BALAI PELESTARIAN NILAI BUDAYA YOGYAKARTA
Jalan Brigjen Katamso No. 139 (Dalem Jayadipuran), Yogyakarta 55152
Telp. (0274) 373241 Fax. (0274) 381555
E-mail: jantra@bpnb-jogja.info

10.

11.

12.
13.

14.

PEDOMAN BAGI PENULIS JANTRA

Jantra menerima artikel hasil penelitian/kajian bidang sejarah dan budaya dalam bahasa Indonesia dan
belum pernah diterbitkan dengan tema yang telah ditentukan pada setiap penerbitan.

Artikel yang diterbitkan melalui proses seleksi dan editing. Naskah yang masuk dan tidak diterbitkan
akan dikembalikan kepada penulis.

Jumlah halaman setiap artikel 15-20 halaman, diketik 2 spasi huruf times new roman font 12, pada kertas
ukuran kuarto, dengan margin atas 4 cm, kiri 4 cm, kanan 3 cm, dan bawah 3 cm.

Judul, abstrak, dan kata kunci dalam bahasa Inggris dan Indonesia. Abstrak terdiri dari 100-125 kata
diketik satu spasi, cetak miring (italic), berisi uraian masalah, metode, dan hasil penelitian/kajian,
dengan kata kunci sebanyak 3 - 5 kata.

Judul harus informatif diketik dengan huruf kapital tebal (bold), maksimum 11 kata. Dewan redaksi
berhak mengubah judul.

Nama penulis ditulis lengkap di bawah judul dilengkapi nama lembaga, alamat lembaga, dan alamat e-
mail.

Penulisan artikel disajikan dalam bab-bab ditulis dengan huruf kapital, diawali dengan penomoran,
misalnya: I. PENDAHULUAN, II. PEMBAHASAN, dan diakhiri III. PENUTUP. Pendahuluan,
memuat latar belakang, permasalahan, tujuan, teori dan metode. Bab pembahasan berisi materi atau isi
dengan judul sesuai topik, dengan subjudul disesuaikan, bisa disertai dengan tampilan gambar, foto, atau
tabel maksimal 3. Penutup berisi kesimpulan. DAFTAR PUSTAKA.

Penulisan kutipan:

a. Kutipan langsung, yaitu pendapat orang lain dalam suatu tulisan yang diambil sama seperti aslinya
dan lebih dari tiga baris, ditulis tersendiri 1 spasi, terpisah dari uraian, diketik sejajar dengan awal
paragraf.

b. Kutipan langsung kurang dari tiga baris ditulis menyatu dengan tubuh karangan, diberi tanda kutip.

c¢. Kutipan tidak langsung, kutipan yang ditulis dengan bahasa penulis sendiri, ditulis terpadu dalam
tubuh karangan tanpa tanda kutip.

d. Mengutip ucapan secara langsung (pidato, ceramah, wawancara, dan sebagainya), menyesuaikan
poina,b,danc.

Referensi sumber ditulis dalam catatan kaki (footnote) dengan susunan: Nama pengarang, Judul

karangan. (Kota: Penerbit, tahun), him.

Contoh Buku:

'Parsudi Suparlan, Orang Sakai di Propinsi Riau. (Pekanbaru: Pemerintah Daerah Tingkat I Propinsi
Riau, 1995), hlm. 25.

Contoh artikel dalam sebuah buku:

2K oentjaraningrat, “Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional,” dalam Persepsi Masyarakat Tentang
Kebudayaan, Alfian (ed.), (Jakarta: UT, 1983), him. 20.

Contoh artikel dalam majalah:
3Ki Wipra, “Wajang Punakawan,” dalam Pandjangmas. No.1Th.IV.31 Desember 1956, hlm. 16-17.
Penulisan Daftar Pustaka ditulis sebagai berikut:

Suparlan, P., 1995. Orang Sakai di Propinsi Riau. Pekanbaru: Pemerintah Daerah Tingkat I Propinsi
Riau: 1995.

Koentjaraningrat, 1983. “Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional,” dalam Persepsi Masyarakat tentang
Kebudayaan, Alfian (ed.). Jakarta: UL

Wipra, K., 1956. “Wajang Punakawan,” dalam Pandjangmas. No.1Th. IV.31 Desember.

Daftar Pustaka minimal 10 pustaka tertulis, dengan rincian 80 % terbitan 5 tahun terakhir dan dari sumber
acuan primer.

Istilah lokal dan kata asing ditulis dengan huruf miring (italic).

Pengiriman artikel bisa melalui e-mail, pos dengan disertai CD, atau dikirim langsung dialamatkan
kepada: Dewan Redaksi Jantra, Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta, Jalan Brigjen Katamso No.
139, Yogyakarta 55152, Telp. (0274) 373241, Fax. (0274) 381555. E-mail: jantra@bpnb-jogja.info.

Penulis yang artikelnya dimuat akan mendapatkan 3 eksemplar Jurnal Jantra.




Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

PENGANTAR REDAKSI

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Tuhan Yang Maha Esa karena atas perkenanNya
Jantra Volume 10, No. 2, Desember 2015 dapat hadir kembali di hadapan pembaca. Edisi
Jantra kali ini memuat 10 (sepulub) artikel di bawah tema “Dongeng Nusantara sebagai
Sumber Pendidikan Karakter” ini dipandang penting karena Indonesia memiliki aneka
budaya daerah yang di dalamnya termasuk berbagai dongeng dari setiap daerah.

Adapun ke sepuluh artikel ini yaitu: 1). “Eksistensi Tula-tula bagi Masyarakat Wakatobi:
Salah satu Sumber Pendidikan Karakter,” tulisan Abdul Asis menguraikan nilai-nilai edukatif
yang terkandung dalam cerita, berupa: (a) kejujuran, (b) kesabaran, dan (c) tolong-menolong.
Ketiga hal tersebut masih dipandang sebagai pedoman hidup oleh sebagian besar masyarakat
Wakatobi dalam rangka membangun insan yang berkualitas, berkarakter, dan berakhlak
mulia, meskipun dalam cerita disampaikan secara kontradiktif. 2). “Cerita Rakyat sebagai
Media Pendidikan Karakter: Sebuah Upaya Pembacaan Reflektif,” tulisan Hezti Insriani
menguraikan bahwa cerita rakyat dapat menjadi media pendidikan karakter melalui
pembacaan secara reflektif atas transkripsi cerita yang ada. 3). “Cerita Rakyat Makassar
sebagai Media Pembentukan Karakter,” tulisan Rahmawati menguraikan tokoh dalam dua
cerita rakyat Makassar ada yang berkarakter baik dan ada pula yang buruk. Karakter baik yang
dimiliki oleh tokoh-tokoh cerita antara lain pekerja keras, optimis, kreatif, ulet, dermawan,
pantang menyerah. Karakter buruk yang dimiliki tokoh cerita adalah kikir. 4). “Fungsi
Legenda Asal Mula Rumah Baluq pada Masyarakat Dayak Bidayuh di Kalimantan Barat,”
tulisan Bambang H. Suta Purwana menguraikan legenda asal mula rumah Baluq memiliki
fungsi penting dalam kehidupan orang Dayak Bidayuh yakni memberikan dasar konstruksi
simbol identitas dan persatuan orang Dayak Bidayuh. 5). “Dongeng dan Radio (Pendidikan
Karakter dalam Dongeng Nusantara di Radio SPFM Makassar),” tulisan Christiany Juditha
menguraikan bahwa dari tiga dongeng Nusantara yang diteliti yaitu “Mentiko Betuah”
(Aceh), “Legenda Danau Lipan” (Kalimantan Timur) dan “Watuwe si Buaya Ajaib” (Papua)
kesemuanya mengandung unsur-unsur pendidikan karakter, antara lain Kkejujuran,
ketangguhan, peduli, bertanggungjawab, suka menolong dan menghargai sesama. 6). “Nilai-
nilai Ajaran dalam Dongeng Ki Ageng Paker,” tulisan Endah Susilantini menguraikan ajaran
moral yang mewarnai kebudayaan Jawa. 7). “Nilai-nilai Moral dalam Dongeng Kacamata
Sang Singa (Les Lunettes du Lion),” tulisan Th. Esti Wuryansari menguraikan karakter tokoh
Singa menjadi cermin tentang keteladanan seorang pemimpin yang baik. Sifat keteladanan
seorang pemimpin yang dibutuhkan oleh Bangsa Indonesia. 8). “Dongeng sebagai Sarana
Pembangunan Karakter dalam Bermedia,” tulisan Riza Adrian Soedardi menguraikan bahwa
dongeng mampu menjadi alternatif pembangun karakter bermedia. 9). “Pip Tupai, Janji
Pangeran, Dodot, Wak Nasar dan Sampala (Dongeng Pendidikan Karakter),” tulisan
Mudjijono menguraikan Saat terjadinya dongeng sebenarnya juga merupakan suatu proses
pembelajaran pada anak, antara lain pengenalan huruf, kata, kalimat, dan arti dari tiap-tiap
ucapan yang diutarakan oleh sang pembawa dongeng. 10). “Nilai Moral di Balik Dongeng
“Pedanda Baka" tulisan Sri Supriyatini menguraikan makna nilai moral yang terdapat dalam
dongeng Pedanda Baka serta fungsi cerita dalam konteks masa kini.

Dewan Redaksi mengucapkan terima kasih kepada para mitra bestari yang telah bekerja
keras membantu dalam penyempurnaan tulisan dari para penulis naskah sehingga Jantra
edisi kali ini bisa terbit.

Selamat membaca.
Redaksi



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

il



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

DAFTAR ISI
Halaman

Pengantar Redaksi i
Daftar Isi 1il
Abstrak iv
Eksistensi Tula-tula bagi Masyarakat Wakatobi: 133
Salah satu Sumber Pendidikan Karakter
Abdul Asis
Cerita Rakyat sebagai Media Pendidikan Karakter: 143
Sebuah Upaya Pembacaan Reflektif
Hezti Insriani
Cerita Rakyat Makassar sebagai Media Pembentukan Karakter 153
Rahmawati
Fungsi Legenda Asal Mula Rumah Baluq 163
pada Masyarakat Dayak Bidayuh di Kalimantan Barat
Bambang H. Suta Purwana
Dongeng dan Radio 177
(Pendidikan Karakter dalam Dongeng Nusantara di Radio SPFM Makassar)
Christiany Juditha
Nilai-nilai Ajaran dalam Dongeng Ki Ageng Paker 189
Endah Susilantini
Nilai-nilai Moral dalam Dongeng Kacamata Sang Singa (Les Lunettes du Lion) 201
Th. Esti Wuryansari
Dongeng sebagai Sarana Pembangunan Karakter dalam Bermedia 211
Riza Adrian Soedardi
Pip Tupai, Janji Pangeran, Dodot, Wak Nasar dan Sampala 221
(Dongeng Pendidikan Karakter)
Mudjijono
Nilai Moral di Balik Dongeng "Pedanda Baka" 233
Sri Supriyatini

Biodata Penulis 243

iii



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

EKSISTENSI TULA-TULA BAGI MASYARAKAT WAKATOBI:
SALAH SATU SUMBER PENDIDIKAN KARAKTER

Abdul Asis

Balai Pelestarian Nilai Budaya Makassar
Jalan Sultan Alauddin / Tala Salapang Km. 7 Makassar
Pos-el: asisabdul72@gmail.com

THE EXISTENCE OF TULA-TULA TOWARDS WAKATOBI SOCIETY:
A SOURCE OF CHARACTER EDUCATION

Abstract

This research focuses on the character education that originated from a Wakatobi folk story
entitled “Tula-tula Lakolo-kolopua Ke La Ndoke-ndoke”. This research aims to describe the
educational values hfound in the story and reveals its significance for Wakatobi society. Using
pragmatic approach of the literary study and socio-cultural approach, the descriptive qualitative
research draw the data from library research and observation. Tfe  finding is that the story reveals the
following educational values: a) honesty, b) patience, and helping each other. The Wakatobian still
maintain these values as guide to develop their quality, characteristics, and morality. However,

Keywords: Tula-tula, educational values, Wakatobi society.

CERITA RAKYAT SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN KARAKTER:
SEBUAH UPAYA PEMBACAAN REFLEKTIF

Hezti Insriani

Jurusan Antropologi, Program Studi Pasca Sarjana
Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Gadjah Mada
J1. Sosiohumaniora, Bulaksumur, Yogyakarta
E-mail: hinsriani@yahoo.com

FOLKSTORIES AS A MEDIA OF CHARACTER EDUCATION:
A REFLECTIVE READING

Abstract

This paper investigates how folk stories can be used as a media of character education. The data
were mainly collected from library research. The hﬁndings resent that it is by means of reflective
readings fo;;c stories contribute in reinforcing the character gtflding education. In narrower sense, to
achieve the results readers should be able to identify the main values as well as the signiﬁcance the
main characters without ignoring the facts in a story there are characters that should not be regarded
as positive examples.In a wider perspective, character education ma}r be accomplished by using the
storiesas a reflection of daily life7. erefore, having discussions with young readers the adults help
themexperience the reflective process.

Keywords: folk story, character education, reflective reading

iv



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

CERITA RAKYAT MAKASSAR SEBAGAI MEDIA PEMBENTUKAN
KARAKTER

Rahmawati

Kantor Bahasa Provinsi Sulawesi Tenggara
Jalan Haluoleo, Kompleks Bumi Praja, Andounohu, Kendari, Sulawesi Tenggara
Pos-el: rahmaalyra@gmail.com

MAKASSSAR FOLKLORE AS THE MEDIUM OF CHARACTER
BUILDING

Abstract

This library research aims to describe the characters presented in two Makassar folklores and to
examine the roles of the characters as a medium for children character buildirzf. The descriptive
X}ualitative research collected the primary data from two Makassar folktales found in an a gen ix of

ensilianti's dissertation entitled “‘Classification System of Makassar Narrative Prose” ;5) 12). The
two folktales are entitled "Ranterante Patola" and "Tau Kalumanyang na kasiasi amalakna”. The
results show that the teo main characters in the two tales demonstrate good characters and unpleasant
characters. Figures with good characteristics are those who are hardworking, optimistic, creative,
resilient, generous, and firm. On the other hand, a disreputable figure displays stingy characteristicsa.
Good characters are expected to become exemplary models and a medium of %amcter building.
Unpleasant characters are taken as lessons to understand the good and the evil. Accordingly, the
children may not imitate disgraceful characteristics as this would bring harmful consequences
towards themselves and the society.

Keywords: character building, character, Makassar folklore

FUNGSI LEGENDA ASAL MULA RUMAH BALUQ PADA
MASYARAKAT DAYAK BIDAYUH DI KALIMANTAN BARAT

Bambang H. Suta Purwana

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jalan Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
E-mail: bambangsuta@ymail.com

THE FUNCTIONS OF THE BALUQ HOUSE LEGEND UPON DAYAK
BIDAYUH SOCIETY IN WEST KALIMANTAN

Abstract

Most Dayak Binayuh communities live in the borders between Indonesia and Sarawak Malaysia.
Administratively, the areas where they live belong to either Indonesia or Sarawak districts. So ;{ar; there
are fewer studies about Dayak Bidayuh culture. One of the almost extinct cultural aspects which gain
less attention from scholarly works is their oral tradition. It is therefore, this fc:lper aims to study the
Sfunctions of the Dayak Bidayuh's Baluq house le;;end. Information provided here was based on
primary data from interview with their traditional leaders whereas secondary data was elaborated
from library research. Accordingly, the data was analyzed by using descriptive qualitative techniques.
The result of this study shows that the legend of Baluq house has important functions towards Dayak
Bidayuh people's lives in becoming fundamental construction of identity and unity symbols.

Keywords: borders, oral tradition, legend, identity, unity symbols



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

DONGENG DAN RADIO
(Pendidikan Karakter dalam Dongeng Nusantara
di Radio SPFM Makassar)

Christiany Juditha

Balai Besar Pengkajian dan Pengembangan Komunikasi dan Informatika (BBPPKI) Makassar
J1. Prof.Dr. Abdurahman Basalamah II No. 25 Makassar, 90123, Telp/Fax :0411-4660084
Email : christiany.juditha@kominfo.go.id

TALES AND RADIO
(Character Education through Indonesian Tales
on Radio SPFM Makassar)

Abstract

Recently, character education in Indonesia has been declining. This is evident from the
increasing number of child abuse cases, student fightings, and motorcycle gangs. Character education
should start from early age. One of the Zﬁectz’ve media to give moral education for children is by means
of storytelling via radio broadcast. This paper reveals the elements %character education from a
series of Indonesian folktales broadcasted in SPFM radio in Makassar. Using content analysis method
to examine, this %mlitative research examined the following three folktales, that is Mentiko Betuah
glceh), Legenda Danau Lipan (The Legend of Lake Centipede from East Kalimantan) and Watuwe si

uaya Ajaib (Watuwe the Magic Crocodile from Papua)].) The three folktales contain the following
elements of character education: honesty, toughness, compassion, accountability, being helpful and
respectful towards others.

Keywords: folktales, radio, character education.

NILAI-NILAT AJARAN DALAM DONGENG KI AGENG PAKER

Endah Susilantini

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jalan brigjen Katamso 139 Yogyakarta
Email: endah_susilantini@yahoo.com

THE TEACHING VALUES IN THE SERAT KI AGENG PAKER
Abstract

Serat Ki Ageng Paker is a Javanese literary work that contains moral education. The manuscript
tells about the jgiendship between Majafahit king and Ki Wangsayuda. It began when the king, Prabu
Brawijaya, looked for Jakamangu, his lovely perkutut bird that ﬂza}w out of its cage. Prabu Brawijaya
felt so sad because the perkutut bird was the animal manifestation of Prabu Siung Wanara's son who
got married with his daughter, Dewi Sekar Kemuning. Based on the aforementioned background, this

aper intends to scrutinize how the didactic teaching and moral messages are portrc?)ed in Ki Ageni

aker story. Research findings presented in this paper were obtained primarily from literary researc
by implementing three steps: Ifchoosin text as a research material, 2) translating, and ? analizing
the contents. Af)ng with the data gained, the paper purposes to illustrate the moral teachings about
Javanese culture.

Keywords: virtuous education, teaching value, Ki Ageng Paker

vi



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

NILAI-NILAI MORAL DALAM DONGENG KACAMATA SANG
SINGA
(Les Lunettes du Lion)

Th. Esti Wuryansari

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
J1.Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
e-mail : wuryansari.esti@yahoo.com

MORAL VALUES IN THE LION'S GLASSES (Les Lunettes du Lion)

Abstract

Kacamata Sang Singa (The Lion’s Glasses) is adopted from a French fable Les Lunettes du Lion
and has been translated into Indonesian. This research investigate whether there are moral values of
the fable that are relevant to today's situation. The aims of this paper is to reveal the moral value that
can generate people's positive attitudes and behavior. The data of this descriptive research were drawn
from library research. The result of this research is that storytelling activity functions not only for
social entertainment, but also for the establishment of the emotional attachment between parents and
children. It has become a medium for character building education through the exposure of the
characters in the story. In addition, storytelling activities will encourage reading culture.

Keywords: storytelling, media, character education

DONGENG SEBAGAI SARANA PEMBANGUNAN KARAKTER
DALAM BERMEDIA

Riza Adrian Soedardi

Fakultas Ilmu Sosial dan Politik UGM, Jurusan Ilmu Komunikasi
Karangmalang D 17 A, Catur Tunggal
riza594@gmail.com

FABLED AS A MEANS OF CHARACTER DEVELOPMENT IN
BERMEDIA

Abstract

Fable are considered a prospective medium for character education. However, nowadays people
no longer use fable for character education. Storytelling has been replaced by the rapid development
of television programs in which, to some extent, the information they transmit have surrogated the
expected ideal characters. The TV programmes have in many ways clf‘z)znged the people's attitude and
behavior. More importantly, the programmes have engendered unconstructive impacts on children in
particular. Such concerns may be resolved b%z presenting fable to ascertain the expected positive
characters. This article explains the use of fable as the frame of reference in character building. This
qualitative research drew the data from a fable entitled Kancil Kecemplung Sumur (Kancil fell into the
well). The results show that fable can be an alternative way to develop character-building within the
society.

Keywords: fable, character building, media, television.

vii



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

PIP TUPAIL, JANJI PANGERAN, DODOT, WAK NASAR
DAN SAMPALA
(Dongeng Pendidikan Karakter)

Mudjijono
Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta

Jalan Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
mudji.sarkem264@gmail.com

PIP TUPAI, THE PRINCE'S PROMISE, DODOT, WAKNASAR AND
SAMPALA:
Tales as A Means of Character Education

Abstract

Fairytales may become a means to develop imagination and to remind and embed good as well as
bad deeds. It is therefore they may provide guideline for children to have pleasant behaviour and to
develop their thinking ability. Tl ﬁz{s paper gz'zcuss the function of fairytales as means of character
education. In this paper, a character is defined as a person having afttitudes, characteristics, morals or
manners that distinguish him or her from another person. Learning process happens when tales are
being told. The children are learning letters, vocabulary, sentences, and the meaning of each phrase
produced by the storytellers. In addition, they will gain wider horizon as well as better understanding
towards related concepts in the stories.

Keywords: fairytale, langue, parole, synchronic, diachronic, golden age

NILAI MORAL DIBALIK DONGENG “PEDANDA BAKA”
Sri Supriyatini

Program Pascasarjana Institut Seni Indonesia Yogyakarta
Jalan Suryodiningratan No. 8 Yogyakarta
e-mail:srisupriyatini58@gmail.com

MORAL VALUES OF THE TALE OF "PEDANDA BAKA"

Abstract

Pedanda Baka is a Iéart of Tantri story that can be found in Bali. This folktale is popular among

eople of different ages because of its moral contents while the sense of entertaining remains. As a

iterary work Pedanda Bakait also contains satires. Like the Mahabharata and the Ramayana, this tale
also functions to spread Balinese Hindu. The story of Pedanda Bakais similar to the story of “The
Heron, the Fish and the Crab’’found in the Pancatantra and the Tantri stories. This library research
revealed the meaning of moral values found in Pedanda Baka storyand its function of the stoty in
today's context.Folktales which contain moral values and ethics will give contribution to the nation
character building. Therefore, when young people are exposed to these morals and values, they are
ex;zﬁcted to improve their behavior, and keep away from disgraceful acts, such as cheating, greediness,
and laziness.

Keywords: Pedanda Baka, moral, character building

viii



Eksistensi Tula-tula Bagi Masyarakat Wakatobi: Salah Satu Sumber Pendidikan Karakter (Abdul Asis)

EKSISTENSI TULA-TULA BAGI MASYARAKAT WAKATOBI:
SALAH SATU SUMBER PENDIDIKAN KARAKTER

Abdul Asis

Balai Pelestarian Nilai Budaya Makassar
Jalan Sultan Alauddin / Tala Salapang Km. 7 Makassar
Pos-el: asisabdul72@gmail.com

Naskah masuk: 08-06-2015
Revisi akhir: 05-10-2015
Disetujui terbit: 10-10-2015
THE EXISTENCE OF TULA-TULA TOWARDS WAKATOBI SOCIETY: A
SOURCE OF CHARACTER EDUCATION

Abstract

This research focuses on the character education that originated from a Wakatobi folk story
entitled “Tula-tula Lakolo-kolopua Ke La Ndoke-ndoke”. This research aims to describe the
educational values hfound in the story and reveals its significance for Wakatobi society. Using
pragmatic approach of the literary study and socio-cultural Iafproach, the descriptive qualitative

research draw the data from libra

research and observation.

e finding is that the story reveals the

following educational values: a) honesty, b) patience, and helping each other. The Wakatobian still
maintain these values as guide to develop their quality, characteristics, and morality. However,

Keywords: Tula-tula, educational values, Wakatobi society.

Abstrak

Pendidikan karakter merukpakan tangiung k{:awab semua pihak dalam rangka pembangunan
arakter, dan berakhpé

masyarakat Indonesia yang berkualitas, ber:

pendidikan karakter yang

ak mulia. Penelitian ini fokus pada

ersumber dari salah satu dongeng nusantara yang berasal dari Wakatobi,

tula-tula Lakolo-kolopua Ke La Ndoke-ndoke. Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk
mendeskripsikan nilai-nilai edukatif yang terkandung dalam cerita tersebut beserta eksistensinya
bagi masyarakat Wakatobi. Penulis menerapkan metode genelitian deskriptif kualitatif dengan teknik
penelitian studi pustaka, observasi, dan interpretasi. Penulis menggunakan teori sastra melalui
pendekatan pragmatic dan sosial budaya. Berdasarkan hasil analisis, diperoleh nilai-nilai edukatif
yang terkandung dalam cerita, berupa: (a) kejujuran,d(b) kesabaran, dan ﬁ tolong-menolong. Ketiga
hal tersebut masih dipandang sebagai pedoman hidup oleh sebagian besar masyarakat Wakatobi
dalam rangka membangun insan yang berkualitas, berkarakter, dan berakhlak mulia, meskipun dalam

cerita disampaikan secara kontradiktif.

Kata Kunci: Tula-tula, nilai edukatif, masyarakat Wakatobi.

I. PENDAHULUAN

Tula-tula Lakolo-Kolopua Ke La
Ndoko-Ndoko merupakan salah satu dongeng
nusantara dalam bentuk fabel. Dalam bahasa
Jerman, dongeng adalah cerita rakyat yang
secara lisan turun-temurun disampaikan
kepada kita, pengarangnya tidak dikenal,
berada pada dunia khayalan, tidak jelas
mengenai tempat dan waktunya, kemudian
ditulis oleh penulis atau pengarang
berbudaya untuk kalangan berbudaya pula.'
Sementara dalam naratologi sebagaimana

halnya yang dilakukan oleh formalisme
Rusia, fabel adalah salah satu bentuk istilah
yang digunakan untuk menunjukkan
rangkaian motif dalam sebuah cerita menurut
urutan kronologis dan logis tanpa meng-
hiraukan motif-motif yang muncul dalam
cerita secara konkret.” Lebih lanjut, Yoseph
Yapi Taum menambahkan bahwa dongeng
biasanya menggunakan bahasa sehari-hari.
Proses inovasi terhadap dongeng sangat
tinggi, sehingga diciptakan secara baru dan
diapresiasi oleh publik secara baru pula.’

! DickHartokodanB. Rahmanto, Pemandu di Dunia Sastra. (Yogyakarta: Kanisius, 1986), him. 34.

®  Ibid, hlm.45.

133



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

Dongeng yang berbentuk fabel pada
umumnya mengangkat tokoh binatang, tetapi
sesungguhnya menjadi ajang kritik terhadap
sikap manusia dalam menjalani hidup dan
kehidupan. Dongeng pada umumnya
bercerita tentang situasi dan kondisi suatu
komunitas yang diceritakannya.’ Oleh sebab
itu, eksistensi dongeng (baik dalam bentuk
fabel maupun dalam bentuk lainnya) harus
dijaga, dilestarikan, dan dikembangkan agar
terhindar dari kepunahan. Dongeng meng-
gambarkan keadaan masyarakat tertentu
sebagai bagian dari masyarakat Indonesia,
sekaligus sumber pendidikan karakter bagi
masyarakat pemiliknya.

Secara geografis, Indonesia terbentang
luas dari Sabang sampai Merauke. Hal
tersebut menunjukkan bahwa masyarakat
Indonesia pun mendiami wilayah yang
sangat luas, yaitu dari Sabang sampai
Merauke. Mereka terus berkembang secara
dinamis seiring dengan berjalannya waktu
dan mengikuti perkembangan ilmu penge-
tahuan dan teknologi. Akan tetapi, tidak
menutup kemungkinan perkembangan ter-
sebut sarat dengan berbagai harapan dan
tantangan.

Kedua paragraf tersebut menjelaskan
betapa pentingnya mengikuti perkembangan
masyarakat yang sarat dengan arus
globalisasi agar tidak ketinggalan zaman.
Sementara itu, di sisi lain kita harus menjaga
kelestarian karya-karya yang tercipta pada
masa lampau yang sesungguhnya sarat
dengan pendidikan karakter dan mencermin-
kan jati diri bangsa yang hakiki. Kedua
fenomena tersebut menjadi tanggung jawab
bersama untuk menjalankannya dalam
rangka menggali dan mengembangkan
potensi karya sastra sebagai sumber
pendidikan karakter generasi muda. Maksud-
nya agar terhindar dari modernisasi negatif
yang dapat merusak moral bangsa, serta
menghilangkan jati diri kebangsaan dengan
akhlak yang mulia.

Berkenaan dengan hal tersebut,
dongeng yang menceritakan tentang keadaan
masyarakat penuturnya tidak luput dari
refleksi budaya masyarakat yang ber-
sangkutan. Sebagai cerita daerah, refleksi
budaya yang terkandung di dalamnya
menjadi wadah bagi mereka untuk
menyalurkan fungsi dan peranan masyarakat
dalam berinteraksi atau untuk meng-
introspeksi diri tanpa mengurangi fungsinya
sebagai media hiburan, bahkan sebagai
sumber pendidikan karakter masyarakat
yang bersangkutan. Dengan demikian,
refleksi budaya masyarakat yang tercermin
dari lakonisasi dongeng harus dikembangkan
agar cksistensi masyarakat penuturnya dapat
terperlihara secara berkesinambungan.

Oleh masyarakat Wakatobi, dongeng
dianggap sebagai salah satu genre folklor
lisan yang masuk dalam kategori prosa
rakyat atau biasa disebut tula-tula. Secara
garis besarnya, genre folklor lisan yang ada
dalam tradisi masyarakat Wakatobi meliputi:
(1) bahasa rakyat, (2) ungkapan tradisional
atau peribahasa, (3) pertanyaan tradisional
yang dikenal dengan istilah tangke-tangke,
tangke-tangkeku, atau taning-taningku, (4)
puisi rakyat yang dikenal dengan istilah
bhatata, (5) cerita atau prosa rakyat yang
dikenal dengan istilah tula-tula, dan (6)
nyanyian rakyat.”

Untuk mengungkap nilai yang ter-
kandung dalam cerita tula-tula Waktobi
sebagai dongeng Nusantara, penulis
menggunakan sejumlah teori, di antaranya
melalui pendekatan pragmatik dan sosial
budaya. Pendekatan pragmatik yang
dimaksudkan dalam tulisan ini, adalah
berdasarkan pandangan Abrams yang
menganggap bahwa karya sastra yang
diciptakan pengarang hanyalah berupa alat
atau sarana untuk menyampaikan pendidikan
(dalam arti luas) kepada pembaca, sehingga
yang menjadi objek analisis sastra bukanlah
karya sastra tersebut, melainkan adalah nilai

: Yoseph Yapi Taum, Studi Sastra Lisan: Sejarah, Teori, Metode, dan Pendekatan disertai Contoh Penerapannya. (Yogyakarta:

Lamalera, 2011), hlm. 73.

* Besse Darmawati, “Fabel dalam Bingkai Sastra: Kritik terhadap Sikap Duniawi Manusia melalui Sastra Lisan Bugis,” dalam
Gramatika. Jurnal Ilmiah Kebahasaan dan K esastraan Nomor 2, Juli Desember. (Ambon: 2013), him. 135.

* LaOde Taalami, Mengenal Kebudayaan Wakatobi. (Jakarta: Granada, 2008), him. 27.

134



Eksistensi Tula-tula Bagi Masyarakat Wakatobi: Salah Satu Sumber Pendidikan Karakter (Abdul Asis)

yang tercermin dalam karya sastra tersebut.’

Senada dengan apa yang telah
diungkapkan di atas, Horatius menyebutkan
bahwa sastra itu bersifat dulce et utile yakni
menyenangkan dan bermanfaat (Teeuw,
1988: 51;” Wellek, 1990: 25-37).* Sehingga
lewat sastranya seorang pengarang mem-
punyai maksud dan tujuan tertentu baik
kepada pembacanya, pendengarnya dan
masyarakat penikmatnya. Salah satu maksud
dan tujuan itu agar penikmat lebih beradab
dan berbudaya, luas pandangannya, luas
perasaannya, dan bagus bahasanya (Enre
dalam Saleh, 2004:197)." Nilai yang ber-
manfaat bagi pembaca maupun pendengar
inilah yang akan dianalisis secara pragmatis
dalam tulisan ini.

Pendekatan lainnya yang tak kalah
pentingnya adalah pendekatan sosial budaya,
di mana nilai budaya itu dipandang sebagai
suatu konsep ideal yang harus diwariskan
secara terus menerus dari satu generasi ke
generasi berikutnya melalui proses sosiali-
sasi. Dalam rumusannya memberikan
batasan pengertian nilai budaya yang
mencakup seluruh konsep yang abstrak
tentang apa yang diharapkan dan atau dapat
diharapkan, apa yang baik atau dianggap baik
oleh masyarakat pendukungnya. Berdasar-
kan konsep tersebut di atas Alisyahbana juga
mengkonsepsikan adanya enam unsur nilai
budaya yang terdapat dalam setiap kebuda-
yaan, diantaranya nilai ilmu, nilai ekonomi,
nilai agama, nilai kuasa, nilai solidaritas, dan
nilai seni."

Dalam rangka mengungkap nilai-nilai
edukatif sebuah karya masyarakat Wakatobi,
tula-tula Lakolo-kolopua Ke La Ndoke-
ndoke (cerita tentang dua orang bersahabat
yang bernama Lakolo-kolopua dan La

6
7 Ibid., him. 51.
8

Ndoke-ndoke) merupakan salah satu do-
ngeng nusantara milik masyarakat Wakatobi
yang sangat menarik perhatian untuk dibaca,
diketahui, bahkan ditelaah. Untuk mencapai
hasil penelitian yang optimal dalam
menelaah, penulis memandang perlu adanya
spesifikasi tula-tula yang dapat dilihat pada
bahasa daerah yang digunakannya dan
makna yang terkandung di dalamnya. Oleh
karena tula-tula Lakolo-kolopua Ke La
Ndoke-ndoke menggunakan bahasa peng-
antar bahasa daerah yang digunakan oleh
masyarakat Wakatobi beserta transli-
terasinya yang mudah dipahami, penulis
bermaksud menelaah fula-tula tersebut
dengan mengedepankan eksistensinya bagi
masyarakat Wakatobi itu sendiri melalui
nilai-nilai edukatif yang dikandungnya.

Sehubungan dengan latar belakang
tersebut, penulis beranggapan bahwa
eksistensi fula-tula sangat penting sebagai
sebuah karya masyarakat Wakatobi sekaligus
menunjukkan identitas dan jati diri
masyarakat tersebut. Sejalan dengan hakikat
tula-tula sebagai bagian dari dongeng
nusantara, penulis fokus pada eksistensi tula-
tula dalam masyarakat Wakatobi sebagai
sebuah media untuk mengungkap nilai-nilai
edukatif yang terkandung di dalamnya.
Adapun pokok permasalahan dalam
penelitian ini mengenai ditemukannya
beberapa tula-tula yang sesungguhnya
mengandung berbagai nilai, namun belum
dijelaskan secara rinci tentang nilai-nilai
edukatif yang dimaksud. Oleh sebab itu,
penulis dalam penelitian ini hendak
membahas tentang eksistensi tula-tula dalam
mengungkap nilai edukatif yang dikandung-
nya beserta eksistensinya terhadap masya-
rakat Wakatobi sebagai pemilik karya yang
dimaksud. Penelitian ini fokus pada nilai-
nilai budaya apa sajakah yang terkandung

A. Teeuw, Sastra dan Ilmu Sastra: Pengantar teori Sastra. (Jakarta: Pustaka Jaya Girimurti Pustaka, 1988), hlm. 49-53

Rene Wellek dan Austin Warren, Teori Kesusatraan. (Jakarta: PT. Gramedia, 1990), hlm. 25-37.

9

Nur Alam Saleh, "Kelong dalam Kajian Nilai Budaya Makassar" dalam Nilai-Nilai Budaya Dalam Upacara Tradisional Cerita

Rakyat dan kelong di Sulawesi Selatan. (Makassar: Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional Makassar, Kementerian Kebudayaan dan

Pariwisata, Deputi Bidang Pelestarian dan Pengembangan Kebudayaan.

" Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional, Kebijakan Teknis Operasional Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional. (Jakarta:

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1998), hlm. 35.
11

him. 10.

Sultan Takdir Alisyahbana, Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat Dari Jurusan Nilai. (Jakarta: Idayu Press, 1977),

135



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

dalam tula-tula Lakolo-kolopua Ke La
Ndoke-ndoke beserta eksistensinya terhadap
masyarakat Wakatobi?

Berdasarkan masalah tersebut,
penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsi-
kan nilai-nilai edukatif yang terkandung
dalam tula-tula Lakolo-kolopua Ke La
Ndoke-ndoke beserta eksistensinya terhadap
masyarakat Wakatobi. Penelitian ini bersifat
deskriptif kualitatif dengan menerapkan
pendekatan elektik. Pendekatan elektik yang
diterapkan dalam penelitian ini merupakan
tindakan penulis untuk memadukan
pendekatan struktural terhadap objek yang
dikaji dan pendekatan sosiologi terhadap
masyarakat Wakatobi sebagai subjek peneli-
tian. Semi menyatakan bahwa pendekatan
elektik adalah pendekatan penelitian yang
memadukan dua bentuk pendekatan dengan
mengambil kelebihan-kelebihan dari kedua
pendekatan tersebut dan mengesampingkan
kelemahan-kelemahannya.

Teknik pengumpulan data yang diguna-
kan adalah metode pustaka serta observasi
dan wawancara. Data pustaka berupa
dongeng dalam bentuk fabel yang bejudul
Lakolo-kolopua Ke La Ndoke-ndoke, salah
satu dongeng nusantara dari Wakatobi.
Dongeng tersebut terangkum dalam buku
Mengenal Masyarakat Wakatobi.

II. TULA-TULA SEBAGAI SUMBER
PENDIDIKAN KARAKTER

A. Sekilas tentang Wakatobi dan tula-tula

Menurut pandangan penulis, kata
“Wakatobi” hanya istilah biasa yang sering
diucapkan oleh masyarakat sekitar yang pada
umumnya ingin menyingkat nama-nama
daerah di sekitarnya. Oleh sebab itu,
segelintir orang Wakatobi dalam keseharian-
nya juga menyatakan bahwa Wakatobi bukan
nama tempat atau daerah, melainkan
singkatan dari empat nama daerah, yaitu: (1)

12

Wangi-wangi, (2) Kaledupa, (3) Tomia, dan
(4) Binongko. Wa diambil dari suku kata
pertama nama daerah Wangi-wangi, Ka
diambil dari suku kata pertama nama daerah
Kaledupa, 7o diambil dari suku kata pertama
nama daerah Tomia, dan Bi diambil dari suku
kata pertama nama daerah Binongko. Akan
tetapi, pandangan seperti itu hanya berupa
singkatan biasa saja dan tidak mengandung
makna.”

Seiring dengan berjalannya waktu dan
berkembangnya sistem pemerintahan, baik
dari tingkat pusat maupun tingkat daerah,
tepatnya tanggal 18 Desember 2003 yang
silam, Wakatobi resmi menjadi sebuah
kabupaten definitif sebagai bagian dari
pemekaran Kabupaten Buton.” Dengan
definitifnya Wakatobi menjadi Kabupaten
Wakatobi, bahasa daerah yang berkembang
di kabupaten tersebut adalah bahasa-bahasa
daerah yang berkembang dan digunakan
sehari-hari oleh masyarakat setempat dari
keempat daerah yang dinaunginya. Bahasa
yang dimaksud adalah bahasa Suai dengan
berbagai dialek yang terdapat di dalamnya.
Di samping itu, berkembang pula bahasa
Pancana, bahasa Cia-Cia, dan bahasa
Wolio."”

Salah satu genre sastra dari Wakatobi

adalah tula-tula. Oleh masyarakat Wakatobi,
tula-tula memiliki dua pengertian, yaitu: (1)
cerita seseorang tentang sesuatu hal dalam
konteks kesekarangan, dan (2) cerita rakyat
pada masa lampau yang tidak diketahui lagi
siapa penceritanya atau penulisnya dan
kapan cerita itu dibuat. Tula-tula pada
kelompok yang kedua ini biasanya tersaji

dalam bentuk mite, legenda, atau fable.'
Tula-tula mengandung berbagai nilai,
termasuk nilai budaya dan nilai edukatif.
Selain itu, tula-tula dapat pula tercipta dalam
berbagai bentuk, salah satu di antaranya
adalah fabel.

M. Atar Semi, Metode Penelitian Sastra. (Bandung: Angkasa, 1990), hlm. 93.

‘Wawancara dengan Informan, La Ode Usman Baga, 2010.
LaOde Taalami, Op. Cit.,hlm.27.

Zalili dan Konisi, Bahasa dan Naskah-Naskah di Buton. Makalah dalam Seminar Nasional Manassa Cabang Buton. (Bau-Bau, 1999).

LaOde Taalami, Op. Cit.,hlm. 27.



Eksistensi Tula-tula Bagi Masyarakat Wakatobi: Salah Satu Sumber Pendidikan Karakter (Abdul Asis)

B.Makna edukatif

Secara umum, edukatif mengandung
makna (1) bersifat mendidik, dan (2)
berkenaan dengan pendidikan.” Dalam hal
membahas tentang dongeng atau cerita
rakyat, makna edukatif yang dimaksud
mengarah pada kandungan cerita yang berisi
tentang hal-hal yang bersifat mendidik para
penikmat atau pembacanya. Teew dengan
tegas menyatakan bahwa dalam cerita,
termasuk dalam dongeng, terdapat dunia
nyata dan dunia rekaan yang saling memberi
jalinan makna dan fungsi.” Lebih lanjut
Nasruddin menambahkan bahwa kedua hal
tersebut (dunia rekaan dan dunia nyata)
menunjukkan bahwa dongeng memiliki
fungsi sosial dalam masyarakat pendukung-
nya, antara lain (1) sebagai sarana hiburan
dan (2) sarana penyampai pendidikan.”

Kaitannya dengan dongeng atau cerita
rakyat sebagai sumber pendidikan karakter,
Hamid menyatakan bahwa sebelum masya-
rakat mengenal pendidikan formal, cerita
rakyat sangat populer keberadaannya dan
digunakan sebagai salah satu sarana pendi-
dikan dan pengajaran yang efektif untuk
mengangkat sejumlah nilai dan norma
sosial,” salah satu di antaranya adalah nilai
edukatif. Dalam kapasitasnya sebagai sarana
penyampai pendidikan, tula-tula Lakolo-
kolopua Ke La Ndoke-ndoke mencerminkan
sikap seseorang yang selalu bertolak bela-
kang antara perkataan dan perbuatannya
yang menimbulkan efek buruk kepada diri
mereka masing-masing. Hal tersebut
dipandang sebagai pelajaran yang sangat
berharga kepada segenap pembaca agar
senantiasa menghindari perilaku buruk dan
tidak melakukan hal-hal yang demikian yang
tercermin dalam cerita.

C. Nilai edukatif dalam tula-tula Lakolo-
kolopua Ke La Ndoke-ndoke

Dalam rangka mengungkap nilai-nilai

17

edukatif yang teraktualisasi dari tula-tula
Lakolo-kolopua Ke La Ndoke-ndoke
(disingkat TTLKN), penulis pada dasarnya
menemukan berbagai hal yang kontradiktif
dengan prinsip hidup manusia yang layak,
baik, dan berakhlak mulia. Namun, perihal
yang kontradiktif itu sesungguhnya memberi
pelajaran kepada umat manusia, terkhusus
kepada pemilik sastra yang bersangkutan,
untuk selalu berbuat baik dalam kehidupan
sosial bermasyarakat. Adapun nilai-nilai
edukatif yang terkandung dalam tula-tula
Lakolo-kolopua Ke La Ndoke-ndoke dapat
dilihat pada uraian berikut ini.

1)Kejujuran

Dalam cerita, meskipun menggambar-
kan tokoh binatang, dinyatakan bahwa sifat
yang tidak jujur selalu membawa petaka.
Malapetaka yang menimpa bukan hanya
berakibat buruk pada orang lain yang ingin
dicelakakan saja, melainkan akan kembali
pada diri sendiri yang memiliki sifat
demikian. Dengan kata lain, siapa pun yang
berlaku curang akan menerima perbuatannya
sendiri, baik dalam waktu singkat maupun
dalam jangka waktu yang tidak menentu.
Berikut adalah kutipan cerita yang
menguatkan tentang sifat kejujuran yang
diabaikan, bahkan ditiadakan sama sekali
oleh tokoh-tokoh cerita yang bersangkutan.

Saratono dhi umbu nu loka, malingu
motaano nomangae sabhaane. No itae
wanaiso, te Kolo-kolopua nopogaumo
kua, “O..La Ndoke-ndoke, bﬁoga aku
keiyaku temotaano.” Mina dhi umbhu
nu loka, nabhalo na Ndoke-ndoke kua,
“Sabaraho lagi, kunami-nami kuku
edho.” Tenami meyasoeyai, ahirini
nopidhie sabhaane....Pasi-pasi
nohempo te roo nu loka mondo dhi tala
nu akolo-kolopua. Satubuhunoyana,
sabhaane na orunguno no_ sukue te
yampa, ahirino nomate akoe.

Artinya:
Setibanya di pisang yang masak itu, La

Dendy Sugono, Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Edisi IV. (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2008), hlm. 351.

¥ A Teew, Sastra dan Ilmu Sastra. (Jakarta: Pustaka Jaya,1988), hlm. 231.

19

Nasruddin, "Nilai Edukatif dalam Cerita Jayalangkara," dalam Bunga Rampai: Hasil Penelitian Bahasa dan Sastra Nomor 06. (Ujung

Pandang: Balai Bahasa, Depatemen Pendidikan Nasional, 2004), him. 424.
Abu Hamid, Syekh Yusuf Makassar: Seorang Ulama Sufi dan Pejuang. (Ujung Pandang: Universitas Hasanuddin. 1996), hlm. 27.

20

' TTLKN, 2008: 52-53.

137



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

Ndoke-ndoke memakan semua pisang
yang telah masak hingga habis. Melihat
hal itu, berkatalah La Kolo-kolopua
pada Ndoke-ndoke, “o..La Ndoke-
ndoke, simpankan juga untukku
meskipun hany yang mentahnya”. Dari
tempat dimana dia memakan pisang itu,
Ndoke-ndoke berkata, “Sabar dulu, saya
rasa-rasa dulu”. Akhirnya seluruh buah
pisang yang ada dimakannya sampai
habis....Setelah semuanya habis, ia pun
melompat dari ujung pohon pisang
dimana dia memanjat mengikuti
petunjuk La Kolo-kolopua. Namun apa
yang terjadi, seluruh badannya terkena
ranjau dari bambu runcing yang telah
dipasang oleh Kolo-kolopua. Seketika
itu juga La Ndoke-ndoke merenggang
nyawa).

Kutipan tersebut di atas menggambar-
kan sikap seekor monyet yang tidak jujur.
Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, jujur
berarti lurus hati, tidak berbohong (misalnya
dengan berkata apa adanya), tidak curang
(misalnya dalam permainan, dengan
mengikuti aturan yang berlaku), tulus dan
ikhlas.” Berdasarkan pemahaman tersebut,
sifat jujur dipandang sangat penting dalam
kehidupan umat manusia. Sifat jujur
merupakan landasan pokok dalam menjalin
hubungan antarsesama manusia. Selain itu,
sifat jujur juga merupakan salah satu faktor
yang sangat mendasar dalam kehidupan.
Hubungan yang baik antarsesama manusia
dapat terbina dengan baik jika dibarengi
dengan kejujuran atau sifat jujur.

Kisah si monyet, dalam hal ini Ndoke-
ndoke, mengesampingkan kejujuran dalam
menjalin persahabatan dan kerja sama.
Dalam bertindak dan bertutur kata sebelum
memanjat pisang, ia sangat baik dan santun.
Akan tetapi, ia mengelabui temannya tanpa
menghiraukan temannya setelah mendapat-
kan pisang tersebut. Ia mengedepankan
kepentingan pribadi semata. Alhasil, mereka
menemui ajalnya sebagai balasan dari
perbuatannya.

Sifat ketidakjujuran si monyet bukan
hanya membawa tokoh Ndoke-ndoke
meregang nyawanya, melainkan kepada
siapa saja yang berlaku tidak jujur, termasuk
tokoh Kolo-kolopua sebagaimana tertera
dalam kutipan cerita berikut ini.

Ampisi numohoyo nu laro nua Kolo-
kolopua, nowila noala te kabhali maka
nodhori-dhorie na urungu no Ndoke-
ndoke. Pasi nodhori-dhorie maka amo
nuwila noparaasoe. Kene para-
parateeno, nokulili te kampo maka
noelo-elo kua, “Bhalu te bhakasa, bhalu
te bhakasa.”...Toka di laro nuwilaa,
noelo-elomo kua, ‘“nomanga-nomanga
te bhakasa nundoke kenemiyuoo.”
Sarodhongono wanaiso, sabha ane na
Ndoke nopulelewu maka nolahae na
Kolo-kolopua....Ahirino no mate na
Kolo-kolopua. Sapaira-sapaira
tangkanomo.

Artinya:

Karena kekesalannya, La Kolo-kolopua
tidak berhenti sampai di situ. Melihat La
Ndoke-ndoke telah mati, ia mengambil
parang dan mencincang tubuh Ndoke-
ndoke hingga menyerupai sate. Setelah
dicincang seperti itu, ia mengambil
baskom lalu dii'ualnya daging La
Ndoke-ndoke keliling kampung, sambil
berteriak, “Beli sate, beli sate.”.. Namun
dalam perjalanan pulang, ia pun
meneriakkan kata-kata bahwa, “makan-
makanlah dengan lahap, memang enak
makan sate dari daging teman sendiri”.
Mendengar hal seperti itu, seluruh
warga Ndoke yang ada di kampung
berkumpul menjadi satu, lalu mencari
La Kolo-kolopua....Saat itu juga badan
Kolo-kolopua terpotong menjadi dua .
Akhirnya, 1a pun mati meregang nyawa.

Kutipan tersebut di atas menggambar-
kan sikap kura-kura yang tidak menghirau-
kan lagi pentingnya kejujuran dalam
berteman. Dalam cerita dijelaskan bahwa si
kura-kura, dalam hal ini Kolo-kolopua, juga
mengesampingkan sikap kejujuran dalam
menjalin persahabatan dan kerja sama.
Dalam bertindak dan bertutur kata, ia seolah-
olah baik dan santun terhadap temannya.
Namun, kekesalannya sangat dominan untuk
membalas dendam. Alhasil, ia juga menemui
ajalnya sebagai balasan dari perbuatannya

= Dendy Sugono, Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Edisi IV. (Jakarta: PT Grameia Pustaka Utama, 2008), hlm. 591.

® TTLKN,2008: 53.

138



Eksistensi Tula-tula Bagi Masyarakat Wakatobi: Salah Satu Sumber Pendidikan Karakter (Abdul Asis)

itu.

Berdasarkan kedua kutipan tula-tula
tersebut, penulis menyatakan bahwa tokoh
monyet dan kura-kura sama-sama tidak jujur.
Dalam cerita dijelaskan bahwa monyet dan
kura-kura, dua-duanya, selalu mengesam-
pingkan sikap kejujuran dalam menjalin
persahabatan dan kerja sama. Dalam
bertindak dan bertutur kata, mereka saling
mengelabui untuk memperoleh keuntungan
pribadi. Alhasil, mereka menemui ajalnya
sebagai balasan dari perbuatannya masing-
masing.

Hal tersebut di atas menjelaskan betapa
pentingnya sifat jujur manusia, baik dalam
lingkup kehidupan pribadi maupun dalam
berinteraksi antarsesama manusia. Sifat jujur
adalah pangkal keselamatan dan ketenteram-
an hidup. Oleh sebab itu, sifat jujur bagi
manusia dapat diambil sebagai pedoman
hidup duniawi. Berkat kejujuran, baik-
buruknya perlakuan seseorang dapat
diketahui bergantung pada tingkat kejujuran
yang dimiliki oleh orang yang bersangkutan.
Tingginya kesadaran seseorang terhadap arti
penting sifat jujur membuat monyet dan
kura-kura menemui ajalnya.

2)Kesabaran

Sebagai pelengkap dari sifat jujur
seseorang, sekiranya orang tersebut juga
pandai membawa diri dalam pergaulan dan
penuh kesabaran. Dalam Kamus Besar
Bahasa Indonesia, kata “sabar” berarti tahan
menghadapi cobaan (tidak lekas marah, tidak
lekas putus asa, tidak lekas patah hati); tabah;
tenang; tidak tergesa-gesa; tidak terburu
nafsu, sementara kesabaran itu sendiri
menyangkut ketenangan hati dalam
menghadapi cobaan.” Kesabaran yang
dimaksud dalam cerita sejalan dengan
penjelasan tersebut, yakni tahan menghadapi
cobaan dalam segala hal. Kesabaran
seseorang dalam menjalin hubungan dan
kerja sama antarsesama manusia dan
bersosialisasi dengan lingkungan dapat
menjadi parameter untuk mengukur karakter

* Dendy Sugono, Op. Cit., hlm. 1196.
* TTLKN,2008: 52-53.

seseorang. Bahkan, kesabaran dipandang
sangat penting untuk dimiliki oleh seluruh
umat manusia karena kodratnya sebagai
makhluk sosial agar senantiasa menuntun
mereka ke jalan yang lebih baik.

Berbanding terbalik dengan fakta dalam
cerita. Dalam cerita tersebut dinyatakan
bahwa kesabaran para tokoh cerita tidak lagi
nampak pada mereka. Tokoh Monyet dengan
sabar dan senang hati selalu ingin membantu
tokoh Kura-kura, namun di balik itu
tersimpan itikad buruk tanpa menghiraukan
arti penting persahabatan. Berikut adalah
kutipan cerita yang menguatkan tentang
kesabaran yang tak dapat dikuasai lagi
dengan baik.

Saratono dhi umbu nu loka, malingu
motaano nomangae sabhaane....
Tenami meyasoeyai, ahirini nopidhie
sabhaane.... Ampisi numohoyo nu laro
nua Kolo-kolopua, nowila noala te
kabhali maka nodhori-dhorie na urungu
no Ndoke-ndoke. Pasi nodhori-dhorie

maka amo nuwila noparaasoe.
Artinya:

Setibanya di pisang yang masak itu, La
Ndoke-ndoke memakan semua pisang
yang telah masak hingga habis ...
Akhirnya seluruh buah gllsang yang ada
dimakannya sam}igi abis....Karena
kekesalannya, La Kolo-kolopua tidak
berhenti hingga di situ. Melihat La
Ndoke-ndoke telah mati, ia mengambil
parang dan mencincang tubuh Ndoke-
ndoke hingga menyerupai sate).

Kutipan tula-tula tersebut menggambar-
kan tentang kisah seekor monyet yang tidak
sabar lagi untuk menghabisi semua pisang
yang ada. Akibatnya, si kura-kura juga hilang
kesabaran melihat ulah si monyet tersebut.
Dalam bertindak dan bertutur kata, mereka
kelihatan baik dan santun, tetapi hatinya
tidak sebaik dan tidak sesantun dengan
tindakan dan tutur katanya pada saat
berhadapan dengan orang lain. Alhasil,
persahabatan mereka hancur dan menimbul-
kan kebencian di antara mereka.

Hal tersebut di atas menjelaskan betapa
pentingnya menjunjung tinggi kesabaran

139



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

yang harus dibarengi dengan niat baik,
keikhlasan, dan kejujuran. Dengan kata lain,
kesabaran seseorang dapat bermanfaat bagi
seluruh umat manusia jika disertai dengan
niat yang baik pula. Identifikasi tingkat
kesabaran manusia dapat diketahui
berdasarkan kemampuan mereka dalam
menahan hawa nafsu dan marah. Oleh sebab
itu, kesabaran kedua tokoh tersebut menjadi
pembelajaran kepada umat manusia dan
dapat diambil sebagai pedoman hidup
duniawi untuk mengukur baik-buruknya atau
benar-salahnya perlakuan dan perkataan
seseorang. Kadar kesabaran monyet dan
kura-kura dalam cerita turut mewarnai
tinggi-rendahnya kesabaran manusia menuju
perlakuan hidup manusia yang hakiki.

3) Tolong-Menolong

Sikap tolong-menolong merupakan
salah satu sikap terpuji dalam menjalin
hubungan dan kerja sama yang baik
antarsesama manusia. Dalam Kamus Besar
Bahasa Indonesia, tolong-menolong berasal
dari kata tolong yang mengandung unsur
perulangan berarti saling menolong.”
Berdasarkan pemahaman tersebut, tolong-
menolong pun dipandang sangat penting
dalam kehidupan umat manusia sebagi
wadah dalam menjalin hubungan yang baik
antarsesama manusia. Selain itu, tolong-
menolong merupakan salah satu faktor yang
sangat mendasar dalam kehidupan sosial
manusia. Manusia sebagai makhluk sosial
tidak dapat hidup sendiri-sendiri tanpa
bantuan dan kerja sama dengan orang lain.
Akan tetapi, bantuan dan kerja sama yang
tidak dilandasi dengan niat yang baik atau
hanya mengedepankan kepentingan pribadi
masing-masing justru dapat menjerumuskan
manusia pada keburukan dan menimbulkan
perpecahan.

Dalam cerita Lakolo-kolopua Ke La
Ndoke-ndoke, dinyatakan bahwa pada
dasarnya kedua tokoh cerita, monyet dan
kura-kura, memiliki sikap tolong-menolong
yang tinggi. Akan tetapi, mereka tidak pernah
puas dengan hal-hal yang mereka dapatkan

% Dendy Sugono.Op. cit., him. 1478.
27

TTLKN, 2008: 52.

140

dalam kebersamaannya. Alhasil, mereka
menggunakan kepandaian masing-masing
untuk saling mengelabui dalam rangka
memenuhi kepentingan pribadi semata.
Sikap tolong-menolong oleh kedua tokoh
cerita dapat kita lihat pada kutipan berikut
ini.

Yaka lengoumpa, nopaawamo sawali
dhi aka-akaa. Nopogaumo na Ndoke
kua, “Oe La Kolo-kolopua, awana
umpamo na lokau? "Nobhalo na Kolo-
kolopua kua, “Telokasu notuhumo na
epuuno.” Te Ndoke-ndoke, nopogau
ua, “ara telokasu nayiyaku
nomokurimo mnaroono, umura
namatemo.” Pasi iso nopogaumo na
Ndoke-ndoke kua, “Ara nomotaa na
lokau, laa nuelo aku akoane kueka
akoko, paranteya te yikoo mbeyaka
nudhahani teeka-ekaa”. Te Kolo-
kolopua nopogau kua, “Pasiti
kuemoloko”.”

Artinya:

Akan tetapi, tidak berapa lama, kedua
sahabat ini bertemu kembali di tempat
bermain. Bertanyalah La Ndoke-ndoke
pada Kolo-kolopua, “Bagaimana
P(ertumbuhan pisangmu?”’ Menjawablah

olo-kolopua bahwa, “pisang yang aku
tanam sudah mulai muncul jantungnya”.
Lalu Ndoke-ndoke melanjutkan,
“Pisang yang saya tanam daunnya
menguning semua, mungkin pertanda
sudah mau mati”. La Ndoke-ndoke
kembali melanjutkan bahwa, “Jika
pisang yang kau tanam Kolo-f(olopua
sudah masak, sampaikan padaku afar
aku bantu panjatkan, kamu kan tidak
bisa memanjat”. Dengan senang hati,
Kolo-kolopua menjawab, “pasti aku
akan memanggilmu®).

Kutipan tula-tula tersebut menggambar-
kan tentang kisah seekor monyet dan kura-
kura yang memiliki sikap saling menolong.
Dalam cerita dijelaskan bahwa monyet dan
kura-kura pada dasarnya mengedepankan
sikap tolong-menolong dalam menjalin
persahabatan dan kerja sama. Akan tetapi, di
balik kebaikannya mereka memiliki kepen-
tingan pribadi masing-masing, schingga
tersimpan dendam yang menyebabkan sikap
tolong-menolongnya dibalas dengan
kebencian. Alhasil, rasa tolong-menolong di



Eksistensi Tula-tula Bagi Masyarakat Wakatobi: Salah Satu Sumber Pendidikan Karakter (Abdul Asis)

antara mereka berbuah dendam hingga
menemui ajalnya masing-masing. Hal
tersebut tentu saja memberikan pelajaran
kepada umat manusia betapa pentingnya
tolong-menolong dalam kehidupan duniawi
manusia sebagai makhluk sosial dan
berakhlak baik.

4) Tula-tula Lakolo-kolopua Ke La Ndoke-
ndoke sebagai Sumber Edukasi
Masyarakat Wakatobi

Tula-tula Lakolo-kolopua Ke La Ndoke-
ndoke adalah salah satu dongeng nusantara
dalam bentuk fabel yang dikenal dengan
istilah tula-tula oleh masyarakat Wakatobi.
Dalam tula-tula tersebut tersimpan sejuta
makna yang memberi nuansa edukasi pada
kehidupan umat manusia pada umumnya dan
pada masyarakat Wakatobi pada khususnya.
Pandangan tersebut berwujud pada nilai
edukatif yang terkandung dalam tula-tula
Lakolo-kolopua Ke La Ndoke-ndoke sebagai
suatu sistem kehidupan masyarakat
Wakatobi dalam rangka mempertahankan
kehidupannya sekaligus meningkatkan
kesejahteraannya.

Jika diresapi lebih mendalam dengan
apresiasi yang positif, nilai-nilai edukatif
yang diperoleh dari tula-tula Lakolo-kolopua
Ke La Ndoke-ndoke tersebut sangat
bermanfaat bagi kehidupan umat manusia
dalam berbagai ranah. Kondisi masyarakat
Wakatobi yang religius mengisyaratkan
bahwa mereka selalu mengedepankan

kejujuran, kesabaran, dan tolong menolong
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan
demikian, tula-tula Lakolo-kolopua Ke La
Ndoke-ndoke secara langsung dan spesifik
dapat dinyatakan sebagai sumber edukasi
masyarakat Wakatobi dalam rangka mem-
bentuk insan yang berkarakter dan berakhlak
mulia.

III. PENUTUP

Tula-tula adalah salah satu dongeng
nusantara yang tercipta di Kabupaten
Wakatobi, sehingga menjadi milik masya-
rakat Wakatobi. Tula-tula Lakolo-kolopua
Ke La Ndoke-ndoke “Cerita si Kura-kura dan
si Monyet” adalah dongeng masyarakat
Wakatobi yang berbentuk fabel karena
dilakonkan oleh tokoh binatang, namun
sesungguhnya menggambarkan prilaku dan
tutur kata manusia. Tula-tula Lakolo-
kolopua Ke La Ndoke-ndoke tersebut sarat
dengan nilai-nilai edukatif, antara lain: (a)
kejujuran, (b) kesabaran, dan (c) tolong-
menolong. Ketiga hal tersebut masih sangat
penting dan dipandang sebagai pedoman
hidup oleh masyarkat Indonesia pada
umumnya dan masyarakat Wakatobi pada
khususnya, meskipun dalam cerita
merupakan hal yang bersifat kontradiktif.
Dalam hal ini, prinsip kejujuran, kesabaran,
dan tolong-menolong itu berbanding terbalik
antara prilaku dan tutur kata yang dilakonkan
oleh tokoh-tokoh dalam cerita dengan nilai

edukatif yang sesungguhnya tercipta dari dongeng tersebut.

DAFTAR PUSTAKA

Alisyahbana, S. T., 1977. Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat Dari

Jurusan Nilai. Jakarta: Idayu Press.

Damono, S. D., 2002. Pedoman Penelitian Sosiologi Sastra. Jakarta: Pusat Pembinaan dan

Pengembangan Bahasa.

Darmawati, B., 2012. “Fabel dalam Bingkai Sastra: Kritik terhadap Sikap Duniawi Manusia
melalui Sastra Lisan Bugis,” dalam Gramatika: Jurnal Ilmiah Kebahasaan dan
Kesastraan. Nomor 2, Juli Desember 2013. Sofifi: Kantor Bahasa Provinsi Maluku
Utara, Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan.

Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional, 1998. Kebijakan Teknis Operasional Direktorat
Sejarah dan Nilai Tradisional. Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Hamid, A., 1996. Syekh Yusuf Makassar: Seorang Ulama Sufi dan Pejuang. Ujung Pandang:

141



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

Universitas Hasanuddin.

Hartoko, D., dan Rahmanto B. 1986. Pemandu di Dunia Sastra. Yogyakarta: Kanisius.

Maleong, L. J., 2000. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosda Karya.

Nasruddin, 2004. “Nilai Edukatif dalam Cerita Jayalangkara,” dalam Bunga Rampai: Hasil
Penelitian Bahasa dan Sastra. Nomor 06, April 2004. Makassar: Balai Bahasa Ujung
Pandang, Pusat Bahasa, Depatemen Pendidikan Nasional.

Semi, M. A., 1990. Metode Penelitian Sastra. Bandung: Angkasa.

Sugono, D., 2008. Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Edisi IV. Departemen Pendidikan
Nasional. Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama.

Taalami, L. O., 2008. Mengenal Kebudayaan Wakatobi. Jakarta: Granada.

Taum, Y. Y., 2011. Studi Sastra Lisan: Sejarah, Teori, Metode, dan Pendekatan disertai
Contoh Penerapannya. Yogyakarta: Lamalera.

Teew, A., 1988. Sastra dan Ilmu Sastra Lisan: Sejarah, Teori, Metode, dan Pendekatan
disertai Contoh Penerapannya. Jakarta: Pustaka Jaya.

Zalili dan Konisi, 1999. Bahasa dan Naskah-Naskah di Buton. Makalah dalam Seminar
Nasional Manassa Cabang Buton di Bau-Bau.

Wellek, R., dan Austin, W., 1990. Teori Kesusatraan. Jakarta: PT. Gramedia.

142



Cerita Rakyat Sebagai Media Pendidikan Karakter: Sebuah Upaya Pembacaan Reflektif (Hezti Insriani)

CERITA RAKYAT SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN KARAKTER:
SEBUAH UPAYA PEMBACAAN REFLEKTIF

Hezti Insriani

Jurusan Antropologi, Program Studi Pasca Sarjana
Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Gadjah Mada
J1. Sosiohumaniora, Bulaksumur, Yogyakarta
E-mail: hinsriani@yahoo.com

Naskah masuk: 25-06-2015
Revisi akhir: 05-10-2015
Disetujui terbit: 10-10-2015

FOLKSTORIES AS A MEDIA OF CHARACTER EDUCATION:
A REFLECTIVE READING

Abstract

This paper investigates how folk stories can be used as a media of character education. The data
were mainl;z collected from library research. The hﬁndings é)resent that it is by means of reflective

readings fo

k stories contribute in reinforcing the character

uilding education. In narrower sense, to

achieve the results readers should be able to identify the main values as well as the significance the
main characters without ignoring the facts in a story there are characters that should not be regarded

as positive examples.In a wider perspective, character education ma
]P erefore, having discussions with young readers the adults help

storiesas a reflection of daily life.
themexperience the reflective process.

be accomplished by using the

Keywords: folk story, character education, reflective reading
Abstrak

Saat ini didapati hadirnya cerita-cerita rakyat yang mewarnai dunia perbukuan yang

memperkaya wacana di dunia pendidikan pula. Tulisan berikut ini akan menjawab
perta}lzzvaan seperti melalui cara apa cerita rakyat nusantara dapat diguna
ikan karakter, dan bc}gaimana hal tersebut dapat dilakukan? Data yang diguna

itian tersebut diperoleh melalui studi pustaka. Studi yang dilakukan

pendi
menjawab pertanyaan pene
menunjukkan bahwa cerita rakyat dapat men
secara reflektif atas transkripsi cerita yang ad]

dengan cara menemukan keutamaan nilai-nilai serta menemukan keutamaan karakter toko
menaifkan bahwa di dalam cerita rakyat terdapat pula karakter tidak un

diteladani. Pendidikan karakter dalam arti luas didapatkan melalui proses rejfg
untuk konteks kehidupan sehari-hari. Proses reflektif untuk para pembaca pemula dila
bantuan diskusi yang dipandu oleh orang dewasa.

ertanyaan-
n sebagai media
n untuk

adi media pendidikan karakter melalui pembacaan
a. Pendidikan karakter dalam arti sempit didc;lpatkan

tanpa

| yang tidak perlu

if yang dicerminkan
o

kan dengan

Kata Kunci: ceritarakyat, pendidikan karakter, reflektif

I. PENDAHULUAN

Saat ini telah banyak didapati cerita
rakyat nusantara di toko-toko buku yang
telah dikemas sedemikian rupa sehingga
menarik untuk dibaca. Secara fisik, tampilan
buku dibuat mengkilat, bergambar, dan
berwarna. Bahkan secara isi, kini tak hanya
berupa narasi cerita namun terdapat pula
variasi seperti komik cerita rakyat. Hal
tersebut dapat dibaca sebagai upaya untuk
memberi ruang terhadap cerita rakyat
nusantara di antara cerita-cerita yang lain,

seperti cerita-cerita anak yang berasal dari
dongeng Walt Disney. Akses terhadap cerita-
cerita rakyat menjadi semakin mudah pula
dengan didukung melimpahnya kehadiran
ceritarakyat di media internet.

Berangkat dari keberlimpahan cerita
rakyat nusantara yang hadir di dunia
perbukuan, menambah nuansa wacana
bacaan yang memperkaya dunia pendidikan
pula. Bila kehadiran cerita rakyat nusantara
dikaitkan dengan pendidikan karakter,
dengan melalui cara apakah cerita rakyat

143



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

nusantara dapat digunakan sebagai media
pendidikan karakter? Bagaimana hal tersebut
dapat dilakukan? Tulisan berikut ini akan
menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut di
atas.

Data yang digunakan untuk menjawab
pertanyaan penelitian tersebut diperoleh
melalui studi pustaka. Beberapa contoh cerita
rakyat digunakan sebagai data yang akan
dianalisa. Cerita rakyat yang dipilih adalah
cerita rakyat dari Lampung, Bali, dan
Yogyakarta. Pilihan cerita rakyat dari daerah
tersebut didasarkan pada pertimbangan
keragaman wilayah cerita rakyat. Analisa
terhadap data yang digunakan untuk
menjawab pertanyaan penelitian akan
dikerangkai dengan beberapa konsep.

Dalam buku Folklor Indonesia, ditulis-
kan oleh Dananjaya' seperti yang dikutip dari
pendapat Bascom (1965), bahwa salah satu
fungsi folklor adalah sebagai alat pendidikan
anak (pedagogical device). Berangkat dari
pengertian tersebut, cerita rakyat sebagai
bentuk dari folklor lisan (yang kini telah
banyak ditranskripsi) diasumsikan juga
memiliki fungsi pendidikan.

Untuk melihat kaitan antara cerita rakyat
dan pendidikan karakter, maka terlebih dulu
akan ditinjau pengertian tentang karakter dan
pendidikan karakter. Dalam hal ini akan
dilihat pendapat Koesoema yang
mengatakan,

“karakter merupakan struktur antro-
pologis manusia, tempat di mana
manusia menghayati kebebasannya dan
mengatasi keterbatasan dirinya. Lebih
lanjut ditegaskan bahwa struktur
antropologis ini melihat bahwa karakter
bukan sekedar hasil dari sebuah
tindakan, melainkan secara simultan
merupakan hasil dan proses. Sedangkan
pendidikan karakter sendiri secara
singkat bisa diartikan sebagai sebuah
bantuan sosial agar individu itu dapat

bertumbuh dalam menghayati kebe-
basannya dalam hidup bersama dengan
orang lain dalam dunia. Pendidikan
karakter bertujuan membentuk setiap
ribadi menjadi insan yang ber-
eutamaan.”

Lebih lanjut dikatakan oleh Koesoema’
bahwa terdapat dua macam paradigma yang
digunakan untuk melihat pendidikan
karakter, yaitu paradigma sempit dan
paradigma luas. Paradigma sempit terkait
dengan upaya penanaman nilai-nilai tertentu
dalam diri anak, sedangkan paradigma luas
terkait dengan keberadaan individu sebagai
pelaku dan penghayat serta pelaksana nilai
dalam menafsirkan keseluruhan peristiwa
yang terjadi dalam dunia pendidikan itu
sendiri.

Dikatakan juga oleh Purnomo’ bahwa
pendidikan adalah sebuah proses yang perlu
diupayakan dan tidak dapat diandaikan
begitu saja. Dari hal tersebut Purnomo
menegaskan bahwa nilai-nilai moralitas,
religiusitas dan intelektualitas adalah hal
yang perlu mendapatkan perhatian dengan
sungguh di dalam proses pengupayaan
pendidikan tersebut.

Nilai-nilai moralitas itu sendiri tidak
akan pernah bisa dilepaskan dari tindakan
untuk melakukan nilai-nilai tersebut. Dengan
kata lain, nilai-nilai moral diwujudkan
melalui tindakan. Seseorang akan menentu-
kan hal apakah yang harus ia lakukan atau
tidak sebagai wujud tanggung jawab
terhadap dirinya, orang lain, dan secara
religius terhadap Tuhannya. Apa yang
dikembangkan dalam pendidikan moral
adalah upaya untuk mengembangkan atau
mempengaruhi seseorang dalam beberapa
cara agar tindakan mereka dapat dipertang-
gungjawabkan secara moral.’

Dalam pada itu, cerita rakyat dalam

' James Dananjaya, Folklor Indonesia: Ilmu gossip, dongeng, dan lain-lain. (Jakarta: Pustaka Utama Grafiti, 1991), hlm.19.
?  Doni Koesoema A., “Tiga Matra Pendidikan Karakter,” dalam Basis Nomor 07-08, Tahun Ke-56. (Yogyakarta: Yayasan BP Basis,

2007), hlm. 22.
> Ibid.

¢ Ignatius Purnomo, “Sastra dan Pendidikan Karakter,” dalam Basis Nomor 07-08, Tahun Ke-61. (Yogyakarta: Yayasan BP Basis,

2012), him. 14.

*  James M. Gustafson, “Education for Moral Responsibility,” dalam Moral Education (ed). (Cambridge, Massachusetts: Harvard

University Press, 1973), him. 14.

144



Cerita Rakyat Sebagai Media Pendidikan Karakter: Sebuah Upaya Pembacaan Reflektif (Hezti Insriani)

kaitan dengan media pendidikan karakter
dapat digunakan sebagai bahan permenung-
an dalam konteks self education. Self
education sendiri dapat dikaitkan dengan
upaya seorang pribadi untuk mengolah
dirinya sepanjang hayat. Melalui self
education, manusia akanterus menerus
melakukan refleksi dan permenungan atas
diri sendiri maupun atas interaksi yang ia
lakukan dengan lingkungannya. Hal
demikian senada dengan apa yang dikatakan
oleh Blikololong,

“Self education selalu identik dengan
longlife education (pendidikan seumur
hi upg. Keduanya dibedakan dari
pendidikan formal yang biasanya terikat
tempat, waktu, usia dan materi.
Pendidikan formal sering tak men-
dukung proses longlife education, sebab
menganggap pendidikan sebagai alat
dan jembatan menuju status atau
kedudukan sosial. Dalam longlife
education, yang memegang peranan
adalah self-education.”

Lebih jauh dari itu, pendidikan karakter
dalam konteks yang lebih luas harus selalu
dikaitkan dengan konteks keberadaan
seseorang. Hal demikian terjadi sebab
karakter itu sendiri akan menjadi berarti bila
dikaitkan dengan suatu konteks peristiwa
tertentu yang melingkupi kehidupan
seseorang. Ini senada dengan apa yang
dikatakan oleh Latif yang menyatakan
bahwa keputusan moral sebagai bagian dari
pendidkan karakter yang diwujudkan dalam
tindakan aktual ditentukan dalam konteks
situasi yang konkret.

II. UPAYA PEMBACAAN SECARA
REFLEKTIF TERHADAP CERITA
RAKYAT NUSANTARA

A. Nilai-Nilai Kehidupan dalam Cerita
Rakyat

Ceritarakyat dapat digunakan untuk
melakukan pendidikan karakter secara
sempit dengan cara melakukan pembacaan

6

hlm. 170.
7

40.

transkripsi cerita secara reflektif. Pembacaan
secara reflektif ini terkait dengan upaya
menemukan beberapa materi yang dapat
digunakan sebagai bahan permenungan
sehingga ditemukan nilai-nilai tertentu yang
hendak diajarkan melalui sebuah cerita.
Nilai-nilai tersebut dapat pula berupa nilai-
nilai yang memiliki unsur moralitas seperti
pesan untuk melakukan kebaikan, kejujuran,
berbesar hati dengan berjiwa besar untuk
memaafkan, tidak tamak pada kekayaan,
kesetiaan, dapat dipercaya, dan ketangguhan
dalam menghadapi tantangan.

Upaya pembacaan secara reflektif
terhadap transkripsi cerita rakyat membuka
peluang bagi pembaca untuk masuk ke dalam
imajinasi cerita tersebut dan menemukan
keunggulan karakter dari tiap pelaku. Dari
keunggulan karakter tiap pelaku yang
ditemui dalam transkripsi cerita tersebut,
pembaca dapat melakukan dialog dengan
cara dipantulkan dalam kehidupan individu
pembaca dan menarik pelajaran berharga
yang bisa digunakan untuk pengembangan
kualitas pribadi seseorang. Hal demikian
akan menjadi semakin nyata bila pembaca
kemudian mengolah nilai-nilai moral yang
didapat melalui bacaan dengan dikaitkan
dalam pengalaman sehari-hari.

Sebagai salah satu contoh atas pem-
bacaan reflektif terhadap suatu cerita dapat
dilihat pada salah satu cerita rakyat dari
Lampung berjudul “Ompung Silamponga”
berikut ini.

“Diiam‘_barkan pada zaman dahulu kala
ketika di daerah Tapanuli terjadi letusan
gunung Merapi yang sangat dahsyat,
maka terdapat empat bersaudara yang
berhasil selamat dari letusan tersebut.
Keempat orang tersebut bernama
Ompun%) Silitonga, Ompung Silam-
gpnga, mpung Silaitoa, dan Ompung
intalanga. Keempatnya menyelamat-
kan dir1 dan meninggalkan Tapanuli
menuju ke arah Tenggara dengan meng-
akan rakit menyusuri bagian barat
ulau Swarnadwipa yang sekarang
bernama Pulau Sumatra. Singkat cerita,

J. Blikololong, “Self Education sebagai Inti Pendidikan,” dalam Basis Mei 1985 XXXIV 5. (Yogyakarta: Yayasan BP Basis, 1985),

Yudi Latif, “Hancur Karakter, Hancur Bangsa,” dalam Basis Nomor 07-08, Tahun Ke-56. (Yogyakarta: Yayasan BP Basis, 2007), hlm.

145



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

dalam perjalanan tersebut ketika mereka
samdgil di tem]sagt tertentu, ketiga
saudara Ompung Silamponga memutus-
kan untuk meninggalkan Ompung
Silamlpl)onga yang tengah sakit dan
menghanyutkannya dengan rakit yang
semula mereka naiki bersama. Ompun

Sllam}l)(onga pun dalam keadaan t

sadarkan diri telah berhari-hari
terombang-ambing di atas rakit tersebut.
Hingga suatu waktu ia kemudian
terbangun setelah rakitnya menghantam
benda keras. Saat terbangun, ia merasa
badannya sangat segar dan dengan
perasaan senang ia kemudian tinggal di
pantai tersebut. Cukup lama ia tinggal di
daecrah pantai tempatnya terdampar.
Menurut cerita, tempat terdamparnya
Ompung Silamponga dulu itu kini
bernama Krui, terletak di Kabupaten
Lampung Barat, tepatnya di pantai barat
Lampung atau disebut deng_an daerah
pesisir. Pekerjaan Ompung Silamponga
setiap hari adalah bertani. Setelah sekian
lama tinggal di daerah pantai, ia pun
ingin berjalan-jalan melihat peman-
dangan alam yang lain. Pada suatu hari,
sampailah Ompuni di suatu bukit yang
tinggi. Dari sana iakemudian melayang-
kan pandangannya ke berbagai arah, dan
tam(faklah ari kejauhan sebuah dataran
rendah yang sangat luas. Karena hatinya
begitu aEemblra, tidak disadarinya ia
berteriak dari atas bukit itu, “Lappung. ..
Lgf()pun ... Lappung!” Ia pun menuruni
bukit dan menuju dataran itu, dan
s_esami)alr_lya di sana ia bertekad untuk
tinggal di dataran itu selamanya dan
akan membangun kampung baru.
Setelah sekian tahun menetap, barulah
Ompung bertemu dengan penduduk
daerah 1tu K/e[m masih terbelakang cara
hidupnya. Meskipun demikian, mereka
tidak mengganggu Ompung, bahkan
sangat bersahabat. Akhirnya, Ompung
pun meninggal dunia di daerah yang ia
sebut Lappung, kini bernama Sekala
Berak atau Dataran Tinggi Belalau di
Lampung Barat. Menurut cerita rakyat,
nama Lampung itu sendiri berasal dar1
nama Ompung Silamponga. Akan tetapi
ada juga yang mengatakan bahwa nama
Lampung berasal dari ucapan Omgung
Silamponga ketika berada di atas bukat
fetelah melihat adanya dataran yang
uas.”

Sebagai suatu upaya pembacaan secara
reflektif atas cerita tersebut, dapat dilakukan
sebuah renungan dengan mengemukakan
beberapa pertanyaan seperti misalnya

karakter apakah yang dimiliki oleh Ompung
Silamponga, nilai-nilai apa yang dapat ditiru
dari karakter tokoh tersebut? Cerita tersebut
menunjukkan karakter tokoh utama yang
memiliki ketekunan dan daya tahan yang
tinggi serta semangat menghadapi kenyataan
yang baru dengan kemampuan adaptif
terhadap lingkungan yang ia temui.
Ketekunan Ompung Silamponga ditunjuk-
kan dari kemauan dia untuk bekerja dengan
bertani di daerah pantai tempat ia terdampar.
Daya tahan yang dimiliki oleh Ompung
Silamponga tercermin dari kemampuan dia
untuk bertahan di kampung baru yang ia
temukan setelah ia menemukan sebuah tanah
lapang. Semangat untuk menghadapi
kenyataan baru dan kemampuan adaptif
ditunjukkan Ompung Silamponga melalui
ekspresi gembira yang ia ucapkan ketika
menemukan tanah lapang dan kemudian
beradaptasi untuk menetap.

Cerita di atas adalah salah satu contoh
bagaimana cerita rakyat dapat digunakan
sebagai media untuk penggalian nilai-nilai
tertentu yang dapat diambil hikmahnya oleh
pembaca melalui proses perenungan secara
reflektif. Nilai-nilai tersebut dapat digunakan
untuk bekal self education. Tentu disepakati
bahwa sepanjang hayat seseorang akan
memerlukan suatu ketekunan dalam
menghadapi berbagai tantangan hidup,
semangat yang dapat menyalakan api
perjuangan dan kemampuan beradaptasi
terhadap berbagai perubahan yang semakin
cepat terjadi.

Dalam pandangan saya, ketika melaku-
kan pembacaan secara reflektif atas sebuah
cerita rakyat demi menemukan nilai-nilai
kehidupan tertentu, diperlukan pula sikap
kritis terhadap cerita yang dibaca. Dalam
suatu cerita rakyat pasti ada keburukan dan
kebaikan yang dapat diinterpretasikan
kembali sesuai jamannya.Sebagai salah satu
contoh misalnya dalam pembacaan cerita
tersebut di atas, tidak hanya akan dilihat sisi
positif dari cerita yang dapat diambil sebagai
teladan dalam pembentukan karakter.
Sisinegatif dari cerita tersebut juga didapati

Naim Emel Prahana, Cerita Rakyat dari Lampung. (Jakarta: Grasindo, 1999), him. 1-3.

146



Cerita Rakyat Sebagai Media Pendidikan Karakter: Sebuah Upaya Pembacaan Reflektif (Hezti Insriani)

pada bagian cerita ketikadalam perjalanan
yang telah sampai di tempat tertentu, ketiga
saudara Ompung Silamponga memutuskan
untuk meninggalkan Ompung Silamponga
yang tengah sakit dan menghanyutkannya
dengan rakit yang semula mereka naiki
bersama. Keputusan untuk meninggalkan
saudara yang sedang menderita sakit dan
berada dalam seperjalanan tentulah tindakan
yang tidak mengutamakan nilai-nilai
kemanusiaan. Hal demikian tentunya perlu
dibaca secara kritis sebab di dalam suatu
cerita rakyat, selain terdapat unsur positif,
dimungkinkan pula terdapatnya unsur
negatif yang tentu tidak perlu ditiru. Hal ini
yang sejatinya perlu mendapat perhatian
sebagai bagian dari cara membaca secara
reflektif dan kritis. Perlu dipertanyakan pada
diri sendiri apakah dalam suatu ikatan
persaudaraan pantas dilakukan hal yang tidak
manusiawi dengan meninggalkan kerabat
sepenanggungan yang sedang menderita
kesakitan.

B. Membaca Kondisi Sosio-Kultural
Masyarakat Melalui Cerita Rakyat

Dalam buku berjudul Interpreting
Folklore, Dundes’ menuliskan refleksinya
atas folklor Amerika. Menurut Dundes,
folklor di Amerika dapat digunakan sebagai
sebuah cara untuk melihat worldview orang-
orang Amerika. Dundes menunjukkan cara
pandang orang Amerika yang berorientasi
pada masa depan melalui penelisikan dan
perenungan atas folklor lisan yang dimiliki
oleh orang Amerika.

Berangkat dan bercermin dari apa yang
dilakukan oleh Dundes, saya membayangkan
bahwa cerita rakyat sebagai bagian dari
folklor juga dapat diinterpretasikan untuk
melihat suatu keadaan sosial kultural suatu
masyarakat. Dengan kata lain, membaca
cerita rakyat bukan hanya akan mengasah
kecerdasan interpersonal dan intra personal
melalui proses reflektif namun juga bisa
dipakai untuk menginterpretasikan keadaan
sosial kultural dari suatu masyarakat.
Keadaan sosial kultural di masa lampau bisa
dikaitkan pula dengan kekinian melalui

9

proses reflektif atas keadaan sosial kultural
masyarakat setempat di masakini.

Pembacaan atas keadaan sosial kultural
masyarakat dapat dipahami melalui keadaan
masyarakat yang tercermin dalam suatu
cerita rakyat. Dalam pada itu, pendidikan
karakter bisa dilakukan dengan cara
menemukan nilai-nilai yang dipegang oleh
suatu masyarakat dalam konteks cerita
tersebut, untuk kemudian diambil dalam
penerapannya saat ini. Sebagai salah satu
contoh, berikut ini akan disimak salah sebuah
cerita rakyat dari Bali yang merupakan
legenda Barong Landung di Bali.

“Delapan abad yang lalu, tersebutlah
sebuah daerah hutan yang luas,
Wilayahnya membentang dari pantai
utara Bali hingga ke pegunungan
Kintamani. Penduduknya yang bertani
tinggal berjauhan satu sama lainnya.
Mereka tinggal dalam kelompok-
kelompok kecil ¥ang tidak saling
mengenal antara kelompok satu dengan
kelompok lainnya. Sering terjadi
pertengkaran dan perebutan lahan di
antara mereka. Hal itu terjadi karena
mereka tidak mempunyai pemimpin
yang cakap. Pada suatu hari, sekelom-
ok orang menghadap Ida Batara
ambudwipa. Mercka memohon agar di
berikan seorang pemimpin yang
berwibawa. Dan diangkatlah Sri Jaya-
pangus putra Batara Jambudwipa
sebagal Raja. Bersama rakyatnya Sri
J; agapangus membangun kerajaan yang
diberi nama Kerajaan Panarojan. Atas
petunjuk Mpu Siwa Gama, penasehat
raja, Beliau membangun kerajaan sesuai
dengan ajaran agama dan undang
undang pemerintahan. Dalam waktu
singkat rakyat sudah mmemkmatl
kehidupan yangraman, , dan penuh
persaudaraan. Tak seorang pun berani
menentang Raja Sri Jayapangus yang
berwibawa dan menjadi suri teladan itu.
Hingga pada suatu ketika datang
sqorar;% pedagang dari Cina berdagang
di wilayahnya. Pedagang tersebut
datang bersama putrinya yang bernama
Kang Cing Wei. Putri Kang Cing Wei
adalah putri yang sangat cantik,
tubuhnya semampai, matanya sipit, dan
kulitnya putih juga halus. Ditambah lagi
dengan senyumnya yang manis dan
tegur sapa yang ramah. Siang dan
malam rakyat Panerojan tak henti-
hentinya memperbincangkan putri

Alan Dundes, Interpreting Folklore. (Bloomington & London: Indiana University Press, 1980), him. 69-85.

147



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

Kang Cing Wei yang bak bidadari
tersebut. Akhirnya berita putri Cina
}rang cantik itu sampai ke istana. Raja
ayapangus pun memanggil pedagang
Cina tersebut bersama putrinya. Rupa-
rvtvlpgnya andangan pertama Kang Cing

ei telah meluluhkan hati Raja
Jayapangus. Sehingga sosok Kang Cing

ei selalu terbgyan% di benak beliau
walaupun putri ity telah berada jauh di
luar 1stana. Raja Jayapangus pun
memanggil Mpu Siwa Gama untuk
berunding. “Bagawanta, aku akan
menikahi kang ing Wei,” ucap Raja
le&lapangus pada penasihatnya.
“Menikahi Putri Cina itu? Berpikirlah
yang panjang Tuanku, Jangan hanya
mengikuti api asmara,” jawab Mpu
Siwa Gama engian sarll\%at terkejut. Raja
Jayapangus terdiam, Mpu Siwa Gama
melanjutkan “Ampun Tuanku, Putri
Kang Cing Wei beragama Budha
sedangkan Tuanku beragama Hindu.
Dan tidak hanya itu, Putri tersebut [i)uﬁa
memiliki adat istiadat yang berbeda
dengan kita Tuanku. Jika pernikahan ini
tetap berlangsung maka akan terjadi
malapetaka Kang sangat hebat
mengguncang Kkerajaan ini Tuanku.”
Namun nasihat Mpu Siwa Gama
tersebut tidak dihiraukan oleh Raja
Jayapangus yang telah dimabuk asmara
?ada Putri Kang Cing Wei. Sri
ayapangus tetap melanggar adat yang
sangat ditabukan saat itu yakm
mengawini putri Kang Cing Wei. Raja
Jayapaggus_ tetap menﬂgahmga meski-
pun tidak direstui Mpu Siwa Gama. Dan
apa yang diramalkan oleh Mpu Siwa
ama benar-benar terjadi. D1_tengah
kemeriahan pesta pernikahan, tiba-tiba
turun hujan yang sangat lebat. Tumpah-
an air dari langit 1tu tak ada henti
hentinya. Ditambah lagi dengan tiuﬁan
badai dari segala penjuru. Pohon-pohon
besar bertumbangan menimpa rumah
penduduk. Satu persatu bangunan istana
ambruk dan dihanyut-kan oleh banjir
gang maha dahsyat. Karena Kerajaan
anerojan telah rusak parah, maka
kerajaan dipindahkan ke tempat lain,
Tempat itu disebut Balingkang (dari
kata Bali ditambah Kang, nama depan
istrinya), dan rakyat menyebut rajanya
dengan Dalem Balingkang. Setelah
lama menikah, sayangnya Putri Kang
Cing Wei belum juga mempunyai

Beljalananya di hutan, Raja Jayapangus
ertemu dengan Dewi Danu. Raja
Jaya;iangus pun terpikat dengan
kemolekan Dewi Danu tersebut. Dalam
?erkenalannya dengan Dewi Danu, Raja
ayapangus mengaku masih buJanF.
Dan singkat cerita Raja Jayapangus lalu
menikah diam-diam dengan Dewi Danu
tanpa sepenge-tahuan Putri Kang Clnﬁ
Wei.Dar1 pernikahan tersebut lahirla
seore;nf putra yang sangat sakti bernama
Mayadenawa. Sementara itu, Kang Cing
Wei tentu saja gelisah ditinggal suami-
nya berlama-lama. Ia pun menyusul ke
unung Batur. Di tengah hutan
belantara yang hebat, Putri Kang Cing
Wei bertemu dengan Dewi Danu. Putri
Kang Cing Wei bertanya “Maaf apakah
kau melihat seorang laki-laki yang
sedang bertapa di gu.nung ini?” Dewi
Danu menjawab, “di hutan ini aku tak
pernah melihat seorang laki-laki pun
selain suamiku, Jayapangus!” Putri
Kang Cing Wei sangat terkejut
mengetahui suammxa diakui oleh Dewi
Danu. “Suamimu? Jayapangus itu
suamiku! Siapa kau yang berani
mengakui suamiku?” bentak Putri Kang
Cing Wei. Mendengar ada keributan,
Raja Jayapanlgus mendatangi asal
keributan itu. Raja Jayapangus sangat
terkejut melihat Dewi Danu yang
bertenskar dengan Putri Kang Cing Wei.
Dewi Danu menyadari kedatangan Raja
Jayapangus, dan bertanya “Suamiku,
apakah sebelum menikahiku kau telah
menikah dengan lgerem van ini?”
Dengan gelisah Raja Jayapangus
menjawab, “maafkan aku Danu, aku
telah membohongimu, aku sangat
menyesal.” Ketiganya lalu terlibat
dalam pertengkaran sengit. Dalam api
kemarahan Dewi Danu mengalahkan
Dalem Balingkang dan Kang Cing Wei
dengan kekuatalr\lllgaibnya, hingga hilang
ditelan bumi. Meskipun hilang tanpa
bekas, rakyat tetap mencintai Dalem
Balin kanﬁ dan Putri Kang Cing Wei
lalu dibuatkanlah patung sebagai simbol
keduanya. Kedua patung inilah yang
kemudian berkembang menjadi Barong
Landung. Karena itu jika diperhatikan
ﬁrami (wajah) Jero Luh beserta asesoris
Cl_lsanalglya, mengandung unsur budaya
ina.”

Dari cerita tersebut di atas dapat dilihat

keturunan. Dalem Balingkang kemudi- bahwa kondisi sosial kultural masyarakat

glllepn‘:(r)%i o‘t;lertﬁga ;((faGl:ll::uvgag-dB:vtvua{ ugtt;l; Indonesia adalah masyarakat yang terdiri dari
dikaruniai arr,lak. Namun, dalgm berbagai macam kebudayaan. Keberagaman

" (http://mademegapratiwi blogspot.com/2012/07/dalem-balingkang html).

148



Cerita Rakyat Sebagai Media Pendidikan Karakter: Sebuah Upaya Pembacaan Reflektif (Hezti Insriani)

budaya di Indonesia juga salah satunya
terjadi akibat adanya kontak budaya dengan
kebudayaan dari luar nusantara, sebagai salah
satu contoh dari cerita tersebut di atas adalah
kebudayaan Cina. Kontak itu tak dapat
dihindarkan lagi mengingat perairan nusan-
tara menjadi jalur perdagangan.

Berdasarkan cerita tersebut di atas,
terlihat kondisi masyarakat yang masih
mempermasalahkan beberapa perbedaan
seperti misalnya perbedaan budaya dan
perbedaan agama. Hal tersebut terlihat dalam
cerita ketika Pangeran Jaya Pangus dilarang
menikah dengan Kang Cing Wei oleh karena
mereka menganut agama yang berbeda dan
berasal dari etnis yang berbeda pula. Bahkan,
dalam cerita tersebut, perbedaan dianggap
sebagai sesuatu yang buruk karena dapat
mendatangkan malapetaka yang telah
diramalkan oleh Mpu Siwa Gama.

Berdasarkan cerita tersebut di atas, dapat
dilihat kondisi sosio kultural masyarakat
yang tidak meletakkan agama lain sejajar
dengan agama yang dianutnya, dengan kata
lain menganggap agamanya lebih baik dari
agama yang lain. Juga termasuk perbedaan
etnis dipandang sebagai sebuah permasalah-
an dalam pernikahan.

Membaca cerita tersebut secara reflektif
tentunya akan membawa pada permenungan
bahwa hal tersebut tidak dapat diterapkan
untuk kondisi masyarakat kita saat ini.
Sebaliknya, saat ini harus ditumbuhkem-
bangkan semangat menghargai perbedaan
dan melihat bahwa agama maupun suku
bangsa yang berbeda-beda itu memiliki
kedudukan yang sejajar. Dengan kata lain,
hal-hal negatif atas kondisi sosio kultural
masyarakat yang tercermin dalam suatu
cerita rakyat di masa lalu, perlu dikritisi
dalam penerapannya terhadap keadaan
masyarakat saat ini. Perlu untuk mengolah
pengertian bahwa perbedaan dapat diper-
sandingkan jika dimiliki pemahamana-kan
indahnya keragaman dan mau hidup
bersanding dalam keragaman tersebut.

C. Cerita Rakyat dan Konteks
Lingkungan Alam

Menghargai lingkungan alam sekitar
adalah hal yang juga dapat diberikan dalam
konteks pendidikan karakter. Oleh
karenanya, memperkenalkan lingkungan
alam setempat melalui cerita rakyat atas
lingkungan tersebut juga dapat dijadikan
sebagai salah satu sarana pendidikan karakter
untuk menghargai lingkungan alam sekitar.
Salah satu cerita rakyat dari Yogyakarta
tentang raksasa penjaga Gunung Merapi
berikut ini akan menjadi salah satu
contohnya.

“Pada zaman dahulu berdirilah sebuah
kerajaan bernama Mataram. Kerajaan
tersebut dipimpin oleh seorang raia
bergelar Panembahan Senapati. la
dikenal sebagai raja gani bijaksana.
Sebagai raja yanF ijaksana, raja
Mataram i1tu selalu memikirkan
kesejahteraan rakyatnya. Oleh karena
itu, Panembahan Senapati senantiasa
men-dengarkan laporan tentang keadaan
kawula Mataram dari berbagai sumber.
Salah seorang kepercayaannya dan
selalu mem-berikan nasihat bernama Ki
Juru Mertani. “Beberapa hari ini, Paman
melihat Paduka tampak gundah gulana.
Apa yanrg sedang mengganggu pikiran
Baginda?” Tanya Ki juru Mertani pada
suatu kesempatan yang baik. “Paman
benar. Memang aku sedang memikirkan
sesuatu yang amat berat,” jawab
Panembahan Senapati dengan nada
hormat. “kalau tid diangg&l;() lancang,
barangkali ada baiknya Paduka berbagi
masalah dengan Paman.” “Bukan
masalah pangan atau perang yang
meng‘gan gu pikiranku, paman.

“Lalu?” “Paman tahu, di sebelah utara
istana kita ini terdapat Gunung Merapi.
Sewaktu-waktu gunung itu dapat
meletus. Kalau Gunung Merapi benar-
benar meletus, bukankah lahar panas
akan mengahp ke selatan. Kita semua
yang berada di selatan Gunung Merapi
akan disapu lahar itu, Paman.” Ki Juru
Mertani mengangguk-angguk men-
dengar penuturan tersebut. Di dalam
hatinya, ia memuji kepekaan pandangan
junjungannya itu. Tidak dipungkiri, jika
sampal Gunung Merapi meletus,
kemungkinan besar laharnya akan
mengalir ke selatan. Istana Mataram
akan jadi puing-puing. “Paduka
sung raja yang cermat memikirkan
sesuatu. Karena masalah ini adalah
masalah besar, perkenankan saya
memikirkannya dalam beberapa hari
ini.” “Aku akan menanti jawabanmu,

149



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

150

Paman Juru Mertani.” “Hamba mohon
diri, Baginda.” Sesudah itu, Ki Juru
mertani %ergl bersemadi memohon
&etunjuk uhan. Ia memohon kepada-
ya supaya diberi jalan keluar atas
persoalan yang sedang dipikirkan oleh
junjungannya itu. Oleh karena
permohonan Ki Juru Mertani bertujuan
mulia dan demi kepentingan rakyat,
akhirnya ia memperoleh petunjuk.
Dalam petunjuk itu dikatakan agar
unjungannya, Panembahan Senapati,
ertapa di Desa Nglipura, Bantul.
Sekarang desa itu bernama Bambang-
lipura. Berdasarkan petuah dari
penasihat kepercayaannya itu, maka
pada suatu malam yan§ dlanggag baik,
Eergllah Panembahan Senapati bertapa
e desa Nglipura. Supaya tidak
diketahui orang banyak, ia bersama
dengan beberapa pengawalnya sengaja
tidak memakai pakaian kebesaran dan
bangsawan. Tempat yang ditunjukkan
oleh Ki Juru Mertani itu memang sesuai
untuk bertapa. Suasananya tenang,
teduh, dan aman. Apalagi di dekat
pertapaan itu mengalir sebuah sunﬁiu
yang berair jernih dan cuk:l? dalam. Jika
dihubungkan, sungai itu akan mengalir
ke sungai Opak. Oleh karena keadaan
seperti 1tu, Panembahan Senapati dapat
khusuk dalam bertapa. Setelah sekian
lamanya bertapa, telinganya lalu
mendengar suara galb yang memberi
petunjuk. “Kuat benar keinginanmu
untuk melindungi kawula Mataram,
Senapati. Untuk itu, sesudah petunjukku
ini selesai, di pinggir sungai ini ada
sebuah kayu besar. Turunkanlah kayu itu
lalu naiklah engkau di atasnya.
Anggaplah kayu itu sebagai perahu dan
akan membawamu sampai ke Laut
Selatan.” Ketika perintah itu selesai,
tanpa banyak bertanya lagi, panembahan
Senapati segera menjalankan perintah
gaib tersebut. Setelah sekian lama
terbawa arus, sampailah ia di Laut
Selatan. Di sana ia telah dinanti oleh
Kanjeng Ratu Kidul, penguasa makhluk
halus d1 laut selatan Jawa. Kanjeng Ratu
Kidul terpikat hatinya begitu melihat
Panembahan Senapati. Demikian pula
sebaliknya. Keduanya akan hidup
bersama sebagai suami isteri. Namun,
Panembahan Senapati baru bersedia
mengambil isteri an_]en§ Ratu Kidul
kalau penguasa Laut Selatan mau
membantu memecahkan masalahnya.
Panembahan Senapati lalu menceritakan
apa yang sedang menjadi masalahnya.
leh karena cintanlyéakzang mendalam,
Kanjeng Ratu Kidu irnya menolong

Eenguasa Mataram itu. Ia memberikan
epada Panembahan Senapati sebuah
telur yang bernama Endhog Degan.
Setelah 1tu, Panembahan Senapati
kembali ke istana Mataram. Dicerita-
kanlah semua kejadian yang ada pada Ki
Juru Mertani. Mendengar penuturan
ﬁnjungan sekaligus rajanya itu, Ki Juru

ertan1 tampak sangat puas. Ki Juru
Mertani meminta agar Panembahan
Senapati memberikan telur tersebut
kepada seorang juru taman istana
Mataram. Ia meminta agar Panembahan
Senapati sendirilah yang harus
memberikan telur tersebut karena telur
itu pemberian dari Ranjeng ratu Kidul
sehingga tidak pantas bila orang lain
yang melakukannya. Orang yang
dimaksudkan oleh Ki Juru Mertani
adalah Reksapraja, pemimpin juru
taman di istana. Panembahan Senapati
pun menemui Reksagraja..B_ehau alu
menerangkan sel peristiwa yang
berkaitan dengan telur %ang bernama
Endhog Degan itu. Dengan taat
Reksa%raja menerima perintah raja.
Tanpa banyak bicara, Reksapraja segera
menelan telur Endhog Degan. Begitu
telur itu habis, tiba-tiba tubuh
Reksapraja berubah menjadi raksasa
gang sangat besar. panembahan

enapati tidak menduga sama sekali bila
akan terjadi peristiwa seperti ini. Di
dalam hatinya timbul perasaan kasihan
atas peristiwa yang menimpa juru taman
itu. “Reks.apréalicﬁ, maafkanlah aku.
Sebagai raja, bertanggung jawab
atas nasib yang menimpamu ini. Aku
akan mencukupi seluruh kebutuhan
keluargamu sampai ke anak cucumu.
Namun, karena wujudmu sudah berubah
menjadi raksasa, maka tempatmu tidak
lagi di sini.” “Terima kasih, Baginda.
Barangkali ini memanﬁ sudah menjadi
kehendak Yang Maha Kuasa. Sekarang
hamba harus pergi ke mana?” tanya
raksasa Reksapraja. “Pergilah engkau ke
Plawangan. Plawangan adalah gunung
kecil di sebelah selatan Gunung Merapi.
Di situ engkau kutujgaskan menjaga
Gunung Merapi. Jagalah rakyat
Mataram dari amukan lahar panas jika
sewaktu-waktu gunung itu meletus.
Cegahlah jangan sampai lahar mengalir
ke Selatan.” Raksasa Reksapraja
kemudian berangkat ke Plawangan.
Dengan setia dan tekun ia menjalankan
tugas raja. Konon, semenjak saat itu, jika
Gunung Merapi meletus, laharnya tidak
pernah mengalir ke selatan. Lahar justru
mengalir ke sungai-sunlg(ai yang
melewati kota Muntilan di Kabupaten



Cerita Rakyat Sebagai Media Pendidikan Karakter: Sebuah Upaya Pembacaan Reflektif (Hezti Insriani)

Magelang atau ke sun%—sungai yang
mengalir ke Kabupaten Klaten. Sebagai
tanda ucapan terima kasih kepada
raksasa Reksapraja, keratin Mataram
kemudian sering mengadakan sesaji di
Gunung Merapi setiap setahun sekal1.”

Melalui cerita rakyat tersebut di atas kita
diajak untuk mengenal Gunung Merapi
sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari,
serta diajak untuk bersahabat dengan alam
yang walaupun sewaktu-waktu dapat
menimbulkan bencana. Dijaganya Merapi
oleh raksasa dalam legenda tersebut pertanda
bahwa ada upaya untuk menjaga keselamatan
masyarakat sekitar. Oleh karenanya, sebagai
manusia yang mencintai alamnya juga
diharapkan memiliki kesadaran untuk tahu
bagaimana memperlakukan dan membaca
tanda-tanda alam dengan bijak. Panembahan
Senapati dalam cerita tersebut adalah sosok
pemimpin yang peka terhadap lingkungan
dan memperhatikan keselamatan rakyatnya.
Kita dapat mencontoh keteladanan melalui
tokoh tersebut dengan menjadi manusia yang
mengasah kepekaan terhadap lingkungan
serta menerima lingkungan sebagai bagian
dari kehidupan tanpa harus mengabaikan
keselamatan.

Pada cerita tersebut di atas terlihat
bahwa Reksoprojo pada akhimya dikorban-
kan. Tentunya perlu dikritisi pula bahwa
sebagai pemimpin, seharusnya tidak
mengorbankan orang lain dalam menjaga
keamanan dan ketentraman rakyatnya.

D. Refleksi, Diskusi dan Pembaca Pemula

Pendidikan karakter melalui media
cerita rakyat dapat dipakai untuk menumbuh-
kan kesadaran pembaca cerita rakyat atas
nilai-nilai kebajikan yang ditemukan dalam
suatu cerita. Akan tetapi menemukan nilai-
nilai kebajikan saja tidaklah cukup. Perlu ada
suatu upaya untuk melakukan pendidikan
karakter dalam paradigma yang lebih luas
yakni menjadikan pembaca dan penemu
nilai-nilai kebajikan tersebut sebagai pelaku
dan penghayat dari apa yang telah ditemukan.

Untuk itu refleksi perlu dilakukan secara
holistik dalam sebuah konteks yang konkrit
dalam kehidupan sehari-hari.

Pengenalan atas cerita rakyat nusantara
sebagai media pendidikan karakter paling
efektif dilakukan pada masa Sekolah Dasar.
Pemikiran ini didasarkan atas pendapat
Emile Durkheim” yang menyatakan bahwa
masa paling efektif untuk menanamkan
pendidikan moral pada anak-anak adalah
pada tingkat sekolah dasar. Hal demikian
terjadi karena menurut Durkheim pada tahap
sebelum itu anak-anak masih terlampau
muda dan belum mengalami perkembangan
intelektual yang diperlukan untuk memahami
gagasan-gagasan yang mendasari moralitas.

Pada pembaca pemula yang masih
berada pada tingkat pendidikan dasar, untuk
sampai pada capaian merefleksikan nilai-
nilai kebajikan dalam praktik sehari-hari
tentulah memerlukan bantuan orang dewasa.
Kehadiran orang dewasa diperlukan untuk
menuntun diskusi dan memancing tanya
jawab guna menemukan pertanyaan-
pertanyaan reflektif yang akan dihubungkan
dengan jawaban-jawaban yang sesuai dengan
konteks cerita maupun kehidupan sehari-
hari.

Bantuan orang dewasa terhadap pem-
baca pemula sangat diperlukan khususnya
pada tingkat paling awal adalah untuk
mengenalkan keragaman cerita rakyat
nusantara dengan berbagai macam nilai-nilai
maupun konteks kebudayaannya. Hal
demikian terjadi sebab di dalam sebuah cerita
rakyat tidak hanya terdapat kebaikan yang
dapat ditiru, namun juga terdapat keburukan
yang tidak perlu dicontoh (seperti misalnya,
nuansa kekerasan dan pelemparan tanggung
jawab yang terdapat pada beberapa contoh
cerita rakyat tersebut di atas). Oleh karenanya
pembaca pemula perlu mendapatkan
bimbingan dalam melakukan pembacaan
secara reflektif dan kritis terhadap suatu
ceritarakyat.

" Dhanu Priyo Prabowo, Putri Pembayun. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), him. 62-75.
Emile Durkheim, Pendidikan Moral: Suatu Studi Teori dan Aplikasi Sosiologi Pendidikan. (Jakarta: Penerbit Erlangga, 1990), him.

12

13.

151



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

E.Rangkuman Analisis

Pembacaan secara reflektif terhadap
cerita rakyat nusantara dilakukan guna
menemukan nilai-nilai kehidupan yang
terdapat dalam cerita rakyat. Upaya
pembacaan tersebut membuka peluang bagi
pembaca untuk masuk dalam imajinasi cerita
dan menemukan keunggulan karakter dari
pelaku dalam cerita. Meski demikian
menemukan keunggulan karakter dari pelaku
dalam cerita rakyat juga tetap harus dibarengi
dengan tidak menaifkan karakter yang tidak
unggul dari pelaku-pelaku yang ada dalam
cerita. Dengan demikian, pembacaan secara
reflektif harus dibarengi dengan sikap kritis
atas suatu cerita.

Pendidikan karakter melalui cerita
rakyat antara lain dapat dilakukan dengan
cara melakukan pembacaan atas kondisi
sosio-kultural masyarakat, dan melihat
konteks lingkungan alam pada suatu
masyarakat. Pembacaan atas konteks sosio
kultural melalui suatu cerita rakyat dapat
dijadikan sebagai media pendidikan karakter
yang menghargai keberagaman dan perbeda-

an. Sedangkan pada sisi pembacaan konteks
lingkungan alam dalam suatu cerita rakyat
dapat mengajak pembaca untuk lebih dekat
dengan alam dan menjadikan alam sebagai
bagian dari kehidupan sehari-hari.

III. PENUTUP

Cerita rakyat dapat menjadi media
pendidikan karakter melalui pembacaan
secara reflektif atas transkripsi cerita-cerita
yang ada. Pendidikan karakter yang
didapatkan melalui pembacaan reflektif itu
dalam arti sempit didapatkan dengan cara
menemukan keutamaan nilai-nilai atas cerita
yang ada serta menemukan keutamaan
karakter tokoh untuk diteladani tanpa
menaifkan bahwa di dalam cerita rakyat
terdapat pula karakter tidak unggul yang
tidak perlu diteladani. Pendidikan karakter
dalam arti luas melalui cerita rakyat didapat-
kan melalui proses reflektif atas temuan nilai-
nilai kebajikan yang diterapkan serta
dicerminkan untuk konteks kehidupan saat
ini dan di tengah lingkungan sekitar yang
melingkupi kehidupan sehari-hari.

Pembacaan Cerita rakyat sebagai media pendidikan karakter untuk para pembaca pemula
yang masih berada di tingkat Sekolah Dasar ditemukan melalui proses reflektif dengan
bantuan diskusi yang dipandu oleh orang dewasa.

DAFTAR PUSTAKA

Blikololong, J., 1985. “Self Education sebagai Inti Pendidikan,” dalam Basis Mei 1985 XXXIV

5.Yogyakarta: Yayasan BP Basis.

Dananjaya, J., 1991. Folklor Indonesia: Ilmu gossip, dongeng, dan lain-lain. Jakarta: Pustaka

Utama Grafiti.

Dundes, A., 1980. Interpreting Folklore. Bloomington & London: Indiana University Press.
Durkheim, E., 1990. Pendidikan Moral: Suatu Studi Teori dan Aplikasi Sosiologi Pendidikan.

Jakarta: Penerbit Erlangga.

Finnegan, R., 1992. Oral Tradition and The Verbal Arts. London and New York: Routledge.

Gustafson, J. M., 1973. “Education for Moral Responsibility,” dalam Moral Education (ed).
Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.

Koesoema A., Doni, 2007. “Tiga Matra Pendidikan Karakter,” dalam Basis Nomor 07-08,
Tahun Ke-56. Yogyakarta: Yayasan BP Basis.

Latif, Y., 2007. “Hancur Karakter, Hancur Bangsa,” dalam Basis Nomor 07-08, Tahun Ke-56.
Yogyakarta: Yayasan BP Basis.

Prabowo, D. P., 2009. Putri Pembayun. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Prahana, N. E., 1999. Cerita Rakyat dari Lampung. Jakarta: Grasindo.

Purnomo, Ignatius, 2012. “Sastra dan Pendidikan Karakter,” dalam Basis Nomor 07-08, Tahun

152



Cerita Rakyat Makassar Sebagai Media Pembentukan Karakter (Rahmawati)

CERITA RAKYAT MAKASSAR SEBAGAI MEDIA PEMBENTUKAN
KARAKTER

Rahmawati

Kantor Bahasa Provinsi Sulawesi Tenggara
Jalan Haluoleo, Kompleks Bumi Praja, Andounohu, Kendari, Sulawesi Tenggara
Pos-el: rahmaalyra@gmail.com

Naskah masuk: 03-07-2015
Revisi akhir: 05-10-2015
Disetujui terbit: 10-10-2015

MAKASSSAR FOLKLORE AS THE MEDIUM OF CHARACTER
BUILDING

Abstract

This library research aims to describe the characters presented in two Makassar folklores and to
examine the roles of the characters as a medium for children character building. The descriptive
X]ualitative research collected the primary data from two Makassar folktales found in an a 5en ix of

ensilianti's dissertation entitled “Classification System of Makassar Narrative Prose” fg 12). The
two folktales are entitled "Ranterante Patola" and "Tau Kalumanyang na kasiasi amalakna”. The
results show that the teo main characters in the two tales demonstrate good characters and unpleasant
characters. Figures with good characteristics are those who are hardworking, optimistic, creative,
resilient, generous, and firm. On the other hand, a disreputable figure displays stingy characteristicsa.
Good characters are expected to become exemplary models and a medium of character building.
Unpleasant characters are taken as lessons to understand the good and the evil. Accordingly, the
children may not imitate disgraceful characteristics as this would bring harmful consequences
towards themselves and the society.

Keywords: character building, character, Makassar folklore

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk (1) mendeskripsikan karakter yang dimiliki oleh tokoh-tokoh
cerita yang ada dalam dua cerita rakyat Makassar dan (2) mendeskripsikan peran karakter tokoh
sebagai media pembentukan karakter anak. Penelitian dilakukan dengan menggunakan metode
deskriptif kualitatif. Sumber data penelitian adalah cerita rakyat Makassar berupa dongeng yang ada
dalam lampiran disertasi Nensilianti (2012)' yang berjudul “Sistem Klasifikasi Prosa Naratif
Makassar”. Kedua dongeng yang dimaksud adalah dongeng “Ranterante Patola” dan dongeng “Tau
Kalumanyang na kasiasi amalakna”. Metode penfumpulan data men%gunakan studi pustaka (library
research)y dengan teknik pencatatan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tokoh dalam dua cerita
rakyat Makassar ada yang berkarakter baik dan ada pula yang buruk. Karakter baik yang dimiliki
oleh tokoh-tokoh cerita antara lain pekerja keras, optimis, kreatif, ulet, dermawan, pantan
menyerah. Karakter buruk yang dimiliki tokoh cerita adalah kikir. Karakter baik yang dimiliki ole
tokoh patut diteladani dan menjadi media pembentukan karakter. Sebaliknya karakter buruk tokoh
cerita menjadi bahan pelajaran dan perbandingan agar anak tidak meniru karakter jahat karena bisa
berakibat buruk bagi dirinya dan bagi masyaraiatnya.

Kata kunci: pembentukan karakter, tokoh, cerita rakyat Makassar.

I. PENDAHULUAN yang tega membunuh orang tua, dan
sebagainya kian mengubur predikat bangsa
ini sebagai bangsa yang bermoral,
berkepribadian luhur, dan menjunjung nilai-
nilai luhur. Moral, etika, dan nilai-nilai yang
tidak digunakan untuk mengontrol dan
mencegah terjadinya perilaku menyimpang.

Berbagai perilaku menyimpang yang
marak terjadi di negeri ini semakin
mempertegas kondisi moral anak-anak
bangsa yang mengalami degradasi.
Maraknya kasus narkoba, koruptor, anak

! Nensilianti. 2012.“Sistem Klasifikasi Prosa Naratif Makassar: Studi Komparatif. Program Pascasarjana Universitas Hasanuddin.
Disertasi (tidak terbit).

153



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

Berbagai persoalan ini terjadi karena
kemerosotan nilai-nilai moral yang menimpa
anak-anak bangsa. Karakter anak-anak
bangsa yang lemah membuat munculnya
generasi bermental buruk.

Upaya nyata harus dilakukan agar
perilaku menyimpang di masyarakat tidak
semakin meluas. Bangsa Indonesia dapat
keluar dari mimpi buruk ini jika masalah
pembentukan karakter bangsa dapat dibenahi
secara terencana dan sistematis. Salah
satunya melalui cerita rakyat yang sarat
dengan pesan moral dan karakter positif.
Tokoh, karakter beserta tindak-tanduk tokoh
dalam cerita akan mudah diingat dan
gampang ditiru oleh anak-anak sebagaimana
anak-anak meniru tokoh dalam filmfilm
kartun. Dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia,” karakter dimaknai sebagai sifat-
sifat kejiwaan, akhlak, atau budi pekerti yang
membedakan seseorang dari yang lain.
Dalam Pustaka-Pandani-Web.id/2013/03/
pengertian-karakter.html (diakses 20 Juni
2015) ada beberapa definisi karakter, salah
satunya menurut Ditjen Mendikdasmen-
Kementerian Pendidikan Nasional) yang
menjelaskan bahwa karakter adalah cara
berpikir dan berperilaku yang menjadi ciri
khas tiap individu untuk hidup dan
bekerjasama, baik dalam lingkup keluarga,
masyarakat, bangsa, dan negara. Individu
yang berkarakter baik adalah individu yang
bisa membuat keputusan dan siap
mempertanggungjawabkan akibat dari
keputusan yang ia buat.’

Selanjutnya, Megawangi yang dikutip
oleh Poerwanti (2011)* menjelaskan bahwa
karakter pada manusia ditentukan oleh dua
faktor yaitu nature dan nature, sehingga
pembentukan karakter sekaligus melibatkan
aspek pengetahuan sikap dan perilaku, yang
melibatkan seluruh aspek meliputi knowing
the good, loving and desiring the good dan
acting the good (mengetahui, menginginkan,
mencintai dan melakukan) yang dilakukan

secara simultan dan berkesinambungan.
Pembentukan karakter bagi anak sangat
penting sebagai upaya untuk mengem-
bangkan sikap dan perilaku menjadi baik.
Karakter yang tertanam dalam diri seseorang
akan menjadi bagian dari jati dirinya.
Seseorang yang memiliki karakter positif
yang kuat tidak akan mudah terjerumus pada
perilaku menyimpang. Karakter jujur dan
sederhana yang terinternalisasi dengan baik
dalam diri seseorang, membuatnya tidak
akan gampang tergoda. Oleh karena itu,
upaya membentuk karakter positif seseorang
sangat menentukan kemajuan sebuah bangsa
pada masa yang akan datang. Untuk
mendapatkan hasil yang maksimal, proses
pembentukan karakter harus hadir dan
mewarnai seluruh ruang-ruang pendidikan
baik di bangku sekolah, di rumah, maupun
dalam lingkungan sosial. Karakter seseorang
akan memperngaruhi cara berpikir dan cara
berperilaku. Pendidikan formal tidak saja
dituntut bisa meningkatkan kemampuan
akademik, tetapi juga peningkatan dan
kematangan karakter. Karakter melingkupi
sikap dan cara berpikir, berperilaku, dan
berinteraksi sebagai ciri khas seorang
individu dalam hidup, bertindak, dan bekerja
sama.

Nilai-nilai pembentukan karakter dapat
digali dari kearifan-kearifan lokal yang
berasal dari budaya sendiri sebagaimana yang
terdapat dalam cerita rakyat. Cerita rakyat
merupakan salah satu kekayaan sastra yang
sampai sekarang masih hidup dalam
masyarakat. Brunvand’ menjelaskan bahwa
cerita rakyat adalah bagian dari folklor lisan
yang terbagi ke dalam tiga golongan besar
yakni mite, dongeng, dan legenda. Mite
adalah cerita rakyat yang dianggap benar-
benar terjadi serta dianggap suci oleh yang
empunya cerita. Legenda adalah cerita rakyat
yang dianggap benar-benar terjadi tapi tidak
dianggap suci. Legenda dapat bersifat
sekuler. Dongeng adalah cerita yang tidak

2 Dendy Sugono, dkk. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Edisi Keempat. (Jakarta: Gramedia, 2008), him. 623.
: Pustaka-pandani-web,id/2013/03/ pengertian-karakter. Html (diakses 20 Juni 2015).

¢ Endang Poerwanti. “Meretas nilai-nilai Moral dan Pendidikan Karakter dalam naskah Wulangrah dan Wedhatama.” Makalah
disajikan dalam Kongres Berbahasa Jawa V, Provinsi Jawa Timur, Surabaya 29 November 2011.

5

154

Jan Harold Brunvand, The Study Of American Folklor-an Introduction. (New York: W.W. Norton & Co-Inc., 1968), hlm. 2.



Cerita Rakyat Makassar Sebagai Media Pembentukan Karakter (Rahmawati)

benar-benar terjadi. Pada bagian sebelumnya
dijelaskan bahwa dari kedua jenis cerita
rakyat, dongenglah yang menjadi objek
kajian dalam penelitian ini. Ciri-ciri dongeng
menurut Danandjaja’ adalah biasanya
mempunyai kalimat pembukaan: once upon a
time, there lived a...(pada suatu waktu hidup
seseorang...) dan kalimat penutup... and they
lived happily ever after (...dan mereka hidup
bahagia selama-lamanya). Adapun ciri-ciri
dongeng menurut Bascom’ adalah ceritanya
dianggap sebagai rekaan, tidak dianggap
sebagai dogma atau sejarah, dan tidak
mempermasalahkan kebenaran peristiwanya.

Ahimsa-Putra yang dikutip oleh
Pamungkas® menjelaskan bahwa dongeng
merupakan sebuah kisah atau cerita yang
lahir dari imajinasi manusia, dari khayalan
manusia, walaupun unsur khayalan tersebut
berasal dari apa yang ada dalam kehidupan
manusia sehari-hari. Dongeng dalam
khayalan manusia memperoleh kebebasan
yang mutlak.

Dahulu penyampaian sebuah cerita
dapat pada saat berkumpul pada malam hari
dalam acara perkawinan, membangun rumah
baru, masuk rumah, dan acara adat lainnya.
Cerita-cerita yang disuguhkan oleh seorang
pencerita akan membuat suasana dipenuhi
keceriaan sehingga tanpa terasa berbagai
pekerjaan dapat diselesaikan dengan baik.
Pada hakikatnya cerita-cerita tersebut tidak
sekadar sebagai hiburan semata, tetapi ada
nilai yang bisa diteladani.

Nilai-nilai dalam cerita rakyat dapat
diimplementasikan sebagai sarana pem-
bentukan karakter. Cerita rakyat menawar-
kan berbagai kisah yang dapat merangsang
anak untuk bertindak seperti tokoh yang ada
schingga memudahkan penyerapan nilai.
Sebagai sosok yang suka meniru anak-anak
bisa belajar melihat dan mengidentifikasi

bahwa semua perbuatan itu akan ada
balasannya. Perbuatan baik balasannya
berupa kebahagiaan, sebaliknya melakukan
perbuatan jahat apa pun mendapatkan
kesengsaraan. Karakter yang diperankan
oleh tokoh cerita dapat ditiru secara cepat
dalam suasana yang menyenangkan, tidak
menegangkan, tidak menggurui, dan tidak
memerintah. Dengan demikian, cerita rakyat
termasuk di dalamnya dongeng merupakan
salah satu media yang sangat efektif dalam
membentuk karakter anak sejak dini. Sebuah
cerita mempunyai daya tarik tersendiri bagi
seorang anak karena adanya jalan cerita yang
mengundang rasa penasaran, tokohtokoh
cerita, dan latar cerita yang menarik dan
mengasah fantasi dan imajinasi. Selanjutnya,
orang-tua atau orang-orang dewasa di
sekitarnya dapat memainkan perannya dalam
mengemas dan memberikan penjelasan lebih
lanjut untuk meluruskan pemahaman anak.
Peniruan karakter yang baik merupakan
bentuk pembentukan karakter pada diri
seorang anak.’ Seorang psikolog sosial,
David McClealland dalam artikel The Need
for Achievement mengungkapkan kalau
dongeng dan cerita anak memiliki fungsi lain
selain daripada sekadar membawa pesan
moral. [a menemukan bahwa dongeng
sebelum tidur mempengaruhi nasib bangsa.
McClealland mengumpulkan 1300 dongeng
dan cerita anak dari berbagai negara era tahun
1925 dan 1950. Ia mendapati dongeng
dengan nilai n-Ach tinggi selalu diikuti
pertumbuhan ekonomi yang tinggi dalam
kurun waktu 25 tahun kemudian.

Cerita rakyat sebagai bagian dari folklor
merupakan salah satu kekayaan sastra yang
diwariskan nenek moyang secara turun-
temurun. Culinan yang dikutip oleh Ibrahim
dkk.” menjelaskan bahwa cerita rakyat
merupakan narasi cerita yang dapat dimasuk-
kan dalam kategori sastra lisan. Cerita rakyat

S James Danandjaja, Folklor Indonesia, Ilmu Gosip, Dongeng, dan lain-lain. (Jakarta: Pustaka Utama Graffiti, 1997), him. 84.
” William R. Bascom, “The Forms of Folklor: Prosa Narrative”, dalam Alan Dundes (Ed.), The Study of Folklor. (Englewood Cliffts,

N.J. Prentice Hall Inc., 1965), him. 6.

® sri Pamungkas, Bahasa Indonesia dalam berbagai Perspektif dilengkapi dengan Teori, Aplikasi, dan Analisis Penggunaan Bahasa

Indonesia saat ini. (Yogyakarta: Andi, 2012), hlm. 123.

’  www. Salimah. or. id./U rgensi-Dongeng-untuk-Pembentukan-Karakter-Anak. (diakses 20 Juni 2025) McCleaLand.

Ibrahim, dkk., Pembentukan Karakter Negatif dalam Cerita Rakyat Terpilih. Proceeding Congress of Asian Folklor: Folklor dan
Folklife dalam kehidupan modern. (Yogyakarta: Ombak, 2013), hlm. 263.

10

155



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

memiliki jalan cerita yang jelas dan
langsung, yaitu bagian awal meliputi
perwatakan dan latar, bagian isi dikembang-
kan masalah dan berkelanjutan ke klimaks
dan pada bagian akhir mengandungi
pemecahan masalah. Dahulu orang-orang tua
memanfaatkan sela-sela waktu senggangnya
atau waktu sebelum tidur untuk menuturkan
cerita kepada anak. Suku Makassar memiliki
kekayaan sastra yang sangat beragam, di
antaranya cerita rakyat berjudul “Ranterante
Patola”, “Tau Kalumanyang na kasiasi
amalakna”. Cerita-cerita tersebut mengan-
dung sejumlah nilai-nilai moral seperti kerja
keras, optimisme yang tinggi, ulet, pantang
menyerah, pemberani, murah hati, derma-
wan, dan sebagainya. Kedua cerita rakyat
Makassar inilah yang menjadi objek kajian
dalam penelitian ini. Sepanjang pengetahuan
penulis, penelitian tentang kedua cerita
rakyat Makassar ini sebagai media pem-
bentukan karakter belum pernah diteliti
sehingga penulis memandang perlu untuk
mengangkat masalah karakter tokoh cerita
yang ada dalam kedua cerita ini sebagai
sarana pembentuk karakter bangsa. Tokoh
cerita menjadi pembawa dan penyampai
pesan yang ingin disampaikan kepada
pembaca. Ketertarikan anak mendengarkan
sebuah cerita, menikmati perilaku tokoh
cerita membuat anak menerima pesan moral
dan meniru karakter yang diperankan oleh
tokoh cerita. Adapun masalah yang dibahas
dalam penelitian ada dua yakni (1)
bagaimanakah karakter tokoh cerita dalam
dua cerita rakyat Makassar? (2) bagaimana-
kah karakter tokoh dalam cerita mem-
pengaruhi pembentukan karakter anak?
Adapun tujuan penelitian ini adalah (1)
mendeskripsikan karakter tokoh-tokoh
dalam dua cerita rakyat Makassar; (2)
mendeskripsikan pengaruh karakter tokoh
cerita dalam pembentukan karakter anak.

Adapun teori yang digunakan dalam
penelitian ini adalah teori struktural. Rene
Wellek dan Austin Warren" menjelaskan

bahwa sastra dapat didekati dari dua segi
yakni dari struktur luar (ekstrinsik ) dan
struktur dalam (intrinsik). Unsur intrinsik
merupakan unsur-unsur yang membangun
karya dari dalam yang meliputi alur, tokoh,
tema, amanat, dan latar. Secara sederhana
alur dimaknai sebagai jalannya cerita. Tokoh
disebut juga sebagai individu rekaan yang
mengalami peristiwa atau berkelakuan di
dalam berbagai peristiwa dalam cerita. Tema
merupakan gagasan atau ide yang mendasari
terjadinya peristiwa dalam cerita. Latar
dipahami sebagai tempat terjadinya
peristiwa. Adapun unsur ekstrinsik
sebagaimana yang disebut Fananie” adalah
faktor yang melatar-belakangi penciptaan
karya sastra. la merupakan milik subjektif
pengarang yang bisa berupa kondisi sosial,
motivasi, tendensi yang mendorong dan
mempengaruhi kepengarangan seseorang.
Faktor-faktor ekstrinsik meliputi tradisi dan
nilai-nilai, struktur kehidupan sosial,
keyakinan dan pandangan hidup, suasana
politik, lingkung-an hidup, agama, dan
sebagainya. Nilai yang dipegang seorang
individu menjadi pen-dorong dan
mengarahkan sikap dan perilaku manusia.

Pandangan ini sejalan dengan yang
dikemukakan oleh Rohman" (2012: 83) yang
menjelaskan bahwa metode struktural adalah
metode mengambil fakta-fakta tekstual
berdasarkan pandangan sistem. Teks sebagai
objek kajian dianggap sebagai sebuah
struktur yang terdiri atas unsur-unsur yang
padu. Kepaduan tersebut didukung oleh
unsur-unsur fungsional, yakni unsur tokoh,
alur, dan latar. Masing-masing unsur itu
kemudian diandaikan memiliki fungsi-
fungsi yang berbeda sehingga menghasilkan
kesan tertentu.

Sesuai dengan masalah penelitian, unsur
yang menjadi fokus kajian ini adalah unsur
intrinsik dan unsur ekstrinsik. Unsur intrinsik
yang menjadi perhatian dalam tulisan ini
meliputi penokohan, amanat dan tema.
Tokoh dalam cerita menjadi penyampai

" Rene Wellek, dan Austin Warren, Teori Kesusasteraan. Diindonesiakan oleh Melani Budianta dari buku Theory of Literature.

(Jakarta: Gramedia, 1993), hlm. 25.

? Zainuddin Fananie, Telaah Sastra. (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2002), hlm. 77.

13

156

Zaifur Rohman, Pengantar Metodologi Pengajaran Sastra. (Yogyakarta: Arr-Ruzz: Media, 2012), him. 83.



Cerita Rakyat Makassar Sebagai Media Pembentukan Karakter (Rahmawati)

pesan moral atau amanat yang ingin
disampaikan kepada pembaca. Fananie™
menjelaskan bahwa masalah penokohan
merupakan satu bagian penting dalam
membangun suatu cerita. Tokoh-tokoh tidak
saja berfungsi untuk memainkan cerita, tetapi
juga berperan untuk menyampaikan ide,
motif, plot, dan tema. Selanjutnya, Abrams
sebagaimana yang dikutip oleh Fananie®
memaparkan bahwa untuk menilai karakter
tokoh dapat dilihat dari apa yang dikatakan
dan apa yang dilakukan. Identifikasi tersebut
didasarkan pada konsistensi atau keajegan-
nya, dalam artian konsistensi sikap,
moralitas, perilaku, dan pemikiran dalam
memecahkan, memandang, dan bersikap
dalam meng-hadapi setiap peristiwa. Dalam
amanat dan tema terkandung pesan moral
cerita. Unsur ekstrinsik yang menjadi
perhatian dalam kedua cerita rakyat ini
adalah nilai moral yang berfungsi sebagai
pembentuk karakter.

Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dan bersifat deskriptif. Pengumpul-
an data melalui studi pustaka. Data dipilih
berdasarkan tema dan karakterisasi tokoh
cerita. Data dalam cerita yang menggambar-
kan karakteristik tokoh yang diolah secara
deskriptif kualitatif. Teknik pengumpulan
data dilakukan dengan teknik mencatat
semua informasi tentang karakter tokoh.
Sumber data penelitian adalah cerita rakyat
Makassar yang ada dalam lampiran disertasi
Nensilianti'® yang berjudul “Sistem Klasifi-
kasi Prosa Naratif Makassar: Studi
Komparatif*.

II. DONGENG MAKASSAR SEBAGAI
SUMBER PENDIDIKAN
KARAKTER

A. Karakterisasi Tokoh dalam Dongeng
Makassar

Berikut ini adalah paparan mengenai
karakterisasi yang berkaitan dengan peng-

gambaran sifat, watak, dan tingkah laku
tokoh dalam cerita “Ranterante Patola” dan

cerita “Tau Kalumanyang na Kasiasi
Amalakna”.

1. Cerita “Ranterante Patola”

Tokoh Ranterante Patola digambarkan
sebagai sosok anak yang kreatif, selalu
optimis, pekerja keras, pantang menyerah,
ulet, dan bersahabat. Kreativitas Ranterante
Patola dapat dilihat dari kemampuannya
berpikir untuk memanfaatkan pekarangan
sekeliling rumahnya dengan menanami
berbagai jenis sayuran. Sayuran tersebut
tidak hanya cukup untuk dikonsumsi tetapi
bisa untuk dijual untuk meningkatkan
perekonomian keluarga. Inisiatif Ranterante
Patola untuk menanam sayuran sekitar
rumahnya timbul, karena melihat keadaan
kedua orang tuanya yang sangat miskin.
Hasil yang diperoleh dari pekerjaan mencari
kayu bakar yang selama ini dilakoni kedua
orang tuanya, tidak pernah cukup untuk
memenuhi kebutuhan keluarganya.

Sikap optimis, ulet, pemberani, dan
pantang menyerah dapat dilihat dari tindakan
Ranterante Patola ketika mengikuti sayem-
bara mencari calon suami untuk puteri raja.
Sebagai seorang yang berkarakter pekerja
keras, terlihat dari kesungguhannya dalam
mengatasi berbagai hambatan dan tugas,
serta menyelesaikan tugas dengan sebaik-
baiknya ketika mengikuti sayembara yang
diselenggarakan oleh pihak kerajaan.
Sebelumnya Ranterante Patola tidak diterima
sebagai peserta sayembara, karena tidak
berasal dari kalangan ningrat. Namun, berkat
usaha tuan puteri membujuk raja, akhirnya ia
diberi kesempatan untuk ikut dalam
sayembara dan kesempatan itu tidak disia-
siakannya. Ranterante Patola berusaha
sungguh-sungguh menyelesaikan tantangan
demi tantangan yang diberikan kepadanya.
Raja pun sengaja memberikan ujian yang
lebih berat agar Ranterante Patola tidak bisa
memenangi sayembara. Namun, berkat kerja

¥ Zainuddin Fananie, Telaah Sastra. Surakarta. Surakarta: Universitas Muhammadiyah, 2002), hlm. 86.

15

Ibid.

' Nensilianti. “Sistem Klasifikasi Prosa Naratif Makassar: Studi Komparatif. ” (Makassar: Program Pascasarjana Universitas

Hasanuddin, 2012), Disertasi (tidak terbit).

157



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

keras, keberanian, dan keuletannya Rante-
rante Patola bisa menyelesaikan tantangan
tersebut.

Kelebihan lain yang dimiliki oleh tokoh
Ranterante Patola adalah keberhasilannya
menyelesaikan tantangan dalam sayembara.
Hal itu tidak lepas berkat hubungan persaha-
batannya dengan berbagai jenis makhluk
hidup yang ada di sekitar tempat tinggalnya
seperti tikus, dan ular. Bagian ini memberi-
kan pelajaran tentang pentingnya menjalin
hubungan baik dengan makhluk lain.
Hubungan itu memberi manfaat yang sangat
besar, ketika ia sedang menghadapi
kesulitan, sahabat-sahabatnya hadir
memberikan bantuan.

Karakter sebagai seorang yang kreatif
tidak saja ditunjukkan oleh tokoh Ranterante
Patola, tetapi juga ditunjukkan oleh tokoh
lainnya yakni ibu Ranterante Patola. Ketika
melihat banyak bunga sayuran Patola yang
merambat di sekeliling rumahnya, ia
berinisiatif untuk menjadikan bunga-bunga
tersebut menjadi sebuah kalung yang bisa ia
hadiahkan kepada puteri raja. Kreatifitas ibu
Ranterante Patola mendapatkan sambutan
yang sangat baik karaeng.” Raja sangat
takjub dengan keindahan kalung bunga
patola yang dirajut dengan helai rambut.
Untuk kreativitas itu, raja menghadiahi
keluarga Ranterante Patola dengan sebidang
tanah. Setelah beberapa lama tanah tersebut
digarap, hasilnya dapat dijual sehingga
keluarga Ranterante Patola bisa hidup lebih
sejahtera.

2.Cerita “Tau Kalumanyang na Kasiasi
Amalakna”

Tokoh orang kaya dikenal sebagai sosok
yang rajin beribadah tetapi sangat pelit.
Setiap hari ia sibuk mengumpulkan harta
sebanyak-banyaknya. Sayangnya, tokoh ini
tidak mau membagi sedikit pun harta yang
dimiliki. Setiap ada pembicaraan yang
mengarah pada pengurangan harta kekayaan-
nya selalu ia tolak. Saran dari istrinya agar
bersedekah tidak pernah digubris, karena ia

17

sangat mencintai harta bendanya. Bahkan,
untuk memenuhi keinginannya memakan
daging dengan beras yang baru dipanen, ia
tidak mau memotong seekor pun ternaknya
yang sangat banyak. Kekikirannya telah
menghapuskan rasa kemanusiaan dalam
dirinya. Ia rela membunuh seekor burung
tekukur yang mempunyai anak-anak yang
masih kecil untuk memuaskan keinginannya.
Anak-anak tekukur yang masih kecil-kecil
pun akhirnya mati karena belum bisa mencari
makan sendiri. Di kehidupan akhirat tokoh
orang kaya mendapatkan balasannya karena
tidak ada tempat yang mau menerimanya.
Karakter orang kaya tersebut berbanding
terbalik dengan tokoh istrinya. Selain rajin
beribadah, sang istri termasuk orang yang
rajin bersedekah. Sang istri menyadari bahwa
manusia ditakdirkan untuk bisa menjaga
hubungan dengan sang pencipta dan juga
dengan sesama. Hubungan dengan sang
pencipta dijaga dengan taat ibadah dan
menjauhi larangannya. Hubungan dengan
sesama manusia dijaganya dengan rajin
bersedekah. Sebagai balasan dari perilaku-
nya tokoh istri mendapatkan surga di akhirat.

III. PERAN KARAKTER TOKOH
CERITA RAKYAT MAKASSAR
SEBAGAI MEDIA
PEMBENTUKAN KARAKTER
ANAK

Seorang anak pada usia 0-7 tahun
memiliki kecenderungan untuk meng-
identifikasi dirinya sama dengan sosok
idolanya sangat besar. Oleh karena itu, pada
usia tersebut anak senang meniru sesuatu
yang menurutnya menarik baginya. Misal-
nya seorang anak sangat senang memakai
baju bergambar atau bertuliskan nama tokoh
idolanya dan berperilaku sebagaimana tokoh
tersebut. Sifat anak sebagai peniru dapat
dimanfaatkan untuk menanamkan karakter
baik yang ada dalam sebuah cerita. Melalui
cerita, anak dapat membentuk visualisasinya,
membayangkan sebagaimana apa yang
terjadi dalam cerita hingga akhirnya meniru

Istilah Karaeng dalam strata masyarakat di Gowa sama dengan bangsawan. Fredericy (1933) dalam Wahid (2007:38) menjelaskan

bahwa strata masyarakat Gowa terdiri atas Karaeng (bangsawan), Tumaradeka (orang merdeka, dan ata (abdi).

158



Cerita Rakyat Makassar Sebagai Media Pembentukan Karakter (Rahmawati)

apa yang dilakukan oleh tokoh cerita.
Karakter tokoh Ranterante Patola dalam
cerita dikenal sebagai anak yang selalu
optimis, berkeinginan kuat untuk mengubah
nasib, pemberani, dan pantang menyerah
sangat bagus untuk dijadikan teladan oleh
anak. Dengan rasa optimis anak bisa lahir
sebagai pribadi yang mandiri dan mampu
mengatasi segala rintangan. Orang yang
selalu optimis akan selalu memiliki ide yang
dapat dikembangkan untuk pengembangan
dirinya dan juga kemaslahatan orang-orang
yang ada disekitarnya. Keinginan untuk
berubah dan maju harus dimiliki oleh semua
orang, karena dapat meningkatkan daya
juang. Anak-anak yang terlahir dari keluarga
tidak mampu tidak berarti tidak bisa maju.
Siapa pun bisa menjadi orang kaya dan
sukses asalkan ia mau berusaha. Tak
terbilang jumlahnya orang yang sukses baik
sebagai pejabat, pengusaha, maupun bidang-
bidang lainnya yang dulunya berasal dari
keluarga tak mampu.

Karakter sebagai sosok kreatif yang
ditunjukkan oleh Ranterante Patola meski-
pun sangat sederhana tetapi dapat meng-
inspirasi. Seseorang disebut kreatif manakala
mampu berpikir dan melakukan sesuatu
untuk menghasilkan cara atau hasil baru dari
sesuatu yang telah dimiliki. Orang yang
kreatif dapat selalu berinovasi untuk
menghasilkan hal-hal baru sehingga bisa
selangkah lebih maju dari orang lain. Di
dunia ini tidak ada yang mustahil asalkan kita
mau bekerja keras. Hal ini penting agar sikap
optimis dapat selalu tumbuh dalam diri setiap
orang. Sesulitapa pun keadaan yang dihadapi
akan bisa diatasi jika ada rasa optimis dan
tidak pasrah pada keadaan. Daya kreativitas
mutlak diperlukan agar potensi alam yang
tersedia bisa dimanfaatkan untuk kesejah-
teraan dirinya dan orang lain.

Karakter tokoh Ranterante Patola
sebagai tokoh pekerja keras, ulet, dan
pantang menyerah patut dicontoh dan
menjadi inspirasi. Keberhasilannya men-
duduki jabatan tertinggi dalam masyarakat
diraihnya karena ia ulet dan mau bekerja
keras. Karakter ini bisa menjadi teladan agar

anak-anak tidak cepat putus asa dalam
menghadapi masalah. Banyak hal yang bisa
dilakukan asalkan ada kemauan. Keberhasil-
an yang dicapai bukan hanya untuk dirinya
sendiri, tetapi juga merupakan kebahagiaan
keluarga dan masyarakatnya. Karakter
sebagai pekerja keras sebagaimana yang
dimiliki oleh Ranterante Patola harus
dimiliki oleh anak-anak, karena ini akan
memacu kreativitas dan keinginan untuk
mendapatkan apa yang diinginkannya.
Seseorang yang memiliki karakter ini akan
tampil sebagai pribadi yang gigih, tidak
menyerah pada nasib atau keadaan, pantang
menyerah, dan tidak cepat berpuas diri.
Anak-anak bisa belajar dari karakter tokoh
Ranterante Patola mengenai kegigihannya
berusaha untuk mencapai keinginannya.

Kelebihan lain yang menarik dari tokoh
Ranterante Patola adalah kemampuannya
menjalin persahabatan dengan binatang-
binatang yang ada di sekitarnya. Persahabat-
an Ranterante Patola dengan para binatang
merupakan sebuah pelajaran penting
perlunya membina hubungan baik dengan
sesama makhluk hidup. Bukan hanya
manusia, binatang pun dapat memberikan
pertolongan pada saat-saat tertentu.

Karakter yang baik dimiliki pula oleh
tokoh istri dalam cerita Tau Kalumanyang
Nakasiasi amalakna. Kedermawanannya
selama di dunia membuat hidupnya bahagia
di akhirat. Semua tempat di surga bersedia
menerimanya. Sifat dermawan yang tumbuh
dalam diri anak akan mampu membentuknya
sebagai pribadi yang berjiwa sosial, murah
hati, dan peduli pada orang lain. Bagian yang
dialami oleh tokoh istri ini pula dapat
mengajarkan anak memahami bahwa semua
kebaikan yang ditanam di dunia akan dituai
di akhirat.

Selanjutnya dalam cerita Tau Kaluman-
yang na Kasiasi Amalakna, anak dikenalkan
dengan sosok tokoh yang buruk. Pengenalan
ini penting untuk mengajarkan pada anak di
dunia ini selalu ada orang yang berkarakter
baik dan ada pula yang jahat. Anak akan
mempunyai persiapan jika suatu waktu harus
berhadapan dengan orang yang berkarakter

159



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

buruk. Karakter tokoh orang kaya sebagai
orang yang rajin beribadah sangat pelit
merupakan wujud dari kepicikannya dan rasa
egois. Pada diri anak harus ditanamkan
bahwa keberadaan manusia di muka bumi ini
dituntut untuk bisa menjalin hubungan antara
manusia dengan penciptanya (hablum-
millah), manusia dengan manusia (hablum-
minannash), dan manusia dengan alam
(hablumminalalam). Hubungan manusia
dengan penciptanya dijaga dengan melak-
sanakan perintahnya dan menjauhi larangan-
nya. Hubungan manusia dengan sesamanya
dijaga dengan saling menolong, memperkuat
silaturahim, menolong yang membutuhkan,
dan sebagainya. Hubungan manusia dengan
alam dijaga dengan memanfaatkan alam
secara bijak. Ketiga hubungan ini harus
dijalankan secara seimbang karena jika
terjadi ketimpangan salah satu di antara
keduanya diabaikan maka timbul kekacauan
dan kondisi yang tidak harmonis. Hubungan
dengan sesama manusia dapat dipelihara
dengan berbagai cara seperti menolong
sesama ketika ada yang kesulitan, menjenguk
jika ada yang sakit, selalu menampakkan raut
muka yang baik saat bertemu dan sebagainya.
Sifat-sifat demikian harus ditanamkan dalam
diri anak dengan memberikan pandangan
sebagaimana yang dialami oleh kedua tokoh
yang ada dalam cerita. Jika menjadi orang
yang sama dengan tokoh orang kaya maka
hidupnya tidak akan tentram dan selamat
dunia akhirat. Di dunia ia akan dikucilkan
dari masyarakat dan di akhirat ditolak di
surga. Jika ia ditolak di surga maka tempatnya
adalah neraka. Sebaliknya, jika waktu hidup
diisi dengan rajin bersedekah maka di dunia
dan di akhirat senantiasa bahagia.

Cerita ini memberikan pelajaran penting
bagi anak-anak bahwa manusia harus senan-
tiasa berbagi. Dalam harta yang kita miliki
ada hak orang lain. Anak-anak diajarkan
untuk tidak meniru sifat kikir seperti yang
dimiliki oleh tokoh suami kaya sebab
kekikiran tokoh ini membuatnya kehilangan
rasa saling menyayangi, empati, dan kema-
nusiaan kepada sesama makhluk hidup.

160

IV. TANTANGAN DAN UPAYA
TRANSFORMASI CERITA
RAKYAT

Saat ini mengembalikan kebiasaan
bercerita atau mendongeng bukanlah
pekerjaan yang mudah mengingat banyaknya
tantangan yang harus dilalui. Tantangan bisa
datang dari orang tua sendiri. Dengan alasan
sibuk, capek dan tidak punya waktu ada
orang tua yang tidak menganggap kegiatan
bercerita sebagai kegiatan yang penting.
Oleh karena itu, sebaiknya orang tua harus
memiliki komitmen kuat untuk pembentukan
karakter yang lebih baik. Kesibukan,
kecapaian dan waktu sebaiknya tidak dijadi-
kan alasan untuk tidak menjadikan aktivitas
mendongeng sebagai kegiatan yang tidak
penting. Kesadaran orang tua untuk
mendidik anak secara baik sangat penting
dalam menentukan warna karakter anak.
Tantangan lainnya berasal dari daya tarik
yang ditawarkan oleh media televisi atau
permainan yang lebih modern dari gadget.
Demikian pula di bangku sekolah, aktivitas
bercerita tidak lagi dianggap aktivitas yang
penting dibandingkan banyaknya materi
yang harus diajarkan pada anak-anak.
Paradigma ini harus diperbaiki mengingat
besarnya manfaat yang bisa diperoleh dari
cerita rakyat. Kebiasaan mendongeng
seyogyanya ditumbuhkan kembali, baik di
sekolah maupun di rumah. Kegiatan
mendongeng di sekolah bisa dilakukan
sebelum memulai pelajaran dan kegiatan
mendongeng di rumah bisa dilakukan
sebelum anak tidur. Waktu yang dibutuhkan
pun tidak terlalu lama dibandingkan manfaat
yang bisa dirasakan. Oleh karena itu, seorang
guru harus selalu meningkatkan kompetensi-
nya dengan lebih banyak menguasai berbagai
macam cerita. Pemanfaatan properti yang
bisa dijadikan alat peraga harus menjadi
kreativitas guru agar penyampaian materi
cerita bisa lebih menarik. Lagu-lagu atau
pertanyaan ringan di sela-sela penyampaian
dongeng dapat ditampilkan karena membuat
kegiatan ini bisa lebih menarik sehingga anak
bisa betah dan termotivasi untuk mendengar-



Cerita Rakyat Makassar Sebagai Media Pembentukan Karakter (Rahmawati)

kan dongeng sampai tuntas.

Selain itu, upaya transformasi cerita
rakyat dalam bentuk yang lebih menarik
dalam konteks kekinian harus dilakukan jika
tidak ingin cerita rakyat tergerus dan
terkepung dengan dongeng-dongeng dari
luar. Berbagai upaya transformasi antara lain:

a. Cerita rakyat dapat dikemas dalam bentuk
bentuk komik atau cerita bergambar.
Kemasan (sampul) dan warna yang indah
dapat menarik perhatian anak untuk
membacanya.

b.Menulis ulang dengan menggunakan
bahasa yang baik dan menerbitkan cerita
rakyat dalam bentuk buku sehingga
masyarakat dapat dengan mudah
mengaksesnya.

c. Cerita rakyat dapat menjadi inspirasi
dalam penulisan naskah film, cerita anak,
naskah drama, maupun film animasi dan
film kartun.

d. Transformasi cerita rakyat ke dalam
bentuk audio-visual sehingga dapat
menjadi tontonan hiburan bagi anak-anak.

V.PENUTUP

Cerita rakyat Makassar merupakan
kekayaan sastra yang sangat efektif sebagai
media untuk membentuk karakter. Melalui
karakter tokoh cerita, anak-anak dapat
mengenali dan mengidentifikasi sikap dan
perilaku yang baik dan yang buruk. Karakter
positif yang patut diteladani dari tokoh cerita
tersebut meliputi kreatif, kerja keras, ulet,
optimis, dermawan, dan pantang menyerah.
Karakter ini penting agar anak dapat tumbuh
menjadi pribadi tangguh dan mampu
bertahan menahan gempuran dan pergeseran
zaman. Adapun karakter buruk yang dapat
menjadi bahan perbandingan yang harus
dihindari meliputi sifat kikir, dan
meterialistis. Tokoh cerita yang berkarakter
buruk memerlukan penjelasan dan
pengertian dari orang-orang dewasa di
sekitar anak.

Cerita rakyat sebagai warisan leluhur
patut mendapat perhatian dari berbagai pihak
terutama untuk kelestariannya. Upaya
inventarisasi, penelitian, dan penerbitan
cerita rakyat harus dilakukan secara
terencana dan berkelanjutan. Cerita rakyat
harus dipublikasikan lagi dengan lebih intens
agar semakin banyak orang yang bisa
membacanya. Selain melalui penerbitan,
cerita rakyat dapat pula ditransformasi ke
dalam berbagai bentuk yang lain seperti

cerita anak, komik, animasi, naskah drama, tayangan film, sinetron, dan sebagainya.

DAFTAR PUSTAKA

Bascom, W.R., 1965. “The Forms of Folklor: Prosa Narrative”, dalam Alan Dundes (Ed). The
Study of Folklor (hlm. 3-20) Englewood Cliffts, N.J. Prentice Hall Inc.
Brunvand, J. H., 1968. The Study of American Folklor-An Introducton. New York: W.W.

Norton & Co-Inc.

Danandjaja, J., 1997. Folklor Indonesia, Ilmu Gosip, Dongeng, dan lain-lain. Jakarta: Pustaka

Utama Grafiti.

Endraswara, S., 2003. Metodologi Penelitian Sastra. Yogyakarta: Pustaka Utama.

Fananie, Z.,2002. Telaah Sastra. Surakarta. Universitas Muhammadiyah Surakarta.

Ibrahim dkk., 2013. Pembentukan Karakter Negatif dalam Cerita Rakayat Terpilih.
Proceeding Congress Of Asian Folklor: Folklor dan Folklife dalam kehidupan

Modern. Yogyakarta: Ombak.

Nensilianti, 2012. Sistem Klasifikasi Prosa Naratif Makassar: Studi Komparatif. Program
Pascasarjana Universitas Hasanuddin. Disertasi (tidak terbit).

Pamungkas, S., 2012. Bahasa Indonesia dalam berbagai Persepektif dilengkapi dengan
Teori, Aplikasi, dan Analisis Penggunaan Bahasa Indonesia saat ini. Yogyakarta:

161



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

Andi.

Poerwanti, E., 2011. Meretas Nilai-nilai Moral dan Pendidikan Karakter dalam naskah
Wulangreh dan Wedhatama. Makalah disajikan dalam Kongres Berbahasa Jawa V,
Provinsi Jawa Timur, Surabaya 29 November 2011.

Pustaka-Pandani-Web. 1d//2013/03/ Pengertian-Karakter.html. Diakses 20 Juni 2015.

Rohman, S.,2012. Pengantar Metodologi Pengajaran Sastra. Yogyakarta: Arr-Ruzz: Media.

Sudjiman, P., 1998. Memahami Cerita Rekaan. Jakarta: Pustaka Jaya.

Sugono, D. dkk., Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Gramedia.

www. Salimah. or. id/Urgensi-Dongeng-untuk-Pembentukan-Karakter-Anak. Diakses 10
Juni 2015.

Wahid, S., 2007. Manusia Makassar. Makassar: Refleksi.

Wellek, R. dan Austin Warren, 1993. Teori Kesusasteraan. Diindonesiakan oleh Melani
Budianta dari buku Theory of Literature: Jakarta: Gramedia.

162



Fungsi Legenda Asal Mula Rumah Balug Pada Masyarakat Dayak Bidayuh (Bambang H. Suta Purwana)

FUNGSI LEGENDA ASAL MULA RUMAH BALUQ PADA
MASYARAKAT DAYAK BIDAYUH DI KALIMANTAN BARAT

Bambang H. Suta Purwana

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jalan Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
E-mail: bambangsuta@ymail.com

Naskah masuk: 06-08-2015
Revisi akhir: 05-10-2015
Disetujui terbit: 10-10-2015

THE FUNCTIONS OF THE BALUQ HOUSE LEGEND UPON DAYAK
BIDAYUH SOCIETY IN WEST KALIMANTAN

Abstract

Most Dayak Binayuh communities live in the borders between Indonesia and Sarawak Malaysia.
Administratively, the areas where they live belong to either Indonesia or Sarawak districts. So }/[’ar; there
are fewer studies about Dayak Bidayuh culture. One of the almost extinct cultural aspects which gain
less attention from scholarly works is their oral tradition. It is therefore, this fc‘zfer aims to study the
functions of the Dayak Bidayuh's Balug house legend. Information provided here was based on
primary data from interview with their traditional ?eaders whereas secondary data was elaborated
from library research. Accordingly, the data was analyzed by using descriptive qualitative techniques.
The result of this study shows that the legend of Baluq house has important functions towards Dayak
Bidayuh people's lives in becoming fundamental construction of identity and unity symbols.

Keywords: borders, oral tradition, legend, identity, unity symbols
Abstrak

Komunitas-komunitas orang Dayak Bidayuh banyak berada di wilayah perbatasan Indonesia
dengan Sarawak Malaysia. Mereka berada di wilayah Indonesia maupun Sarawak. Sampai saat ini
sangat sedikit studi tentang aspek-aspek kebudayaan Dayak Bidayuh. Salah satu aspek kebudayaan
yang hampir punah dan tidak mendapat perhatian dalam studi tentang kebudayaan Dayak ac%zlah
tradisi lisan mereka. Kajian tentang fungsi legenda asal mula rumah Baluq ini berdasarkan data
primer hasil wawancara dengan pimpinan adat Dayak Bidayuh dan dilengkapi data sekunder dari
studi kepustakaan. Data dianalisis dgngan teknik deskriptif kualitatif. Hasil studi ini, legenda asal
mula rumah Balug memiliki fungsi penting dalam kehidupan orang Dayak Bidayuh yakni memberikan

dasar konstruksi simbol identitas dan persatuan orang Dayak Bidayuh.

Kata kunci: perbatasan, tradisi lisan, legenda, simbol identitas dan persatuan

I. PENDAHULUAN

Dayak Bidayuh merupakan nama
kelompok sub suku Dayak yang mendiami
wilayah perbatasan Kalimantan Barat dengan
Sarawak Malaysia. Pemukiman kelompok
suku Dayak Bidayuh tersebar luas di wilayah
negara Indonesia dan Malaysia. Sebelum
terbentuk teritori negara Indonesia maupun
Malaysia, kelompok sub suku Dayak yang
termasuk dalam kelompok Dayak Klemantan
yang juga merupakan bagian dari kelompok
Dayak Ribunic atau Jangkang ini memang
sudah memiliki wilayah adat pemukiman

yang tersebar di wilayah Bau dan Jagoi
Sirikin yang sekarang menjadi wilayah
negara Malaysia dan Jagoi Babang di wilayah
Indonesia. Bidayuh juga merupakan istilah
untuk menyebut kolektivitas atau pengelom-
pokan beberapa sub suku Dayak Darat di
Sarawak Malaysia. Pada jaman pemerintahan
kolonial, kelompok Dayak Bidayuh lebih
dikenal dengan nama Land Dayak atau
Dayak Darat karena berdasarkan lokasi
pemukiman orang Dayak Bidayuh yang
berada di wilayah pedalaman, hulu-hulu
sungai dan dataran tinggi.'

! Lisyawati Nurcahyani,Dayak Bidayuh dan PGRS/Paraku: Kehidupan Dilematis Masyarakat Perbatasan Indonesia Malaysia (1963-

1970).(Pontianak: STAIN Pontianak Press, 2011), hlm, 13.

163



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

Pengkajian tentang aspek-aspek
kebudayaan Dayak Bidayuh menjadi penting
karena letak permukiman kelompok sub suku
Dayak Bidayuh yang berada di perbatasan
negara. Berada di wilayah Kalimantan Barat,
lokasi tempat tinggal mereka berbatasan
langsung dengan Sarawak Malaysia. Apabila
ada pertanyaan mengenai suku Dayak
Bidayuh diajukan pada orang Sarawak di
Malaysia, maka kemungkinan besar mereka
akan segera paham. Kelompok sub suku ini
merupakan kelompok suku bangsa Dayak
nomer dua terbanyak di negara bagian
Sarawak, setelah Dayak Iban. Pada saat ini,
lokasi permukiman sebagian besar orang
Dayak Bidayuh di Indonesia masih termasuk
kategori “terpencil”. Namun sejatinya,
wilayah mereka hanya sulit diakses dari
wilayah lain di Indonesia, karena melalui
jalur resmi maupun jalur tak resmi, akses ke
Sarawak sangat terbuka. Jaringan kekerabat-
an, aktivitas saling kunjung dan perekonomi-
an lintas negeri berjalan deras pada
masyarakat perbatasan ini. Pengkajian
mengenali Indonesia pada masyarakat Dayak
Bidayuh di perbatasan, sangat penting
dilakukan karena merekalah garda terdepan
Indonesia di mata luar negeri.”

Pengkajian tentang aspek-aspek tertentu
dari kebudayaan sub suku Dayak Bidayuh
juga penting karena sampai saat ini relatif
sedikit literatur atau publikasi mengenai suku
Dayak ini.’ Sujarni Alloy, seorang peneliti
senior dari Institut Dayakologi, menyatakan
bahwa penelitian tentang Dayak Bidayuh
masih terbilang langka jika dibandingkan
dengan kelompok Dayak Iban, Kayaan, juga
Dayak Kanayatn. Padahal kelompok suku
Dayak Bidayuh ini penyebarannya di
Kalimantan Barat cukup besar. Oleh karena
masih kurangnya penelitian terhadap
kelompok suku ini, maka tidak mengheran-

2

kan bilamana banyak yang belum
mengetahui asal-usul Dayak Bidayuh.”

Kajian mengenai suku Dayak Bidayuh
di kancah etnografi maupun ilmu lain di
Indonesia belum cukup banyak dan populer.
Dalam konteks multikulturalisme yang
tengah menggelora mensyaratkan pemaham-
an atas latar belakang budaya sebagai pokok
utama interaksi sosial yang bermartabat.
Setelah itu barulah bicara soal apresiasi atas
kelompok sosial dengan latar belakang
budaya lain. Bagaimana bisa memberikan
apresiasi apabila tidak ada data atau deskripsi
tentang keberadaan satu suku bangsa di
negeri ini? Sesederhana dan seterbatas
apapun upaya untuk menghadirkan data dan
deskripsi mengenai suatu suku bangsa di
Indonesia tetap merupakan sesuatu yang
penting.’

Salah satu aspek kebudayaan Dayak
yang hampir punah dan tidak memperoleh
perhatian yang cukup dalam studi mengenai
masyarakat dan kebudayaan Dayak adalah
tradisi lisan orang Dayak. Stepanus
Djuweng, peneliti senior di Institut
Dayakologi di Pontianak mengatakan:
“...tradisi lisan sudah semakin dipinggirkan
dan bahkan terlupakan”. Mengutip pendapat
John D. Waiko, tradisi lisan adalah landasan
kesadaran diri dan otonomi suatu komunitas
ketika mereka berinteraksi dengan ling-
kungannya. Dengan demikian, jika peranan
tradisi lisan itu tergeser, terpinggirkan dan
terlupakan, maka kesadaran diri, otonomi
dan identitas masyarakatnya juga akan
tersingkirkan.” Menurut James Dananjaya,
tradisi lisan adalah sebagian dari kebudayaan
yang penyebarannya melalui tutur kata atau
lisan, mencakup cerita rakyat, teka-teki,
peribahasa dan nyanyian rakyat.’

Semiarto Aji Purwanto, “Kata Pengantar: Makna dan Fungsi Arsitektur Tradisional Dayak Bidayuh,” dalam Sudiono; Wilis
Maryanto; Ikhsan, Arsitektur Tradisional Rumah Dayak Bidayuh Kalimantan Barat.(Jakarta: Direktorat Jenderal Nilai Budaya, Seni dan

Film, Departemen Kebudayaan dan Pariwisata, 2009), hlm. xii.
* Ibid him.xii.

¢ Sujarni Alloy, “Menelusuri Jejak Bidayuh-2,” Kalimantan Review No. 131/Th.XV/Juli. (Pontianak: Institut Dayakologi, 2006), him.

41.
s Purwanto, op.cit., hlm.xii.

¢ Stepanus Djuweng, “Kata Pengantar,” dalam Stepanus Djuweng; Nico Andasputra; John Bamba; Edi Petebang, Tradisi Lisan Dayak
Yang Tergusur dan Terlupakan. (Pontianak: Institut Dayakologi, 2003), him. ix-x.

7 James Dananjaya, Folklor Indonesia. (Jakarta: Pustaka Utama Grafiti, 1991), hlm. 5.

164



Fungsi Legenda Asal Mula Rumah Balug Pada Masyarakat Dayak Bidayuh (Bambang H. Suta Purwana)

Tradisi lisan Dayak Bidayuh yang
berupa cerita rakyat semakin terpinggirkan
dan terlupakan. Hanya sedikit orang Dayak
Bidayuh yang masih memahami dengan baik
tradisi lisan tersebut yakni generasi tua
khususnya para pemuka adat. Tulisan ini
bertujuan mengungkap tradisi lisan berupa
mite dan legenda yang dimiliki oleh orang
Dayak Bidayuh serta keterkaitan tradisi lisan
dengan ritual adat mereka. Legenda Asal
Mula Rumah Balug dituturkan langsung
dalam bahasa Dayak Bidayuh oleh
Timanggokng Amin, Ketua Adat Desa Hli
Buei, Kecamatan Siding, Kabupaten
Bengkayang, Kalimantan Barat dalam
wawancara pada bulan Agustus 2014 dan
dibantu penterjemah Diki Suprapto, tokoh
adat masyarakat Dayak Bidayuh sekaligus
Ketua Dewan Adat Dayak Kecamatan
Siding. Dari hasil wawancara tersebut
diperoleh gambaran keterkaitannya Legenda
Asal Mula Rumah Balug dengan tradisi dan
sistem ritual agama “asli” orang Dayak
Bidayuh. Data primer dan data sekunder dari
hasil studi kepustakaan dianalisis dengan
teknik deskriptifkualitatif.

II. KOMUNITAS ADAT DAYAK
BIDAYUH

A. Asal-Usul Orang Bidayuh

Bidayuh adalah istilah kolektif untuk
mengelompokkan beberapa sub suku Dayak
Darat di Sarawak, Malaysia dan sub suku
Dayak Bidayuhik yang tersebar di beberapa
kabupaten di Kalimantan Barat. Pada masa
kolonial, kelompok ini lebih dikenal dengan
nama 'Land Dayak' atau 'Dayak Darat'. Istilah
ini digunakan untuk membedakan mereka
dari orang Iban yang biasa disebut 'Sea
Dayak' atau 'Dayak Laut'. Istilah Land Dayak
semata-mata didasarkan atas lokasi
pemukiman mereka yang sebagian besar
berada di daerah pedalaman, hulu-hulu
sungai dan dataran tinggi.® “Bidayuh”

8

(Pontianak: Institut Dayakologi, 2005), hlm. 59.

literally means “people of” (bi) “the land/
hill” or “interior” (dayuh).’

Subsuku Dayak Bidayuh merupakan
kelompok suku Dayak kedua terbesar di
Sarawak Malaysia dan terbesar ketiga di
Kalimantan Barat setelah Ibanik dan
Kanayatn yang tersebar di beberapa
kabupaten seperti Kabupaten Sanggau,
Sekadau, Bengkayang dan Ketapang. Dasar
kategorisasi pengelompokan subsuku Dayak
Bidayuh tersebut berdasarkan karakteristik
budaya, adat istiadat dan bahasa-bahasa yang
dituturkan serta legenda-legenda yang masih
dijumpai di beberapa subsuku Dayak di
Sarawak dan Kalimantan Barat. Berdasarkan
legenda-legenda yang masih hidup di
komunitas-komunitas Dayak Bidayuhik
diceritakan bahwa '"Tanah Tampun Juah' yang
terletak di pedalaman Sungai Hulu Sekayam,
tepatnya sekitar 2 km dari Kampung
Segumon sebelah utara Kabupaten Sanggau.
Namun, berbeda dengan pengakuan
kelompok Bidayuhik di Sarawak Malaysia.
Subsuku Dayak Bidayuh di Sarawak
Malaysia merasa berasal dari pegunungan
Sungkung, suatu kawasan di sekitar
pegunungan Niut Kabupaten Sanggau
Kalimantan Barat. Mereka juga mengaku
bahwa nenek moyang mereka berasal dari
Tampun Juah. Dari cerita yang dikumpulkan
bahwa di 'Tampun Juah' pernah dihuni
berbagai kelompok subsuku Dayak, terutama
Dayak Bidayuh dan Ibanik. Meskipun tidak
jauh dari kawasan Tampun Juah, telah hidup
juga sekelompok orang Dayak yang diyakini
lebih dahulu bermukim yaitu orang
Sungkung atau juga dikenal 'Bi Sikukng'
yang umumnya bermukim di hulu sungai
Sekayam."

Istilah 'Tampun Juah' yang pada
akhirnya menjadi sebuah nama tempat yang
dianggap keramat bagi kelompok suku
Dayak Bidayuh dan juga Ibanik karena
kesejarahannya. Istilah 'Tampun Juah'
muncul berawal dari sebuah peristiwa

Albertus, “Gawai Tikurok: Perayaan kepala musuh Dayak Bidayuh di Sarawak”, Kalimantan Review No.117/Th.XIV/Mei.

’ Liana Chua, The Christianity of Culture: Conversion, Ethnic Citizenship, and The Matter of Religion in Malaysia Borneo. (New York:

Palgrave MacMillan, 2012}, him. 36.
" Alloy, Op.cit,hlm. 41.

165



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

perzinahan seorang anak gadis dengan
pemuda kakak beradik anak kepala kampung
yang bernama Juah dan bermukim di hulu
Sungai Sekayam. Dalam sistem tata nilai
masyarakat Dayak, perzinahan kakak
beradik saudara sekandung merupakan
perbuatan yang sangat aib dan harus
dihukum mati yang disebut hukuman
Tampun. Kedua insan ini diikat pada sebuah
ranting kayu dalam posisi telanjang dan
saling berhadapan dengan posisi wajah laki-
laki dihadapkan pada kemaluan perempuan
dan begitu juga sebaliknya. Setelah itu,
kedua insan ini diranjam sampai mati dan
dihanyutkan ke sungai. Untuk mengenang
peristiwa tragis tersebut, setelah Juah kepala
kampung tersebut meninggal, kampung
tersebut dinamai Tampun Juah. Tanah
Tampun Juah adalah tempat keramat, tanah
leluhur dan asal usul suku Bidayuhik."

Versi lain dari tradisi lisan orang Dayak
Bidayuh, asal usul nenek moyang mereka
bernama Siang Nuk Nyinukng berasal dari
Sungkung di Gunung Sijakng Singulikng,
Kabupaten Bengkayang. Keturunan Siang
Nuk Nyinukng menyebar di berbagai daerah,
salah satu keturunan Siang Nuk Nyinukng
yang bernama Lipot Limang pindah ke
daerah Sibuyjit, Kecamatan Siding, Kabu-
paten Bengkayang. Anak-cucu Lipot Limang
inilah yang menurunkan komunitas sub suku
Dayak Bidayuh yang mendiami Desa Hli
Bue di Kecamatan Siding, Kabupaten
Bengkayang.”

B.Persebaran Komunitas Orang Bidayuh
di Malaysia dan Kalimantan Barat

Di Kalimantan Barat, kelompok suku
Dayak Bidayuh adalah kelompok suku
terbesar ketiga setelah Ibanik dan Kanayatn.
Permukiman kelompok suku Dayak Bidayuh
ini umumnya tersebar di Kabupaten
Sanggau, Sekadau, Bengkayang dan
Ketapang di wilayah Kalimantan Barat serta
Sarawak, Malaysia. Pemetaaan daerah

" Ibid.

persebaran kelompok suku Dayak Bidayuh
ini berdasarkan karakteristik budaya, adat
istiadat atau tradisi, bahasa yang dituturkan
dan legenda-legenda yang masih dijumpai
dalam budaya subsuku Dayak."

Dari tradisi lisan, sub suku Dayak
Bidayuh berasal dari Tamong sebuah
kampung di dekat Gunung Niut, kemudian
menyebar ke Sungkung dan kemudian ke Bau
wilayah Malaysia dan akhirnya ke Jagoi
Babang wilayah Kabupaten Bengkayang
Kalimantan Barat. Dengan melihat proses
penyebarannya, sub suku Dayak Bidayuh
yang ada di Malaysia merupakan satu rumpun
dengan sub suku Dayak Bidayuh yang ada di
Kalimantan Barat. Sebagai 'saudara
serumpun’, kehidupan saudara mereka di
Malaysia jauh lebih beruntung karena mereka
memperoleh pelayanan kesehatan yang lebih
baik, sarana transportasi, pendidikan,
kesempatan kerja dan standar kehidupan
yang jauh lebih baik. Tidak dapat dipungkiri
dengan adanya kesenjangan sosial ekonomi
yang demikian mencolok ini membuat
masyarakat sub suku Dayak Bidayuh
mengalami kehidupan yang dilematis. Pada
satu sisi warga sub suku Dayak Bidayuh di
Kalimantan Barat mempunyai keinginan
untuk maju, sejahtera dan berpendidikan
seperti saudara serum-punnya di Malaysia,
namun di sisi lain mereka tidak dapat
mengorbankan negara, tanah dan hutan di
mana mereka lahir dan hidup selama ini. Isu
tentang keinginan mereka untuk pindah
kewarga-negaraan sudah ada sejak lama,
namun pada kenyataannya hampir sebagian
besar warga masyarakat Dayak Bidayuh
masih bertahan di Indonesia walaupun dalam
kondisi yang memprihatinkan. "

Dayak Bidayuh adalah kelompok
egalitarian namun mereka terdiri dari
beberapa kelompok yang dibedakan
berdasarkan dialek bahasa kelompoknya.
Orang Bidayuh secara tradisional merupakan
petani subsisten, peladang, petani padi

" Sudiono dkk, Arsitektur Tradisional Rumah Dayak Bidayuh Kalimantan Barat.(Jakarta: Direktorat Jenderal Nilai Budaya, Seni dan

Film, Departemen Kebudayaan dan Pariwisata, 2009), hlm. 38-39.
" Alloy, op.cit., him. 41.

“ Ibid., hlm.2-3.

166



Fungsi Legenda Asal Mula Rumah Balug Pada Masyarakat Dayak Bidayuh (Bambang H. Suta Purwana)

namun juga membudidayakan tanaman
komersial seperti merica, kakao, karet, kopi
dan tanaman kelapa sawit yang memberikan
kontribusi besar bagi pendapatan dan standar
kehidupan ekonominya. Pada umumnya
orang Dayak Bidayuh beragama Kristen
Anglikan, namun mereka masih memper-
tahankan kepercayaan asli, tradisi dan adat."

Khusus untuk wilayah Kecamatan
Siding, Kabupaten Bengkayang, komunitas-
komunitas orang Dayak Bidayuh ini berada
di Desa Sungkung, Tamong, Tawang,
Tangguh, Hli Buei dan Siding. Di wilayah
Kecamatan Jagoi Babang, komunitas orang
Dayak Bidayuh berada di Desa Jagoi
Babang, Kindau, Sejarau dan Sei Takik.
Sedangkan di wilayah Kecamatan Seluas,
komunitas orang Dayak Bidayuh berada di
Desa Bengkawan.

C. Orang Dayak Bidayuh Liboy

Suku Dayak Bidayuh adalah salah satu
subsuku Dayak yang bermukim di wilayah
perbatasan Bau Sarawak yang masih berada
di wilayah Kabupaten Bengkayang.
Kelompok masyarakat yang tinggal di
perbatasan Indonesia dan Sarawak Malaysia
ini secara umum dikelompokkan dalam
rumpun Bidayuhik. Di Malaysia kelompok
Bidayuhik masih dibagi lagi menjadi
beberapa subsuku, yaitu Bukar-Sadong, Bau-
Jagoi, dan Biatah. Salah satu kelompok dari
Dayak Bidayuh adalah Dayak Jagoi, wilayah
penyebaran Dayak Jagoi terdapat di lima
kampung dalam Kecamatan Jagoi Babang.
Kelima kampung tersebut adalah Kampung
Jagoi Babang, Jagoi Take', Jagoi Sijaro, Jagoi
Kindau dan Jagoi Belida'. Bahasa Bidayuh
bukanlah bahasa yang homogen tetapi masih
terdiri dari beberapa bahasa lagi dengan
tingkat kesepahaman yang berbeda. Kelom-
pok Dayak Bidayuh Jagoi ini menurut sensus
tahun 2001 berjumlah 3.305 jiwa yang terdiri
dari 703 kepala keluarga."®

Sejarah asal-usul Dayak Bidayuh Jagoi
tidak mudah diketahui dengan pasti, satu

versi sejarah lisan menyebutkan bahwa
nenek moyang mereka dahulu berasal dari
wilayah pegunungan sekitar Jagoi. Letaknya
di sebelah barat dari Kampung Jagoi
sekarang, yaitu di pegunungan yang
membatasi wilayah Sarawak dan Kalimantan
Barat. Jagoi Babang artinya 'ayam jantan'
atau 'ayam jago'. Istilah ini dipakai untuk
menyebut orang Jagoi sebagai orang yang
perkasa. Dari sejarah lisan, suku Jagoi
termasuk suku yang tangguh terutama dalam
menghadapi musuh mereka pada zaman
dahulu. Pemukiman suku Dayak Bidayuh
Jagoi pada mulanya berada di tepi pantai.
Namun setelah kedatangan kelompok orang
Iban yang menyerang perkampungan
mereka, membunuh dan menjadikan mereka
budak. Mereka yang selamat kemudian
melarikan diri ke hutan dan membangun
perkampungan di puncak-puncak bukit,
hulu-hulu sungai, dan tepi-tepi jurang yang
sangat sukar didatangi oleh orang luar.
Daerah sekeliling mereka dipagar dengan
banyak jebakan untuk mengamankan
kampung mereka agar tidak mudah diserang
oleh orang luar. Dengan demikian, pada saat
ini tidak mengherankan apabila banyak
perkampung-an orang Dayak Bidayuh yang
terletak di kawasan pegunungan dan dataran
tinggi.”

Salah satu subsuku Dayak Bidayuh yang
cukup terkenal adalah Dayak Liboy, dalam
literartur lain dan dokumen lain sering
disebut Hli Buei, adalah salah satu subsuku
Dayak yang bermukim di anak sungai
Sekumba. Kampung utama orang Liboy atau
Hli Buei adalah Kampung Sebuyjit yang dapat
ditempuh sekitar dua jam perjalanan lewat
sungai dengan naik speed-boat. Sesudah itu
perjalanan dilanjutkan lewat darat dengan
berjalan kaki selama setengah jam. Bahasa
yang dituturkan oleh subsuku Dayak Liboy
adalah bahasa Liboy. Bahasa ini tergolong
dalam rumpun bahasa Bidayuhik. Dengan
menggunakan penggolongan menurut bahasa
yang mereka pakai, suku ini dapat disebut
suku Dayak Bidayuh. Wilayah persebaran

¥ OoiKeat Gin, The A to Z of Malaysia.(Singapore & Malaysia: Sacrecrow Press, 2009), him. 36.

' Alloy dik.,0p.cit., him. 134-135.

Y Ibid, him.135.

167



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

orang Dayak Liboy berada di beberapa
kampung yakni Sebujit, Kapot, Betung,
Kadik, Sepopi, Lawang, dan Merendeng.
Jumlah sub Dayak Liboy berjumlah sekitar
1.151 jiwa. Menurut hasil sensus tahun 2001.
Subsuku Dayak Liboy merupakan penduduk
asli yang mula-mula menghuni perkam-
pungan Dayak Liboy ini. Pada awal mulanya,
mereka tinggal di Kampung Sebujit Lama
yang terletak di dataran tinggi, sekitar dua
jam perjalanan dari Kampung Sebujit
sckarang dan kemudian menycbar ke
beberapa kampung di sekitarnya."” Di
Kampung Sebujit inilah terdapat rumah
Balug, suatu bangunan yang disucikan dan
menjadi pusat penyelenggara-an ritual
Nibakngyang meclibatkan warga Dayak
Bidayuh Liboy yang berada di wilayah
Kecamatan Siding, Kabupaten Bengkayang.

ITIT. FUNGSI LEGENDA ASAL MULA
RUMAH BALUQ

A.Legenda Asal Mula Rumah Balug

Pada suatu hari seorang leluhur yang
bernama Kiangli'i membunuh seorang
panglima musuh yang sakti, kepala musuh
yang sudah dikayau atau dipotong tersebut
dibiarkan tergeletak begitu saja di hutan.
Pada malam harinya, Kianglii bermimpi
melihat kepala musuh tersebut berteriak-
teriak meminta dimandikan dan dibangunkan
suatu bangunan rumah yang tinggi untuk
menyimpan kepala musuh itu. Jika pesan
mimpi ini tidak dilaksanakan, roh musuh
kayau yang sakti itu tidak tenang dapat
berpotensi mengganggu kedamaian kehidup-
an warga masyarakat dan keturunannya.
Setelah tengkorak kepala musuh kayau
dimandikan dalam ritual Nibakng dan
disimpan di rumah Balug, tidak terdengar
lagi suara orang menangis dari tengkorak
kayau tersebut. Inilah latar belakang cerita
rakyat mengapa leluhur orang Dayak
Bidayuh membangun rumah Balug dan
menyelenggarakan upacara Nibakng.

"® " Ibid, him. 225,
19

Sudiono dkk, op.cit., hlm. 38-39.

B.Rumah Balug

Rumah adat balug adalah rumah
panggung berbentuk bulat berdiameter
sekitar 10 meter. Bentuk rumah balug yang
tinggi dan bulat ini konon merupakan
keinginan ruh dari tengkorak kepala musuh
kayau. Ruh tengkorak kepala musuh kayu itu
meminta dihormati dengan cara ditempatkan
pada suatu bangunan yang berbeda dengan
tempat tinggal manusia pada umumnya. Ruh
itu meminta dibuatkan bangunan rumah
berbentuk bulat dan bertiang tinggi dengan
tujuan agar dekat keberadaannya dengan
Tipak Iyakng (Tuhan). Pondasi rumah balug
terbuat dari kayu belian bulat dengan panjang
7,62 meter. Bangunan ini memiliki atap yang
berbentuk kerucut (payukng samai) yang
mengandung makna melindungi seluruh
warga masyarakat dan memiliki empat buah
jendela yang menghadap ke arah empat
penjuru mata angin, hal ini bermakna peng-
gambaran kehidupan alam semesta yakni
adanya terbit serta tenggelamnya matahari,
adanya siang dan malam. Bangunan rumah
balug yang tinggi ini menggambarkan
kamang triyuh atau suatu kedudukan yang
terhormat. Rumah balug bagi komunitas
orang Dayak Bidayuh Hli Buei merupakan
tempat pelaksanaan upacara nibakng dan
juga sebagai tempat menyimpan tengkorak
manusia hasil dari kayau dan benda-benda
pusaka yang merupakan peninggalan nenek
moyang atau leluhur mereka. Rumah balug
juga digunakan sebagai tempat peradilan
adat anahila teriadi nermasalaha
perseli
komur

Gambar kiri: Rumah balug tempat pelaksanaan
upacara nibakng.m Gambar kanan: Timanggokng

* Sumberfoto: http://ilmupengetahuanunik blogspot.com/2012/02/bengkayang-regency-highlights.html

168



Fungsi Legenda Asal Mula Rumah Balug Pada Masyarakat Dayak Bidayuh (Bambang H. Suta Purwana)

Amin, Ketua Adat Komunitas Dayak Bidayuh Desa
HliBuei, Kecamatan Siding, Kabupaten Bengkayang

Tiang-tiang penyangga bangunan
rumah balug berjumlah 22 buah tiang dari
kayu belian. Empat buah tiang induk
memiliki tinggi dari tanah sampai ke kaki
atap sepanjang 8,45 meter. Fungsi empat
tiang induk ini adalah sebagai penyangga
tempat penyimpanan tengkorak musuh
kayau. Keempat buah tiang ini tidak boleh
bersambung karena keempat tiang tersebut
melambangkan hubungan vertikal dengan
Tapak Iyakng (Tuhan) dalam konsepsi agama
adat komunitas orang Dayak Bidayuh.
Apabila mereka akan melakukan suatu
kegiatan yang sangat penting seperti akan
maju berperang maka keempat tiang tersebut
diberi lumuran minyak dan digoyang sebagai
lambang peneguhan niat dengan disertai
harapan agar keinginan mereka direstui oleh
Tipak Iyakng. Tiang sebanyak 22 buah
merupakan penyesuaian bentuk bundar dari
rumah balug. Tinggi dari setiap tiang dari
tanah sampai dengan lantai adalah 7,65
meter, jarak antar tiang adalah 1,70 meter.
Dalam struktur rumah balug terdapat tangga
untuk naik menuju ruangan di atas tempat
menyimpan segala jenis benda pusaka
komunitas Dayak Bidayuh. Tangga terbuat
dari kayu belian dengan panjang 7,35 meter
dan berdiameter 0,50 meter. Tangga kayu
belian ini diberi lekukan yang berfungsi
sebagai anak tangga, terdapat 19 buah anak
tangga dan jarak antar anak tangga sekitar 22
cm. Di sebelah kanan dan kiri tangga terdapat
tiga batang bambu atau alies yang berfungsi
sebagai pegangan tangan.”

Rumah baluq seperti yang ada di Desa
Hli Buei, Kecamatan Siding, Kabupaten
Bengkayang juga terdapat di komunitas
orang Dayak Bidayuh yang tinggal di
wilayah Sarawak Malaysia yakni di
Trenggos, Sirian, Bungklawit dan Jagoi
Jawit. Bentuk dan fungsi rumah balug bagi
komuni-tas orang Dayak Bidayuh di
Malaysia tidak jauh berbeda dengan yang ada

' Ibid, hlm. 4142,
22

di Desa Hli Buei, Indonesia.

Rumah adat Balug di Desa Hli Buei ini
pada awal dasa warsa 1970-an hampir
dihancurkan karena instruksi seorang
pewarta agama Kristen kepada para jemaat-
nya karena dianggap simbol tahayul dan
bertentangan dengan ajaran agama. Pada
masa itu di wilayah perbatasan Kalimantan
Barat dengan Sarawak Malaysia sedang
gencar dilaksanakan upaya penumpasan
gerakan komunisme secara militer terhadap
Pasukan Gerilya Rakyat Sarawak / Pasukan
Rakyat Kalimantan Utara atau PGRS/Paraku
serta membasmi ideologi komunisme yang
diduga tersebar pada warga masyarakat.
Dalam pandangan aparat pemerintah,
penanaman ajaran agama merupakan cara
yang paling baik untuk menangkal penyebar-
an faham komunisme di daerah perbatasan.

Masih dalam konteks kecurigaan
ﬁemermtah Indonesia melalui alat

ekuasaam?iya yaitu militer, kira-kira
satu dekade setelah itu, Kadarusno
(Gubernur Kalimantan Barat masa itu)
menginstruksikan kepada gereja-gereja
se-Kalimantan Barat untuk meningkat-
kan proses mengagama-resmikan
masyarakat Dayak yang berdomisili di
wilayah perbatasan RI-Sarawak.
Akibatnya, antara tahun 1970-1980-an
cukup banyak peristiwa yang mengusik
nurani terkait dengan penyebaran agama
negara di antara orang Dayak. Cerita
seputar praktik penyebaran agama
negara itu ternyata banyak bernuansa
ejekan, gelecehan, enghancuran ter-
hadap benda-benda budaya yang
merupakan simbol-simbol agama adat,
bujukan, dan imbalan, serta ada pula
yang melibatkan unsur ancaman dan
paksaan.

Timangokng Amin, ketua lembaga adat
komunitas Dayak Bidayuh di Desa Hli Buei,
Kecamatan Siding, Kabupaten Bengkayang
mengatakan pada tahun 1970-an seorang
pewarta agama baru menginstruksikan
kepada jemaatnya untuk menghancurkan dan
membakar rumah Balug beserta semua benda
pusaka simbol agama “asli” orang Dayak
Bidayuh. Timangokng Amin sebagai tetua

Tim Peneliti Institut Dayakologi, “Agama Adat Orang Dayak di “Titik” Degradasi”, Kalimantan Review No.
49/September.(Pontianak: Insitut Dayakologi Pontianak, 2004), hlm. 16-17.

169



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

adat di Hli Buei sangat marah dan mengata-
kan kepada pewarta agama baru tersebut
kalau sampai rumah Balug ini hancur maka
kepala pewarta agama baru itu akan dikayau
atau dipenggal. Gertakan Timangokng Amin
ini membuat kecil nyali sang pewarta agama
baru, ia mengurungkan niatnya memprovo-
kasi jemaatnya untuk merobohkan rumah
Balug.

C. Tradisi Kayau Dalam Komunitas
Orang Dayak

Mengapa orang leluhur orang Dayak
Bidayuh mengayau atau memenggal kepala
musuh? Berdasarkan sumber lisan maupun
tertulis yang berkaitan dengan sejarah
persebaran kampung atau permukiman orang
Dayak Bidayuh mungkin dapat dijelaskan
konteks tradisi kayau dalam komunitas orang
Dayak Bidayuh. Dari sejarah perpindahan
permukiman orang Dayak Bidayuh khusus-
nya Dayak Bidayuh Jagoi, pada mulanya
bermukim di tepi pantai kemudian bergeser
ke arah pedalaman, mungkin dapat dipahami
konteks tradisi kayau dalam komunitas orang
Dayak Bidayuh. Dalam konteks sejarah
pergeseran pola permukiman orang Dayak
Bidayuh, dapat ditafsirkan bahwa mereka
harus mempertahankan keberadaan dan
keselamatan komunitasnya dengan cara
menghadapi musuh yang mendekati atau
menyusup ke wilayah adat komunitas Dayak
Bidayuh, musuh tersebut telah dikayau oleh
leluhur orang Dayak Bidayuh.”

Head-hunting, as practised by all the
Dyak tribes, is asserted to be, on what
appears to be sufficient evidence, part and
parcel of their religious rites.” Setiap
subsuku Dayak mempunyai tujuan
mengayau yang hampir sama. Adat
mengayau biasanya dilakukan sesudah adat
pati nyawa atau ganti nyawa tidak diterima
oleh musuh. Apabila seorang warga Dayak

® Alloy dkk, op.cit, hlm. 135.

terbunuh atau dibunuh, pihak keluarga akan
menuntut pihak yang membunuh tersebut
dengan adat pati nyawa. Adat pati nyawa ini
bertujuan untuk 'mengganti' nyawa orang
yang telah terbunuh atau dibunuh, bukan
diganti dengan nyawa manusia namun dalam
bentuk benda-benda adat seperti fajau atau
tempayan dan lain sebagainya. Apabila adat
pati nyawa ini tidak dibayar, barulah pihak
keluarga korban melaksanakan adat
mengayau. Alasan lain dalam melakukan
adat kayau adalah membalas adat mengayau
subsuku Dayak lainnya. Apabila suatu
subsuku Dayak ada warganya yang dikayau
oleh orang dari subsuku lainnya maka harus
dibalas dengan adat mengayau. Kegiatan
mengayau ini tidak berhenti apabila jumlah
kepala yang dikumpulkan suku musuh sama
dengan jumlah yang mereka peroleh atau
harus ada yang menang. Alasan lain untuk
melaksanakan adat mengayau antara lain: (1)
Perang antar subsuku Dayak, (2) Untuk
memperoleh wilayah baru, (3) Perebutan
penguasa tertinggi di suatu wilayah tertentu,
(4) Mencari mas kawin untuk dipersembah-
kan kepada calon istri, dengan membawa
mas kawin kepala musuh akan menunjukkan
bahwa si mempelai lelaki bisa bertanggung-
jawab dan melindungi mempelai
perempuan.”

Adat mengayau juga dilakukan oleh
orang Dayak karena alasan kepercayaan
bahwa kepala seseorang mempunyai
sumangat atau spirit, semangat, jiwa dan
kekuatan yang dapat memberikan kekuatan
bagi pengayo atau orang yang mengayau.
Seorang lelaki Dayak yang mampu melaku-
kan pengayauan akan memperoleh tambahan
kekuvatan dari sumangat dan memperoleh
kedudukan serta kehormatan sosial dari
berbagai pihak, termasuk para gadis.” It is
certain that, once a head has been brought
home and the appropriate ceremonies have

* The Head-Hunters of Borneo. Science, Vol.1, No. 7 (Mar. 23, 1883), hlm. 189. American Association for the Advancement of Science.
Stable URL: http://www.jstor.rg/stable/1759163.ccessed: 25-09-2015 06:09 UTC.

Edi Petebang, Dayak Sakti: Pengayauan, Tariu, Mangkok Merah. (Pontianak: Institut Dayakologi, 2005), hlm 11-15.

25

% Alloy dkk, op.cit. hlm. 135.
27

Sidney Harland, “Reviews: The Home-Life of Borneo Head Hunters, Its Festivals and Folk-Lore”, by William Henry Furness”,
Folklore, Vol. 13, No. 4 (Dec. 25, 1902), hlm. 436. Folklore Enterprises, Ltd: Taylor & Francis, Ltd. Stable URL:
http://www jstor.org/stable/1253829. Accested: 25-09-201506:11 UTC.

170



Fungsi Legenda Asal Mula Rumah Balug Pada Masyarakat Dayak Bidayuh (Bambang H. Suta Purwana)

been performed, it is regarded as a sacred
object, the habitation or embodiment of some
super-human spirit or spiritual power.”
Sekali kepala kayau dibawa pulang dan
diselenggarakan upacara untuk menyambut-
nya maka kepala kayau tersebut berubah
benda suci, pusaka dan wahana kekuatan
spiritual.

Dahulu sebelum dilarang oleh
pemerintah Belanda di Indonesia, aktivitas
mengayau kepala orang merupakan suatu
kegemaran dalam kerangka perhelatan sosial
suku Dayak. Pengayauan merupakan suatu
kesempatan yang baik untuk memperagakan
kegairahan dan keberanian pribadi para
kesatria Dayak. Selain itu, aktivitas
mengayau juga terkait dengan ritus inisiasi
kedewasaan seorang pria Dayak. Setiap pria
Dayak yang belum pernah mengayau kepala
orang, dianggap masih 'anak kecil' dan tidak
boleh melakukan aktivitas serta menggena-
kan simbol kedewasaan dan kejantan kesatria
Dayak. Dalam hal berpakaian, ia tidak boleh
memakai cacut hitam atau cawat, tidur tidak
boleh berselimut dan tidak boleh beristri,
serta berbagai pantangan lain yang harus
dihindari. Sesudah seorang pria berhasil
mengayau kepala orang, barulah ia leluasa
dalam hidupnya, bebas dari berbagai
pantangan dan berhak kawin. Tidak mutlak
setiap orang yang pergi mengayau harus
mendapat satu kepala musuh.Sudah cukup
apabila dalam satu rombongan yang terdiri
dari 2 sampai 30 orang pergi mengayau dan
berhasil memperoleh satu sampai tiga kepala
orang saja. Keberhasilan itu menjadi milik
bersama seluruh rombongan, dan akan
dirayakan dalam suatu upacara 'Erau’
beramai-ramai. Berbagai upacara dilaksana-
kan oleh orang Dayak sebelum dan sesudah
pergi mengayau. Pada puncak upacara
keberhasilan mengayau, selama tiga hari
penduduk sekampung berpesta-pora dengan
berbagai kesenian. Dengan cara itulah
mereka mewujudkan rasa syukur kepada
para Dewata atas keberhasilannya
mengayau. Perayaan seperti inilah yang
dinamakan 'Erau Cacut Hitam'.”*

* Ibid,him. 18-29.

D. Upacara Nibakngdi Rumah Balugq

Istilah nibakng berasal dari kata sibakng
nama alat musik khas komunitas Dayak
Bidayuh yakni berupa gendang bulat dari
kayu berdiameter 60 cm dan panjangnya 6
meter. Kata nibakng berarti memainkan alat
sibakng. Upacara Nibakng atau gawai
Nibakng bermakna gawai memainkan alat
musik sibakng. Gawai Nibakng atau upacara
Nibakng adalah upacara yang dilaksanakan
oleh komunitas adat Dayak Bidayuh di Desa
Hli Buei, Kecamatan Siding, Kabupaten
Bengkayang. Upacara ini diselenggarakan
setiap tanggal 15 Juni pada setiap tahunnya.
Gawai Nibakng pada intinya merupakan
upacara memandikan tengkorak kayau
dengan darah babi.Tengkorak kayau tersebut
tengkorak musuh orang Dayak Bidayuh yang
berhasil ditebas atau dikayau kepalanya dan
disimpan di rumah Balugq. Tengkorak kayau
itu berasal dari kepala orang berstatus sosial
tinggi seperti panglima yang sakti dan
dikayau kepalanya oleh leluhur orang Dayak
Bidayuh.

Ritual Nibakng di rumah Balug pada
komunitas Dayak Bidayuh ini melambang-
kan keperkasaan atau kekuatan nenek
moyang orang Dayak Bidayuh yang mampu
mengalahkan dan memenggal kepala musuh
yang sakti. Upacara Nibakng merupakan
visualisasi dan dramatisasi kehebatan,
kejayaan serta kesaktian orang Dayak
Bidayuh dalam mengalahkan musuhnya.
Ritual Nibakng di rumah Balug di Desa Hli
Buei, Kecamatan Siding, Kabupaten
Bengkayang mempunyai pesan bahwa sejak
pertama kali upacara Nibakng dilaksanakan
maka cerita sejarah komunitas orang Dayak
Bidayuh telah berubah. Dahulu mereka
selalu berpindah-pindah tempat permu-
kimannya karena takut diserang oleh
kelompok sosial lain. Ritual Nibakng juga
mengandung makna simbolik tentang harga
diri dan identitas yang mempersatukan
seluruh orang Dayak Bidayuh di Kalimantan
Barat dan Sarawak Malaysia. Warga dari
komunitas-komunitas orang Dayak Bidayuh
yang tersebar di beberapa desa di Kecamatan

171



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

Siding dan daerah sckitarnya serta orang
Dayak Bidayuh dari Sarawak Malaysia
berkumpul di sekitar rumah Balug untuk
merayakan gawai Nibakng.

Rumah Balug juga merupakan simbol”
kesaktian” dan keberhasilan komunitas
Dayak Bidayuh untuk mempertahankan
identitas adatnya ketika pemerintah
menggalang gerakan anti komunis di wilayah
perbatasan Kalimantan Barat dan Sarawak
dengan mendukung proses konversi agama
dari penganut agama lokal menjadi penganut
agama baru dan berupaya menghancurkan
simbol-simbol agama lokal. Pada saat ini
orang Dayak Bidayuh sudah menganut
agama Katolik maupun Kristen Protestan
namun sebagian dari mereka(sekitar 40%),
menurut Timanggokng Amin, masih
mempertahankan ajaran agama lokal dan
melakukan berbagai ritual adat.

Upacara memandikan tengkorak kayau
ini mencerminkan perdamaian antara orang
Dayak Bidayuh dengan rohmusuh kagyaunya.
Dengan penyelenggaraan upacara Nibakng,
seluruh warga komunitas tidak lagi khawatir
menjalani aktivitas mereka sehari-hari
sebagai peladang. I, interaksi sosial
antarwarga komunitas pun berlangsung
dengan harmonis. Dalam upacara Nibakng
terdapat hubungan perdamaian antara 'dunia’
keturunan pengayau dan seluruh warga
dengan 'dunia roh' para musuh kayau. Roh
musuh kayau merasa dihormati karena
tengkorak kepalanya tidak dibiarkan
tergeletak begitu saja, dan warga komunitas
Dayak Bidayuh pun merasa damai, nyaman
dan schat badan jasmani dalam melaksana-
kan aktivitas berladang. Makna budaya dari
upacara pencucian tengkorak kepala musuh
kayau itu pada hakikatnya menandakan
hubungan damai antara musuh kayau dengan
para pengayau.”

Upacara Nibakng juga bermakna pesta
syukur kepada Tipak Iyakng atau Tuhan atas
hasil panen padi yang melimpah serta
kehidupan yang baik. Upacara puncak dalam

siklus perladangan ini juga sekaligus untuk
memandikan tengkorak kayau yang
disimpan di rumah adat Balug bagi
komunitas adat Dayak Bidayuh di Desa Hli
Buei. Upacara paling besar ini merupakan
puncak upacara setelah upacara-upacara
kecil lainnya yang mengikuti tahap demi
tahap hingga memasuki masa panen.
Upacara kecil itu antara lain ni'kea
merupakan upacara agar pada saat panen
padi takin dapat terisi dan selalu penuh
sehingga mendapat padi yang banyak, diikuti
dengan acara makan sederhana yang disebut
mlie ahiok, kemudian disusul dengan pesta
besar yakni gawai Nibakng. Upacara
Nibakng yang dilaksanakan setiap tanggal 15
Juni setelah seluruh kampung lainnya di
Kecamatan Siding dan sekitarnya mengada-
kan gawai padi. Oleh karena itu, upacara
Nibakng merupakan puncak penutupan
gawai padi Dayak Bidayuh.” Gawai Nibakng
adalah upacara komunitas peladang yang
merayakan panen padi setiap tahunnya.

Pesta panen padi ini juga merefleksi
kehidupan kolektif mereka dahulu ketika
mereka masih hidup dalam rumah panjang
yang membentuk satu keluarga luas. Sebagai
extended family, warga komunitas rumah
panjang selalu bersama-sama dan bersatu
dalam menyelenggarakan pesta-pesta adat
yang berkaitan dengan daur hidup setiap
orang maupun pesta adat yang menyangkut
kehidupan mereka secara kolektif. Setelah
rumah panjang tidak ada lagi, hubungan
kekerabatan tersebut tidak hilang begitu saja
namun masih bertahan. Gawai Nibakng ini
diselenggarakan oleh kolektivitas orang
Dayak Bidayuh yang terbentuk dari jejaring
hubungan kekerabatan mereka.

Pada hari pelaksanaan gawai Nibakng
ini semua warga komunitas Dayak Bidayuh
di Desa Hli Buei berkumpul, mereka yang
merantau di Sarawak Malaysia pun akan
kembali ke kampung untuk saling bertemu
atau bertegur sapa dengan sanak saudara
mereka. Mereka juga saling berkunjung ke

» ‘Wina; S. Cony; dan Giring, “Ritual Nibakng: Menghormati Musuh Kayau”, Kalimantan Review November 2013.(Pontianak: Institut

Dayakologi, 2013), hlm. 44.
" Ibid, him.44-45.

172



Fungsi Legenda Asal Mula Rumah Balug Pada Masyarakat Dayak Bidayuh (Bambang H. Suta Purwana)

rumah kerabatnya untuk mengucapkan
hlamat inu gsawia atau selamat bergawai,
kemudian mercka menikmati berbagai
makanan dan minuman. Pada waktu
pelaksanaan gawai Nibakng ini datang pula
utusan dari perwakilan Persatuan Kebang-
saan Dayak Bidayuh Malaysia, biasanya
puluhan orang dari rombongan utusan Dayak
Bidayuh Malaysia yang datang ke Desa Hli
Buei. Gawai Nibakng juga merupakan
wahana yang mempersatukan orang Dayak
Bidayuh baik dari Indonesia maupun
Sarawak Malaysia. Pada saat orang Dayak
Bidayuh di Sarawak Malaysia menyeleng-
garakan upacara serupa pada tanggal 1 Juni,
di Sarawak dan tanggal 1 Juni merupakan
hari libur nasional di Malaysia. The native
leaders lobbied the government to change the
date; therefore on June 1" 1965 the
government established this date The Gawai
Dayaks as a national holiday. Now on the 1"
of June there is always a big celebration for
the native peoples of Sarawak.’' Setiap
tanggal 1 Juni, para tokoh adat Dayak
Bidayuh dari Indonesia melakukan kunjung-
an ke Sarawak Malaysia untuk menunjukkan
eratnya hubungan persaudaraan antar warga
Dayak Bidayuh meskipun mereka berbeda
kewarganegaraan.

Melalui aktivitas saling kunjung seperti
ini, komunitas orang Dayak Bidayuh di
Kalimantan Barat dapat memelihara
identitasnya sebagai komunitas Dayak
Bidayuh transnasional. Dalam konteks
kehidupan masa kini, identitas komunitas
transnasional ini sangat penting bagi orang
Dayak yang hidup di daerah perbatasan
karena sering kali mereka harus melintasi
perbatasan memasuki wilayah Malaysia
untuk memenuhi kebutuhan hidup mereka
yang mendesak.Dengan dalih mengunjungi
kerabatnya di negeri jiran, mereka mem-
peroleh kemudahan untuk keluar dan masuk
perbatasan negara Indonesia dan Malaysia.”

Pentingnya mempertahankan identitas
komunitas orang Dayak transnasional

31
32

inimenurut temuan Dave Lumenta berkaitan
dengan marwah atau martabat mereka
sebagai orang Dayak yang merasa kurang
dihargai karena mereka dianggap inferior,
orang pedalaman, terbelakang dan dalam
posisi subordinat dari orang-orang pendatang
seperti Melayu, Jawa, dan Batak. Dengan
mempertahankan identitas komunitas
transnasional, dibangun atas narasi lokal dan
sejarah orang Sarawak yang dominan,
mereka mampu membayangkan diri mereka
sebagai bagian dari masyarakat transnasional
yang lebih besar dan memiliki kedudukan
sosial yang terhormat di Sarawak, Malaysia.

IV.PENUTUP

Komunitas-komunitas orang Dayak
Bidayuh di wilayah perbatasan Kalimantan
Barat dan Sarawak Malaysia, tinggal di
perkampungan yang terisolir dan sulit
dijangkau oleh orang luar karena dahulu
mereka merasa tidak aman dari gangguan
serangan pihak lain.

Legenda asal mula rumah Balug
memberikan dasar konstruksi identitas bagi
orang Dayak Bidayuh bahwa semenjak
nenek moyang mereka yang bernama
Kiangli'i berhasil membunuh dan memeng-
gal atau mengkayau kepala musuh mereka
yang sakti, memberikan rasa percaya diri
kepada orang Dayak Bidayuh bahwa diri
mereka juga orang hebat yang mampu
mengalahkan musuh komunitasnya. Legenda
asal mula rumah Balug sebagai tempat
penyimpanan kepala musuh kayau tersebut
menjadi dasar konstruksi identitas kolektif
orang Dayak Bidayuh bahwa komunitas
orang Dayak Bidayuh bukan kelompok orang
yang lemah namun mereka kelompok sosial
yang kuat dan tangguh karena berhasil
membunuh panglima musuh mereka yang
sakti. Semenjak ada rumah Balug dan ritual
Nibakng, mereka dapat membangun pola
perkampungan yang menetap dan menjadi
setara dengan kelompok-kelompok sub etnis

Angela Raduk Miller, Hornbill's Daughter: A True Story of Courage and Fath.(Sarawak: ECKO House Publishing, 2013),hlm. 19.
Dave Lumenta, “Borderland Identity Construction Within A Market Place of Narrative: Preliminary Notes on The Batang Kanyau

Iban in West Kalimantan”,dalam Masyarakat Indonesia Majalah Ilmu-Ilmu Sosial Indonesia, Jilid XXX, No.2.(Jakarta: LIPI Press, 2004),

hlm. 23-24.

173



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

Dayak lainnya.

Legenda asal mula rumah Balug juga
menjadi dasar konstruksi identitas yang
mempersatukan seluruh warga komunitas-
komunitas orang Dayak Bidayuh di wilayah
Kecamatan Siding, Kabupaten Bengkayang,
Kalimantan Barat dan daerah sekitarnya.
Pada saat penyelenggaraan ritual Nibakng
yang dipusatkan di rumah Balug, ribuan
warga komunitas orang Dayak Bidayuh

berkumpul untuk mengikuti ritual tersebut
dan berpesta merayakan kebersamaan
mereka. Orang-orang Dayak Bidayuh yang
merantau di lvar daerah dan di Sarawak
Malaysia, pulang ke kampung halamannya
untuk mengikuti ritual Nibakng dan meraya-
kan kebersamaan mereka dengan saling
mengunjungi sanak-saudara dan handai tolan
mereka di kampung. Legenda asal mula
rumah Balug dan penyelenggaraan ritual
Nibakng juga menjadi simbol identitas

transnasional subsuku Dayak Bidayuh yang memberikan dasar legitimasi mobilitas lintas
negara bagi orang Dayak Bidayuh di Kalimantan Barat.

DAFTAR PUSTAKA

Albertus, 2005, “Gawai Tikurok: Perayaan kepala musuh Dayak Bidayuh di Sarawak,”
Kalimantan Review No.117/Th.XIV/Mei. Pontianak: Institut Dayakologi.

Alloy, S., 2006, “Menelusuri Jejak Bidayuh-2”, Kalimantan Review No. 131/Th.XV/Juli.
Pontianak: Institut Dayakologi.

Chua, L., 2012, The Christianity of Culture: Conversion, Ethnic Citizenship, and The Matter
of Religion in Malaysia Borneo. New York: Palgrave MacMillan.

Dananjaya, J., 1991, Folklor Indonesia. Jakarta: Pustaka Utama Grafiti.

Djuweng, S., 2003, “Kata Pengantar”, dalam Stepanus Djuweng; Nico Andasputra; John
Bamba; Edi Petebang, Tradisi Lisan Dayak Yang Tergusur dan Terlupakan. Pontianak:
Institut Dayakologi.

Gin, O.K., 2009, The A to Z of Malaysia. Singapore & Malaysia: Sacrecrow Press.

Lumenta, D., 2004, “Borderland Identity Construction Within A Market Place of Narrative:
Preliminary Notes on The Batang Kanyau Iban in West Kalimantan,” dalam
Masyarakat Indonesia Majalah Ilmu-Ilmu Sosial Indonesia, Jilid XXX, No.2. Jakarta :
LIPI Press, him. 1-26.

Miller, A. R., 2013, Hornbill's Daughter: A True Story of Courage and Fath. Sarawak: ECKO
House Publishing.

Nurcahyani, L., 2011, Dayak Bidayuh dan PGRS/Paraku: Kehidupan Dilematis Masyarakat
Perbatasan Indonesia Malaysia (1963-1970). Pontianak: STAIN Pontianak Press.

Petebang, E., 2005, Dayak Sakti: Pengayauan, Tariu, Mangkok Merah. Pontianak: Institut
Dayakologi.

Purwanto, S.A., 2009, “Kata Pengantar: Makna dan Fungsi Arsitektur Tradisional Dayak
Bidayuh”, dalam Sudiono; Wilis Maryanto; Ikhsan, Arsitektur Tradisional Rumah
Dayak Bidayuh Kalimantan Barat. Jakarta: Direktorat Jenderal Nilai Budaya, Seni dan
Film, Departemen Kebudayaan dan Pariwisata.

Sudiono dkk, 2009, Arsitektur Tradisional Rumah Dayak Bidayuh Kalimantan Barat. Jakarta:
Direktorat Jenderal Nilai Budaya, Seni dan Film, Departemen Kebudayaan dan
Pariwisata.

Tim Peneliti Institut Dayakologi, 2004, “Agama Adat Orang Dayak di “Titik” Degradasi”,
Kalimantan Review No. 49/September. Pontianak: Insitut Dayakologi.

Wina; S. Cony; dan Giring, 2013, “Ritual Nibakng: Menghormati Musuh Kayau”,
Kalimantan Review November 201 3. Pontianak: Institut Dayakologi.

SUMBER INTERNET

174



Fungsi Legenda Asal Mula Rumah Balug Pada Masyarakat Dayak Bidayuh (Bambang H. Suta Purwana)

Review: The Home-Live of Borneo Head Hunters, its Festivals and Folk-Lore. By William
Henry Furness, 3°., M.D.F.G.S. Philadelphia, J.B. Lippincott Co., 1902

Author (s): E. Sidney Harland

Review by: E. Sidney Harland

Source: Folklore, Vol 13, No. 4 (Dec. 25, 1902), pp 436-438

Published by: Taylor & Francis, Ltd on behalf of Folklore Enterprises, Ltd.

Stable URL : http://www.jstor.org/stable/1253829

Accested:25-09-201506:11 UTC.

The Head-Hunters of Borneo

Source: Science, Vol. 1. No. 7 (Mar. 23, 1883), pp. 189-190
Published by: American Association for the Advancementof Science
Stable URL : http://www.jstor.org/stable/1759163

Accesed: 25-09-2015 06:09 UTC

175



Dongeng Dan Radio (Pendidikan Karakter Dalam Dongeng Nusantara Di Radio SPFM Makassar) (Christiany Juditha)

DONGENG DAN RADIO
(Pendidikan Karakter dalam Dongeng Nusantara
di Radio SPFM Makassar)

Christiany Juditha

Balai Besar Pengkajian dan Pengembangan Komunikasi dan Informatika (BBPPKI) Makassar
J1. Prof.Dr. Abdurahman Basalamah II No. 25 Makassar, 90123, Telp/Fax :0411-4660084
Email : christiany.juditha@kominfo.go.id

Naskah masuk: 04-03-2015
Revisi akhir: 05-10-2015
Disetujui terbit: 10-10-2015

TALES AND RADIO
(Character Education through Indonesian Tales
on Radio SPFM Makassar)

Abstract

Recently, character education in Indonesia has been declining. This is evident from the
increasing number of child abuse cases, student fightings, and motorcycle gangs. Character education
should start from early age. One of the effective media to give moral education for children is by means
of storytelling via radio broadcast. This paper reveals the elements ol/;character education from a
series of Indonesian folktales broadcastedgn SPFM radio in Makassar. Using content analysis method
to examine, this qualitative research examined the following three folktales, that is Mentiko Betuah
glceh), Legenda Danau Lipan (The Legend of Lake Centipede from East Kalimantan) and Watuwe si

uaya Ajaib (Watuwe the Magic Crocodile from Papuaf The three folktales contain the following
elements of character education: honesty, toughness, compassion, accountability, being helpful and
respectful towards others.

Keywords: folktales, radio, character education.
Abstrak

Belakangan ini pendidikan karakter di Indonesia semakin mundur. Ini terlihat dari banyaknya
kasus kekerasan anak, tawuran pelajar, 5en motor dan lainnya. Karena itu diperlukan pendidikan

karakter sejak usia dini. Salah satu media komunikasi yang efektif dalam membentuk moral anak

adalah dongeng melalui radio. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendapatkan gambaran
tentang unsur-unsur pendidikan karakter dalam dongeng Nusantara di radio SPFM Makassar.
Metode penelitian hyang digunakan adalah analisis isi dengan pendekatan kualitatif. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa dari tiga dongeng Nusantara yang diteliti yaitu "Mentiko Betuah" (Aceh),
"Legenda Danau Lipan" (Kalimantan Timur) dan "Watuwe si Buaya Ajaib" (Papua) kesemuanya
mengandung unsur-unsur pendidikan karakter dalam isi ceritanya,antara lain kejujuran,
ketangguhan, peduli, bertanggungjawab, suka menolong dan menghargai sesama.

Kata Kunci: dongeng, radio, pendidikan karakter.

L. PENDAHULUAN kasus kekerasan SARA, tawuran pelajar serta
masalah krusial lainnya yang semuanya
bermuaranya pada makin hilangnya rasa
kejujuran, kebangsaan, toleransi, serta
tanggung jawab sosial. Survei yang
dilakukan Polical and Economic Risk
Consultancy 2011, misalnya menyebutkan
Indonesia sebagai negara terkorup dari 16
negara di kawasan Asia Pasifik.' Sementara

Jika kita menyaksikan kondisi Indonesia
beberapa tahun terakhir ini, terlihat
pencapaian pendidikan karakter masih jauh
dari memuaskan. Beberapa kalangan
berpendapat pendidikan karakter di negara
ini semakin mundur. Hal ini dilatarbelakangi
banyaknya kasus korupsi, meningkatnya

Kompas, Survey PERC: Indonesia Terkorup di Asia Pasific. (online), dalam http://nasional. kompas.com/read/
2012/02/22/15413395/SurveiPerc.Indonesia. Terkorup.di. Asia.Pasifik), diakses 20 Januari 2015.

177



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

itu, akibat otonomi daerah juga melahirkan
masalah primordialisme yang kadang
berujung pada konflik SARA. Rasa egoisme
dan kesukuan dan menonjolkan golongan
selalu dikedepankan terutama terkait dengan
hal-hal kekuasaan. Indonesia yang semula
berbhineka seolah terkotak-kotak oleh
atribut-atribut kedaerahan.’

Ketua Umum Asosiasi Perguruan Tinggi
Swasta Indonesia, Edy Suandi Hamid di
Mojokerto berpendapat bahwa ada masalah
dalam pembangunan karakter manakala
masyarakat masih memberi tempat terhormat
kepada para koruptor, konflik antarsuku atau
kelompok masyarakat, kasus kekerasan
SARA, pornografi dan lain sebagainya.
Terlebih belakangan pengelola sekolah atau
kampus sangat mengedepankan aspek
komersial. Hal ini mengakibatkan pendidi-
kan karakter bisa tergerus jika komodifikasi
pendidikan berlanjut. Pendidikan hanya
mentransfer ilmu pengetahuan sebatas
kompetensi keilmuan dan mengesamping-
kan pendidikan karakter.’

Belum lagi kasus kekerasan yang
dialami anak-anak juga semakin meningkat
dari tahun ke tahun. Komisi Nasional
Perlindungan Anak merilis data pada 2012
terdapat 147 kasus tawuran yang memakan
korban jiwa sebanyak 82 anak. Komnas
Perlindungan Anak mengindikasi tiga
penyebab tawuran yang utama, yaitu
minimnya pendidikan karakter di kurikulum,
pengaruh tayangan kekerasan, dan terbatas-
nya ruang ekspresi positif yang diminati
siswa.’

Kondisi ini berujung pada perlunya
pendidikan karakter sejak usia dini (anak-
anak). Hurlock mengatakan usia dini
merupakan masa kritis bagi perkembangan
selanjutnya. Seperti yang diungkapkan oleh
Freud bahwa masa dewasa seseorang sangat
ditentukan dan dipengaruhi oleh pengalaman

masa kecilnya. Artinya pengalaman-
pengalaman pada usia tersebut akan
membentuk kepribadiannya di masa
mendatang.’ Peran orangtua, guru, serta
lainnya, sangat diperlukan dalam memper-
siapkan anak-anak tumbuh menjadi pribadi
yang baik dan berkarakter. Salah satu media
komunikasi yang efektif dalam membentuk
moral anak adalah dengan "Dongeng". Salah
satu cara untuk melestarikan budaya
Indonesia adalah dengan menceritakan
dongeng-dongeng Nusantara kepada anak-
anak.

Tidak semua orang tua atau pendidik
dapat melakukan kegiatan mendongeng.
Beberapa media massa seperti radio
mengambil alih peran orang tua dan pendidik
ini dalam hal mendongeng bagi anak-anak.
Namun, belakangan ini program anak di
radio juga sangat jarang karena kurangnya
minat anak. Mereka umumnya lebih memilih
program anak yang ditayangkan oleh televisi.
Meskipun demikian, banyak stasiun radio
berupaya menyelipkan beberapa program
acara unggulan khusus untuk anak yang
umumnya berisi hiburan, seperti lagu-lagu
anak, belajar lewat radio, musik populer,
kirim-kirim salam, cerita tentang kehidupan
anak-anak, maupun dongeng. Hal ini pula
yang melatarbelakangi Radio Sentosa
Pratama (SPFM) Makassar untuk memasuk-
kan salah satu mata acara "Dongeng" di
siaran mereka. Latar belakang yang
dipaparkan di atas merumuskan sebuah
masalah penelitian yaitu bagaimana unsur-
unsur pendidikan karakter dalam dongeng
Nusantara yang disiarkan di radio SPFM
Makassar? Tujuan dari penelitian ini adalah
untuk mendapatkan gambaran tentang unsur-
unsur pendidikan karakter dalam dongeng
Nusantara yang disiarkan di radio SPFM
Makassar.

Sejumlah penelitian tentang dongeng,
sudah banyak dilakukan, satu di antaranya

> Gede Raka, dkk., Pendidikan Karakter di Sekolah. (Jakarta: PT. Gramedia, 2011).

® Konfrontasi.com. "Pendidikan Karakter Tergerus Koruptor diberi Tempat Terhormat," dalam http://www.konfrontasi.com/
content/budaya/pendidikan-karakter-tergerus-koruptor-diberi-tempat-terhormat#sthash.1ASHUwJw.dpuf, diakses tanggal 20 Januari 2015.

¢ Kompas. "Pelajar Tewas Sia-sia Karena Tawuran," dalam http://megapolitan.kompas.com/read/2012/12/21/10534239/82.

Pelajar. Tewas.Siasia.karena. Tawuran, diakses tanggal 21 Januari 2015.

* Ratna Megawangi, Pendidikan Karakter: Solusi Tepat untuk Membangun Bangsa. (Depok: Indonesia Heritage Foundation, 2004).

178



Dongeng Dan Radio (Pendidikan Karakter Dalam Dongeng Nusantara Di Radio SPFM Makassar) (Christiany Juditha)

berjudul "Metode Dongeng dalam
Meningkatkan Perkembangan Kecerdasan
Moral Anak Usia Prasekolah yang dilakukan
oleh Ahyani.’ Hasil penelitian ini menyim-
pulkan bahwa ada perbedaan antara tingkat
pencapaian kecerdasan moral anak-anak
prasekolah yang menggunakan metode
bercerita dan mereka yang tidak menerima-
nya. Hasil analisis juga menunjukkan ada
perbedaan kecerdasan moral tingkat prestasi
sebelum dan setelah mereka menerima
bimbingan moral. Penelitian ini juga
menyimpulkan pentingnya metode bercerita
terhadap kecerdasan moral anak prasekolah.

Penelitian lain dilakukan oleh
Widiastuti’ tahun 2012 dengan judul "Nilai-
Nilai Karakter Bangsa dalam Dongeng
Nusantara sebagai Alternatif Bahan Ajar
Apresiasi Sastra Kelas VII." Hasil penelitian
tentang nilai-nilai karakter bangsa dalam
dongeng Nusantara dapat dimanfaatkan
sebagai alternatif bahan ajar apresiasi sastra
kelas VII. Nilai-nilai karakter bangsa yang
ditemukan dijadikan bahan dalam penyu-
sunan bahan ajar. Penyusunan bahan ajar
disesuaikan dengan standar kompetensi dan
kompetensi dasar yang relevan. Pada hasil
penelitian ini diperoleh kesimpulan bahwa
perbuatan baik maupun buruk akan
memperoleh balasan yang sesuai dengan
perbuatannya.

Rahmah® di tahun 2007 pernah
melakukan penelitian yang mengkom-
parasikan antara dongeng Indonesia dan
dongeng Jepang. Penelitian ini berjudul
"Dongeng Timun Emas (Indonesia) dan
Dongeng Sanmai No Ofuda (Jepang) (Studi
Komparatif Struktur Cerita dan Latar
Budaya)". Hasil penelitian menunjukkan
bahwa beberapa bagian dari dongeng Sanmai
no Ofuda dan dongeng Timun Emas
mempunyai struktur dan unsur budaya yang

6

sama. Namun demikian, dari perbedaan-
perbedaan yang ditemukan, dapat disimpul-
kan bahwa dongeng Sanmai No Ofuda dan
dongeng Timun Emas tidak saling mem-
pengaruhi.

Penelitian-penelitian di atas memiliki
kekuatan dan kelebihan masing-masing
karena membahas persoalan dongeng yang
dapat meningkatkan kecerdasan moral,
dongeng yang dapat dimanfaatkan sebagai
alternatif bahan ajar siswa, dan penelitian
terakhir membahas analisis isi dari dongeng.
Perbedaan penelitian-penelitian sebelumnya
dengan penelitian yang dilakukan saat ini
adalah terletak pada objek penelitian, yang
menggunakan radio sebagai media penyebar-
an dongen. Di samping itu, isi dongeng yang
dikaji adalah yang mengandung unsur
pendidikan karakter. Karena itu penelitian
dianggap penting dilakukan karena
sebelumnya belum pernah dilakukan yaitu
dongeng melalui radio.

Dongeng merupakan salah satu media
tradisional yang pernah popular di Indonesia.
Dongeng juga merupakan bagian dari folklor
sehingga bila membicarakan dongeng maka
tidak terlepas dari folklor. Folklor sendiri
artinya tradisi masyarakat. Atau dengan kata
lain dimaknai sebagai kekayaan tradisi,
sastra, seni, hukum, perilaku dan apa saja
yang dihasilkan oleh folk secara kolektif.’
Rafiek'” menyimpulkan bahwah folklor
sebagai bagian kebudayaan suatu kolektif,
secara tradisional dalam versi yang berbeda
baik dalam bentuk lisan maupun gerak.
Pewarisan dongeng atau folklor dari nenek
moyang mengalami proses yang panjang.
Hal ini berarti bahwa ia mengandung nilai
budaya dari nenek moyang. Peristiwa yang
diceritakan dalam dongeng adalah peristiwa-
peristiwa yang juga terjadi di masa lalu.
Danandjaja menjelaskan bahwa cerita dalam

Latifah Nur Ahyani, Metode Dongeng Dalam Meningkatkan Perkembangan Kecerdasan Moral Anak Usia Prasekolah dalam Jurnal

Psikologi Universitas Muria Kudus. Volume I, No 1, Desember 2010. Hlm, 24,

" Yalita Widiastuti, "Nilai-nilai Karakter Bangsa dalam Dongeng Nusantara sebagai Alternatif Bahan Ajar Apresiasi Sastra kelas VIL"
Skripsi. (Program Studi Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia; Jurusan Pendidikan Bahasa dan Seni; Fakultas Keguruan dan Ilmu

Pendidikan Universitas Jember, 2012), hlm. ix.
8

Yuliani Rahmah, Dongeng "7imun Emas (Indonesia) dan Dongeng Sanmai No Ofuda (Jepang) (Studi Komparatif Struktur Cerita dan

Latar Budaya)." Tesis. (Program Pascasarjana Universitas Diponegoro Semarang, 2007), hlm. xi.
’  Suwardi Endraswara, Metodologi Penelitian Folklore. (Yogjakarta: Media Presindo, 2009), him. 27.
"% Rafiek M. Teori Sastra:Kajian Teori dan Praktik. (Bandung: PT Refika Aditama, 2012), him. 51.

179



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

dongeng merupakan cerita prosa rakyat yang
tidak dianggap benar-benar terjadi yang
diceritakan terutama untuk hiburan,
walaupun banyak juga yang melukiskan
kebenaran, berisikan pelajaran (moral) atau
bahkan sindiran."

Radio merupakan salah satu sarana
hiburan dan pendidikan yang sangat penting
bagi anak-anak di samping televisi. Pengaruh
sifat aktualitas yang dapat dilayani oleh radio
secara lebih cepat dari pada televisi. Hal ini
telah mengakibatkan evaluasi yang lebih
positifterhadap radio daripada sebelumnya.”

Radio bagi masyarakat berkembang
akan mempunyai peranan yang tidak kalah
dengan televise. Radio lebih mudah dibawa
dan tidak terlalu terikat pada tempat serta
harganya yang murah, maka negara
berkembang akan lebih banyak mengambil
manfaat radio sebagai sumber informasi.
Apalagi saat ini kebanyakan telepon selular
juga telah dilengkapi dengan fitur radio
sehingga penggunanya juga dapat men-
dengarkan radio kapan dan di mana saja.

Joseph R Dominick (Morrison)” ber-
pendapat tujuan dari pemanfaatan radio
sebagai media pengetahuan (untuk
mengetahui sesuatu atau memperoleh
informasi. Sebagai media hiburan (melepas-
kan diri dari rutinitas (mengurangi rasa
bosan), relaksasi (pelarian dari masalah), dan
pelepasan emosi dari perasaan dan energi
terpendam. Sebagai media kepentingan
sosial (kebutuhan ini diperoleh melalui
pembicaraan tentang sebuah program
penyiaran.

Karena tujuannya sebagai media
hiburan dan pendidikan, maka salah satu
mata acara yang sering disiarkan radio adalah
"dongeng". Beberapa pendapat mengemuka-
kan bahwa radio merupakan media yang
cukup cocok dalam menyiarkan acara

1

dongeng untuk anak-anak. Karena kesan
audio dalam siaran dongeng sangat menarik,
sehingga anak-anak yang merupakan pen-
dengar unggulan sangat suka mendengarkan-
nya. Beberapa stasiun radio di tanah air
memiliki siaran dongeng yang rutin disiarkan
di antaranya Radio Pelita Kasih Jakarta, LPP
RRI Surabaya, Radio SPFM Makassar.

Hill" mengatakan bahwa karakter
menentukan pikiran pribadi seseorang dan
tindakan seseorang dilakukan. Karakter yang
baik adalah motivasi ke dalam wuntuk
melakukan apa yang benar, sesuai dengan
standar tertinggi perilaku, dalam setiap
situasi. Sedangkan Badan Peneclitian dan
Pengembangan Pusat Kurikulum atau
Balitbang Puskur'’ mendefinisikan karakter
sebagai watak, tabiat, akhlak, atau
kepribadian seseorang yang terbentuk dari
hasil internalisasi berbagai kebajikan yang
diyakini dan digunakan sebagai landasan
untuk cara pandang, berpikir, bersikap, dan
bertindak. Nilai pendidikan karakter yang
dirumuskan oleh Balitbang Puskur yaitu
religius, jujur, toleransi, disiplin, kerja keras,
kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin tahu,
semangat kebangsaan, cinta tanah air,
menghargai prestasi, bersahabat/komuni-
katif, cinta damai, gemar membaca, peduli
lingkungan, peduli sosial, dan tanggung
jawab.

Kebijakan Nasional Pendidikan Karak-
ter menyebutkan bahwa pada fase awal,
pendidikan karakter difokuskan pada
pembentukan, pembinaan, dan pengembang-
an nilai jujur, cerdas, tangguh, dan peduli.
Pada fase berikutnya dapat dikembangkan
berbagai nilai antara lain bertanggung jawab,
kreatif, disiplin, suka menolong. Rencana
Aksi Nasional Pendidikan Karakter dalam
Puskurbuk menjelaskan bahwa pendidikan
karakter disebutkan sebagai pendidikan nilai,
pendidikan budi pekerti, pendidikan moral,

James Danandjaja, Folklor Indonesia. (Jakarta: Grafiti Pers, 1986), hlm. 83.

12

Syaiful B Djamarah, Psikologi Belajar. (Jakarta: Rineka Cipta, 2002), him. 140.

B Morissan, Manajemen Media Penyiaran (Strategi Mengelola Radio dan Televisi). (Jakarta: Kencana, 2008), hlm. 26-27.
T.A.Hill, "Character First!" Kimray Inc. dari http://www.charactercities.org/ downloads/ publications/Whatischaracter.pdf. diakses 2

14

Maret2015.
15

Karakter Bangsa." (Jakarta, 2010).

180

Badan Penelitian dan Pengembangan Pusat Kurikulum Kementerian Pendidikan Nasional, "Pengembangan Pendidikan Budaya dan



Dongeng Dan Radio (Pendidikan Karakter Dalam Dongeng Nusantara Di Radio SPFM Makassar) (Christiany Juditha)

pendidikan watak bertujuan mengembang-
kan kemampuan peserta didik untuk
memberikan keputusan baik-buruk,
memelihara apa yang baik dan mewujudkan
kebaikan itu dalam kehidupan sehari-hari
dengan sepenuh hati. Pendidikan karakter
merupakan pemahaman akan nilai-nilai
agama, budaya, dan sosial yang mampu
membentuk akhlak manusia menjadi lebih
bermoral dan berbudi pekerti luhur sehingga
mampu menilai dan meneladani sikap yang
baik dalam kehidupan mereka sehari-hari.

Karakter yang menjadi acuan seperti
yang dikeluarkan oleh Character Counts!
Coalition yaitu Trustworthiness (berin-
tegritas, jujur, dan loyal); Fairness (pemikir-
an terbuka serta tidak suka memanfaatkan
orang lain); Caring (peduli dan perhatian
terhadap orang lain maupun kondisi sosial
lingkungan sekitar; Respect (selalu meng-
hargai dan menghormatiorang lain; Citizen-
ship (sadar hukum dan peraturan serta peduli
terhadap lingkungan alam); dan Responsi-
bility (bertanggung jawab, disiplin, dan
selalu melakukan sesuatu dengan sebaik
mungkin).

Dongeng juga berpotensi memberikan
sumbangsih besar bagi anak sebagai manusia
yang memiliki jati diri yang jelas. Dongeng
dapat digunakan sebagai sarana mewariskan
nilai-nilai luhur kepribadian, secara umum
dongeng dapat membantu anak menjalani
masa tumbuh kembangnya. Anak-anak dapat
memahami pola drama kehidupan melalui
tokoh dongeng. Dongeng mampu membawa
anak melanglangbuana, memasuki dunia
fantasi yang dapat menumbuhkan dan
menggerakkan daya ciptanya.'®

Nilai-nilai dalam pendidikan karakter
akan sangat membosankan bila diajarkan
secara formal saja. Karena itu, Katz dan
Eisenberg berpendapat bahwa banyak
program, tidak selalu termasuk dalam
kategori pendidikan, berhasil dalam mem-

16

berikan informasi dan petunjuk kepada juta-
an pendengar radio.” Pendengar khususnya
anak-anak akan sangat tertarik pada
program-program radio yang mengandung
unsur hiburan termasuk acara dongeng.
Handajani'® mengemukakan bahwa dongeng
yang dikemas dengan perpaduan antara
unsur hiburan dengan unsur pendidikan akan
sangat menarik. Unsur hiburan dalam
dongeng dapat ditemukan pada penggunaan
kosa kata yang bersifat lucu, sifat tokoh yang
jenaka, dan penggambaran pengalaman
tokoh yang jenaka, sedangkan dongeng
memiliki unsur pendidikan ketika dongeng
tersebut mengenalkan dan mengajarkan
mengenai berbagai nilai luhur, pengalaman
spiritual, petualangan intelektual, dan
masalah-masalah sosial di masyarakat.

Cerita rakyat yang mengakar di
kehidupan anak-anak Indonesia sangat erat
dengan daya imajinasi mereka yang luas.
Baik cerita fiksi maupun non fiksi banyak
diciptakan dan dikembangkan untuk menjadi
bahan pengajaran dan pendidikan. Hal itu
karena setiap cerita selalu memiliki pesan
moral yang dapat diambil. Sayangnya,
dibandingkan dongeng mancanegara seperti
Puteri Salju atau Cinderella, cerita rakyat saat
ini semakin jarang dikenal oleh anak-anak
Indonesia. Hanya beberapa yang pernah
mereka dengar seperti Malin Kundang, Si
Pitung atau Roro Jonggrang. Padahal cerita
rakyat yang sudah dikumpulkan dari seluruh
Tanah Air jumlahnya mencapai lebih dari 400
cerita.”” Adapun kategori dalam penelitian ini
adalah gabungan dari beberapa konsep
pendidikan karakter yang sudah dipaparkan
sebelumnya yaitu: jujur, cerdas, tangguh,
peduli, disiplin, bertanggung jawab, kreatif,
suka menolong serta menghargai/meng-
hormati orang lain.

M. Thobroni, Obsesi Jadi Penulis Beken. (Jakarata: Mastara, 2008), him. 6-8.

" James Robert Burull, "Radio Drama: A Technique of Adult Education." Disertasi Doktoral di Universitas Wisconsin. Ann Arbor. (MI:

ProQuest, 1966), him. 28.

h Handajani, Memilih, Menyusun, dan Menyajikan Cerita untuk Anak. (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2008), him. 14.

19

Duniaku.net. Di pameran ini Temukan Betapa Ajaibnya Cerita rakyat Indonesia, dari http://www.duniaku.net/2014/09/09/di-

pameran-ini-temukan-betapa-ajaibnya-cerita-rakyat-indonesia/ diakses 3 Maret 2015.

181



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

KATEGORI
PENDIDIKAN
KARAKTER

DONGENG
NUSANTARA
DIRADIO SPFM
MAKASSAR

1. Jujur

2. Cerdas

3. Tangguh

4. Peduli

5. Disiplin

6. Bertanggungjawab

7. Kreatif

8. Suka menolong

9. Menghargai/
menghormati
orang lain

Gambar 1. Kerangka Berpikir (Kategori
Pendidikan Karakter) dalam dongeng Nusantara di
radio SPFM Makassar

Metode penelitian yang digunakan
dalam penelitian ini adalah analisis isi
dengan pendekatan kualitatif. Analisis ini
memfokuskan pada isi komunikasi yang
tersurat (tampak atau manifest). Altheide™
mengatakan bahwa analisis isi kualitatif
disebut pula sebagai Ethnographic Content
Analysis, yaitu perpaduan analisis isi objektif
dengan observasi partisipan. Periset
berinteraksi dengan material-material
dokumentasi atau bahkan melakukan
wawancara sehingga pertanyaan-pertanyaan
yang spesifik dapat diletakkan pada konteks
yang tepat untuk di analisis.

Unit analisis dalam penelitian ini adalah
siaran-siaran dongeng Nusantara yang sudah
disiarkan di radio SPFM Makassar. Adapun
pemilihan naskah dongeng dilakukan secara
purposive dengan pertimbangan hanya
dongeng Nusantara saja yang dianalisis
mengingat begitu banyak naskah yang
berasal dari berbagai belahan dunia.
Dongeng Nusantara yang dipilih ada 3 judul
yaitu Mentiko Betuah (Sumatera), Legenda
Danau Lipan (Kalimantan) dan Watuwe si
Buaya Ajaib (Papua). Pemilihan ketiga judul
ini mewakili cerita rakyat Indonesia di
bagian Barat, Tengah dan Timur.

Teknik pengumpulan data dalam
penelitian ini dengan menggunakan lembar
kodingd an membuat daftar beberapa
kategori untuk meng-guide periset dalam
melakukan pengujian kategori dengan
transkrip dongeng yang dijadikan unit
analisis. Untuk memperkaya temuan data,

20

dilakukan juga wawancara dengan produser
acara radio SPFM, pemerhati dongeng anak-
anak dan juga pendengar acara dongeng
radio SPFM Makassar.

Hasil pengumpulan data tersebut
kemudian dilakukan analisis secara
deskriptif dengan dilengkapi berbagai
perbandingan antar data yang telah
terkumpul dengan memakai pendekatan
triangulasi data dan teori yaitu memanfaat-
kan sesuatu yang lain di lvar data untuk
pengecekan atau sebagai pembanding
terhadap temuan data untuk memperkaya
hasil temuan.

II. DONGENG NUSANTARA

A. Mentiko Betuah (Sumatera), Legenda
Danau Lipan (Kalimantan) dan
Watuwe si Buaya A jaib (Papua).

Ada tiga cerita dongeng yang dikaji
dalam penelitian ini. Ketiga dongeng ini telah
disiarkan di radio SPFM Makassar. Dongeng
pertama berjudul "Mentiko Betuah",
merupakan cerita rakyat Aceh yang
diceritakan secara turun temurun. Dongeng
ini bercerita tentang asal muasal mengapa
kucing dan anjing sangat membenci tikus
hingga saat ini. Dongeng ini berawal dari
kehidupan seorang raja di negeri Siemelue
yang memiliki putra bernama Rohib. Rohib
ini sangat manja dan tidak mampu memenuhi
keinginan kedua orangtuanya untuk belajar
dengan baik. Sebagai hukuman Rohib
dikeluarkan dari istana tapi diberikan modal
untuk berdagang. Selama perantauannya,
Rohib justru tidak berdagang malah
memberikan uangnya kepada orang-orang
yang hendak menganiaya binatang-binatang
di hutan. Lama kelamaan uangnya pun habis.
Suatu hari ia bertemu dengan raja ular. Rohib
pun menceritakan keadaannya kepada ular.
Ular ini memberikan sebuah benda bernama,
Mentiko Bertuah. kepada Rohib. Benda ini
dapat memberikan apa pun yang diminta oleh
Rohib. Rohib pun meminta uang yang banyak
dan segera pulang ke istana. Kedatangannya
pun disambut oleh orang tuanya yang

Rachmat Kriyantono, Teknik Praktis Riset Komunikasi. (Jakarta: Kencana, 2009), hlm. 250.

182



Dongeng Dan Radio (Pendidikan Karakter Dalam Dongeng Nusantara Di Radio SPFM Makassar) (Christiany Juditha)

menganggap anaknya telah berhasil
berdagang dan mendapatkan banyak
keuntungan. Mentiko Betuah ini oleh Rohib
hendak dijadikan cincin, sayangnya, si
tukang cincin justru membawa lari benda
tersebut. Karena kebaikannya menolong
binatang-binatang di masa yang lalu, Rohib
dibantu oleh seekor anjing, kucing dan tikus
untuk mencari tukang cincin yang mencuri
benda sakti tersebut. Sang tikus berhasil
menemukan kembali benda itu, namun ia
berbohong kepada anjing dan kucing dengan
mengatakan bahwa benda itu jatuh ke sungai.
Kedua hewan ini pun menyelam untuk
mencari benda itu sementara kucing langsung
menyerahkan benda itu kepada Rohib dan
mendapat pujian. Mengetahui telah ditipu
oleh tikus, anjing dan kucing pun merasa
marah dan mengejar tikus hingga saat ini.

Dongeng yang kedua berjudul "Legenda
Danau Lipan" yang berasal dari kabupaten
Kuta Kertanegara, Kalimantan Timur.
Dongeng ini menceritakan tentang terben-
tuknya sebuah danau yang dikenal dengan
nama Danau Lipan. Awal cerita ini dimulai
dari sebuah kerajaan di Berubus yang
terkenal dengan pelabuhannya yang banyak
disinggahi kapal-kapal dari penjuru dunia.
Selain itu, kerajaan ini memiliki seorang
putri yang cantik bernama Putri Aji Berdarah
Putih. Kecantikan sang putri didengar hingga
ke negeri China. Raja China pun hendak
melamar sang putri dengan mendatangi
kerajaan Berubus. Sayang sekali sikap sang
raja dianggap tidak sopan saat pesta
penyambutan berlangsung yaitu dengan
memakan makanan langsung dari wadahnya
tanpa menggunakan tangan. Sikap ini yang
tidak disukai oleh sang putri. Sehingga pada
saat lamaran berlangsung, sang putri
menolak sang raja dengan mengeluarkan
kata-kata yang kasar. Raja China ini pun
marah dan menyerbu kerajaan Berubus
dengan pasukannya yang banyak. Karena
terdesak dalam peperangan, sang putri pun
mengeluarkan kesaktiannya dengan
mengunyah sirih dalam mulutnya yang
kemudian disemburkan ke lawannya.
Semburan sirih itu berubah menjadi lipan
yang jumlahnya banyak sekali. Raja China

dan pasukannya pun terdesak dan tenggelam
di danau. Itulah mengapa danau itu
dinamakan Danau Lipan.

Dongeng yang ketiga adalah "Watuwe si
Buaya Ajaib". Cerita rakyat masyarakat
Papua ini mengisahkan tentang buaya ajaib
berbulu burung kasuari hidup di sungai Tami.
Buaya ini menolong seorang bapak bernama
Tojatua yang isterinya akan melahirkan.
Setelah menolong, sang buaya pun berpesan
agar Tojatua dan keturunannya tidak
membunuh buaya dan melindungi hewan
tersebut sampai kapan pun juga. Itulah
mengapa masyarakat di wilayah Tami
dipercaya sangat melindungi buaya.

B. Unsur Pendidikan Karakter dalam
Ketiga Dongeng

Unsur-unsur pendidikan karakter sangat
sarat terkandung dalam ketiga dongeng ini.
Pada dongeng "Mentiko Betuah", ada
beberapa tokoh yang ditampilkan dalam
cerita. Pertama adalah ayah dan ibu Rohib
digambarkan memiliki sikap yang sangat
peduli dengan keberhasilan anaknya. Hal ini
ditunjukkan dengan menyekolahkan
anaknya ke kota. Sementara sosok Rohib
digambarkan sebagai orang yang tidak
disiplin dan tidak bertangungjawab dengan
sekolahnya dengan tidak mendengarkan
nasihat ayah ibunya.

"Rohib !!! Belum saatnya pulang, kamu
sudah pulang. Bagaimana bisa kamu
belajar seperti ini? Mana hasil yang kau
dapatkan dari hasil belajar di sana?
Sungguh anak tak tahu di untung.
Pengawal !!!! Bawa dia dan beri
hukuman buat dia. Tidak mau
mendengar apa kata orang tua!!l."
Cuplikan transkrip dongeng "Mentiko
etuah"- Radio SPFM Makassar).

Rohib juga tidak jujur kepada orang
tuanya, dengan membawa banyak uang
seolah-olah hasil kerja keras berdagang,
padahal uang tersebuh berasal dari benda
Metiko Betuah. Namun demikian, Rohib
masih memiliki sifat yang baik yaitu sangat
peduli dan menghargai binatang-binatang
dengan melarang orang-orang membunuh
mereka. Tokoh lainnya adalah kucing dan
anjing yang digambarkan suka menolong

183



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

orang lain (Rohib) karena pernah ditolong
oleh yang bersangkutan. Mereka juga
memiliki ketangguhan dengan berusaha
mencari benda Mentiko Betuah hingga ke
dasar sungai. Tokoh tikus yang bertindak
tidak jujur dengan mengatakan kepada anjing
dan kucing bahwa Mentiko Betuah tersebut
jatuh ke sungai, padahal benda itu ada di
tangannya. Sosok ini juga tidak peduli dan
tidak menghargai apa yang telah dilakukan
oleh anjing dan kucing yang juga adalah
sahabatnya.

Tokoh-tokoh pada dongeng "Legenda
Danau Lipan" ada Putri Aji Berdarah Putih
yang dikenal sebagai putri yang cantik jelita.
Namun, ia memilih menolak lamaran raja
China dengan kata-kata yang kasar pada saat
raja melamarnya. Di sini sang putri
digambarkan sebagai sosok yang kurang
menghargai dan kurang peduli dengan
perasaan orang lain. Sedangkan sang Raja
China memiliki sikap yang kurang sopan dan
tidak menghargai budaya setempat yang
membuat sang putri tidak menyukainya.

"Hai putri nan cantik jelita maukah
kamu menjadi permaisuriku?"” begitu
kata si raja China. Dengan tegas adik-
adik, putri Aji itu lalu menjawab: "Aku
tidak sudi menjadi permaisuri dari raja
yang jorok dan tidak tahu sopan
santun."Habh... putri Aji dei?an lantaizf
ngomong seperti itu...adik-adik. Jadi
jawaban putri Aji itu membuat r;y'a
China itu murka. Amarahnya tidak
terbentung lagi. Darahnya seolah-olah
mendidih dan naik ke ubun-ubun.
Karena merasa terhina, tanpa ba bi bu
lagi, raja China langsung kembali ke
negerinya. (Cuplikan trans gldongen
"Legenda Danau Lipan"- Radio SPF
Makassar).

Sementara dalam dongeng "Watuwe si
Buaya Ajaib" hanya digambarkan 2 sosok
yang menonjol. Tojatua digambarkan
sebagai sosok yang bertanggungjawab dan
peduli dengan keluarganya, terlihat dari
upayanya mencari batu tajam untuk
persiapan kelahiran anaknya. Tojatua dan
keluarganya juga dapat menghargai
perjanjian mereka dengan Wetuwe (buaya)
dengan tidak membunuh buaya yang ada di

21

184

sungat Tami, sechingga ia dan keturunannya
bisa selamat. Sedangkan Watuwe yang
merupakan buaya ajaib adalah sosok yang
suka menolong dan juga sangat peduli akan
keselamatan istri Tojatua.

"Tapi ada satu hal yang harus kamu
ingat.”" "Eh iya...apa tolong sampai-
kan." "Kelak kamu dan keturu-nanmu,
jangan pernah membunuh atau
memakan daging buaya.Jika kamu
melanggar larangan itu, kamu dan
keturunanmu akan mati.” Haaaa...si
buaya ajaib itu lan%gung menghilang.
Iya adik-adik, pak Tojatua itu sangat
eheranan, tapi ia san;at bahalgia,
karena buaya ajaib itu telah menolong
proses kelahiran istrinya. (Cuﬁlikan
transkrip don erllz%w"Watuwe si Buaya
Ajaib"-Radio SPFM Makassar).

Hasil penelitian di atas menunjukkan
bahwa dongeng Nusantara merupakan media
yang sangat efektif dalam menyampaikan
pendidikan karakter bagi anak-anak. Unsur-
unsur pendidikan karakter seperti kejujuran,
ketangguhan, peduli, bertanggungjawan,
suka menolong, dan menghargai sesama bisa
disisipkan menjadi pesan-pesan moral yang
sangat penting bagi pertumbuhan karakter
anak.

Meskipun dongeng Nusantara ini
dikisahkan sudah lama terjadi namun nilai-
nilai positif yang terkandung di dalamnya
masih relevan dengan kehidupan saat ini. Hal
ini juga berkaitan dengan apa yang
diungkapkan oleh Poerwadarminta bahwa
dongeng merupakan cerita tentang kejadian
zaman dahulu yang anch-aneh atau cerita
yang tak terjadi. Dongeng melukiskan
kebenaran, berisikan pelajaran (moral),
bahkan sindiran. Pengisahan dongeng
mengandung harapan-harapan, keinginan-
keinginan, dan nasihat baik yang tersirat
maupun tersurat.”

Hal senada juga disampaikan oleh
Produser Program Radio SPFM Makassar,
Dey Agusta. Menurutnya secara tidak
langsung nilai-nilai pendidikan karakter akan
masuk ke dalam pikiran dan jiwa anak.
Dengan mudah anak bisa memahami mana
yang baik, mana yang buruk, mana yang

Handajani, Memilih, Menyusun, dan Menyajikan Cerita untuk Anak. (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2008), him. 13.



Dongeng Dan Radio (Pendidikan Karakter Dalam Dongeng Nusantara Di Radio SPFM Makassar) (Christiany Juditha)

jujur, mana yang curang. Pendongeng
Makassar, Puguh Heru juga mengatakan
bahwa banyak pesan moral yang dapat
disampaikan melalui dongeng, seperti pesan
agama, pendidikan, keberanian, peduli
kepada sesama, empati kepada orang lain,
pesan anti korupsi. Dan kesemuanya itu
dapat perlahan-lahan membentuk karakter
anak.

"Membentuk karakter anak adalah
sebuah proses yang sangat panjang. Ada
istilah mendidik bukan mendadak,
s§hinﬁ§(a proses pembentukan karakter
diperlukan waktu yang sangat panjang.

elalui dongeng, proses pembentu-kan
karakter dapat disampaikan dengan cara
ang sangat mudah. Anak-anak akan
ebih mudah mencerna sebuah pesan
moral melalui dongeng." (Pendongeng
gl(l)ailga;ssar, Heru-Wawancara Februari

Meski dongeng termasuk media
komunikasi tradisional, namun dongeng
mampu bertahan hingga saat ini. Di tengah
gempuran berbagai media utamanya media
baru, dongeng diharapkan bisa tetap eksis.
Salah satunya dengan berkolaborasi dengan
berbagai media untuk bisa tetap menyajikan
dongeng.

Direktur Jenderal Kebudayaan Kacung
Marijan, mengatakan di era informasi yang
modern ini cerita dongeng dari mancanegara
mudah sekali untuk dipublikasikan
sementara cerita rakyat yang asli berasal dari
daerah-daerah di Nusantara kurang
terpublikasi dengan baik. Padahal, cerita
rakyat Indonesia ini tidaklah kalah menarik
dengan cerita dongeng lainnya.” Apalagi
dengan menceritakan dongeng Nusantara ini
kepada anak-anak merupakan salah satu
bagian dari upaya pelestarian budaya di
Indonesia, khususnya cerita rakyat. Karena
itu diperlukan pengemasan dongeng
Nusantara yang baik salah satunya dengan
menggunakan media radio.

Radio dianggap sebagai media yang
cukup baik dalam menyiarkan dongeng. Hal
ini karena keunggulan radio yang kaya akan
berbagai audio sehingga merangsang anak-

anak untuk berimajinasi. Seorang anak
bernama Cen mengaku sangat suka
mendengarkan acara dongeng di radio
SPFM. Menurutnya dongeng sangat
menghibur dan juga banyak pelajaran
tentang kebaikan di dalamnya.

"Saya suka sekali mendengarkan
dongeng di radio, karena ceritanya
menarik a ala%i) cerita jadul, jaman
dahulu kala. Dongeng juga sound
efeknya di radio yang banyak membuat
kita ingin terus mendengar-nya. Kita
juga bisa belajar untuk berkata jujur,
membantu orang lain dan berkata yang
sopan agar orang lain tidak tersinggung.
gl(’)cilszlj]ar, Cen-Wawancara 2 Maret

Meskipun kalah bersaing dengan
televisi dan intenet namun radio tetap
memiliki keunggulan dalam mengisi
kebutuhan manusia akan informasi termasuk
dalam menyiarkan dongeng. Hal ini tidak
terlepas dari tujuan radio itu sendiri yang
menurut Dominick yaitu sebagai media
pengetahuan, hiburan, relaksasi dan
pelepasan emosi dari perasaan dan energi
terpendam. Seperti yang diungkapkan oleh
Heru dan Dey berikut ini:

"Dongentg yang disiarkan melalui radio
sangat efektif. Mendengarkan dongeng
adalah salah satu proses kreatif dan
imaginatif. Dengan mendengarkan
dongeng, maka otak anak akan bekerja
dengan 1maginasi mereka sendiri. Oleh
karena itu, dongeng harus bernuansa
konstruktif dengPan membangun cerita
serta prosesnya. Pendongeng harus bisa
membangun suasana imaginasi dalam
benak anak sehingga daya imaginasi
anak bisa dibangun dan dibentuk.
Pendongeng Makassar, Heru-
awancara Februari 2015).

"Acara dongeng di radio tidak terlepas
dari talenta pembawa acara dan
kepedulian medianya sendiri terhadap
Eend1d1kan anak. Agak sulit mendapat-

an penyiar yang bisa mengajak anak-
anak bermain di udara (on air) sekaligus
mendongeng. (Produser Program Radio
SPFM Makassar, Dey Agusta-
Wawancara Februari 2015).

Dapat dikatakan bahwa menggunakan
media apa pun, dongeng tetap menjadi alat

= Tertibtop.com. "Cerita Dongeng Nusantara Perlu Dikemas Menarik," dari http:/terbittop.com/?p=2826, diakses 3 Maret 2015.

185



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

komunikasi yang tetap menarik bagi anak-
anak. Yang terpenting adalah dongeng di
mana pun disiarkan tetap mengandung nilai-
nilai pendidikan baik moril maupun karakter.
Apalagi dongeng sebagai bagian kebudayaan
yang di dalamnya mengandung nilai budaya
dari nenek moyang. Karya-karya lisan
peninggalan nenek moyang ini dapat
dipelajari untuk memperoleh gambaran
mengenai kebudayaan pada masa lalu.

Burull mengatakan bahwa nilai-nilai
dalam pendidikan karakter akan sangat
membosankan bila diajarkan secara formal
saja. Oleh karena itu, perlu dibuat menjadi
sesuatu hal yang gampang dicerna oleh anak-
anak, salah satunya dengan memasukkannya
dalam materi-materi dongeng yang disiarkan
di berbagai media. Diungkapkan oleh
Handajani bahwa pendengar khususnya
anak-anak akan sangat tertarik pada
program-program radio yang mengandung
unsur hiburan. Unsur hiburan dalam dongeng
dapat ditemukan pada penggunaan kosa kata
yang bersifat lucu, sifat tokoh yang jenaka,
dan penggambaran pengalaman tokoh yang
jenaka. Dongeng memiliki unsur pendidikan
ketika dongeng tersebut mengenalkan dan
mengajarkan kepada anak mengenai
berbagai nilai luhur, pengalaman spiritual,
petualangan intelektual, dan masalah-
masalah sosial di masyarakat.

Peran orang tua dan guru di sekolah ikut
membantu semakin terbentuknya pendidikan
karakter bagi anak ini. Tanpa pendampingan
dan pengarahan orang tua, maka hal itu tidak
akan maksimal. Hal ini berkaitan dengan
hasil penelitian yang dilakukan oleh
Pamungkas” bahwa kegiatan bercerita
kepada anak-anak (seperti dongeng) perlu
mendapat perhatian para orang tua, para
guru, dan pendidik. Dengan sebuah cerita
maka diharapkan dapat tumbuh sesuatu yang
positif dalam diri anak. Kemudian, pada
waktu bercerita sesungguhnya tidak sekadar
bertutur tentang kelakuan serta watak para
tokoh, melainkan sedang mempertunjukkan
sebuah ajaran, yakni ajaran moral. Di dalam

23

kegiatan bercerita juga secara tidak sadar
termanifestasikan rasa dan ungkapan kasih-
sayang orang tua kapada anaknya. Dengan
demikian, cerita dan kegiatan bercerita
kepada anak merupakan pilihan alternatif
yang perlu diselidiki manfaatnya di dalam
kenyataan (empirik) sebagai wahana bagi
pendidikan karakter dalam keluarga.

III. PENUTUP

Kesimpulan dari penelitian ini adalah,
dari tiga cerita dongeng Nusantara di Radio
SPFM Makassar yang dikaji dalam
penelitian mengandung unsur-unsur
pendidikan karakter. Unsur pendidikan
karakter yang paling menonjol dari ketiga
dongeng ini adalah kejujuran, ketangguhan,
peduli, bertanggungjawab, suka menolong
dan menghargai sesama.

Hasil penelitian juga menunjukkan
bahwa dongeng merupa-kan media yang
sangat efektif dalam menyampaikan
pendidikan karekter bagi anak-anak. Di
samping itu, media radio dianggap sebagai
media yang cukup baik dalam menyiarkan
dongeng. Ini karena keunggulan radio yang
kaya akan berbagai audio sehingga
merangsang anak-anak untuk berimajinasi
hanya dengan mendengarkan suara dan
bunyi-bunyian lain melalui radio.

Penelitian ini juga merekomendasikan
agar kegiatan mendongeng bagi anak-anak
tetap dilestarikan. Karena di samping
memiliki pesan-pesan moral di dalam cerita
yang dapat membentuk karakter anak, juga
dapat melestarikan budaya Nusantara. Di
samping itu, perlu dukungan berbagai pihak
untuk menciptakan kemasan-kemasan cerita
dongeng yang lebih menarik dan sesuai
dengan tuntutan kemajuan teknologi media
dengan tidak meninggalkan nilai-nilai luhur
yang terkandung dalam dongeng.

Daud Pamungkas, "Bercerita dalam Kaitannya dengan Pendidikan Karakter Anak," dari Jurnal Atikan, Vol. 2. (1) tahun 2012, dalam

http://atikan-jurnal.com/wp-content/uploads/2012/06/6.daud_.unsur_.jun_.12.pdf, diakses 3 Maret 2015

186



Dongeng Dan Radio (Pendidikan Karakter Dalam Dongeng Nusantara Di Radio SPFM Makassar) (Christiany Juditha)

DAFTAR PUSTAKA

Ahyani, L.N., 2010. Metode Dongeng Dalam Meningkatkan Perkembangan Kecerdasan
Moral Anak Usia Prasekolah. Jurnal Psikologi Universitas Muria Kudus. Volume I,
No 1, Desember 2010.

Badan Penelitian dan Pengembangan Pusat Kurikulum Kementerian Pendidikan Nasional,
2010. Pengembangan Pendidikan Budaya dan Karakter Bangsa. Jakarta.

Burull, J. R., 1966. "Radio Drama: A Technique of Adult Education." Disertasi Doktoral di
Universitas Wisconsin. Ann Arbor, MI: ProQuest.

Danandjaja, J., 1986. Folklor Indonesia. Jakarta: Grafiti Pers.

Djamarah, S. B., 2002. Psikologi Belajar. Jakarta: Rineka Cipta.

Duniaku. net. 9 September 2014. "Di pameran ini Temukan Betapa Ajaibnya Cerita rakyat
Indonesia" dari http://www.duniaku.net/2014/09/09/di-22 pameran-ini-temukan-
betapa-ajaibnya-cerita-rakyat-indonesia/ diakses 3 Maret 2015.

Endraswara, S., 2009. Metodologi Penelitian Folklore. Yogjakarta: Media Presindo.

Handajani, 2008. Memilih, Menyusun, dan Menyajikan Cerita untuk Anak. Yogyakarta:Tiara
Wacana.

Hill, T.A., 2005. "Character First! Kimray Inc." dari http://www.charactercities.org/
downloads/ publications/Whatischaracter.pdf., diakses 2 Maret 2015.

Kompas, 21 Desember 2012. "Pelajar Tewas Sia-Sia Karena Tawuran" dari
http://megapolitan.kompas.com/read/2012/12/21/10534239/82 Pelajar. Tewas.Siasia.
karena.Tawuran tanggal 3 Januari 2013.

Kompas.com, 9 Maret. 2012. "Survey PERC: Indonesia Terkorup di Asia Pasific. (online)",
dari http://nasional.kompas.com/read/2012/02/22/ 15413395/Survei Perc.Indonesia.
Terkorup.di.Asia.Pasifik), diakses 20 Januari 2015

Konfrontasi.com. 14 September 2014. "Pendidikan Karakter Tergerus Koruptor diberi
Tempat Terhormat" dari website: http://www.konfrontasi.com/content/budaya/
pendidikan-karakter-tergerus-koruptor-diberi-tempat-terhormat#sthash.JASHUwJw.
dpuf, tanggal 20 Januari 2015.

Kriyantono, R., 2009. Teknik Praktis Riset Komunikasi. Jakarta: Kencana.

Megawangi, R., 2004. Pendidikan Karakter: Solusi Tepat untuk Membangun Bangsa. Depok:
Indonesia Heritage Foundation.

Morissan, 2008. Manajemen Media Penyiaran (Strategi Mengelola Radio dan Televisi).
Jakarta: Kencana.

Pamungkas, D.,2012. "Bercerita dalam Kaitannya dengan Pendidikan Karakter Anak," dalam
Jurnal Atikan, Vol. 2 (1) tahun 2012. http://atikan-jurnal.com/wp-content/uploads/
2012/06/6.daud _.unsur .jun .12.pdf, diakses 3 Maret 2015.

Rafiek, M., 2012. Teori Sastra: Kajian Teori dan Praktik. Bandung: PT Refika Aditama.

Rahmah, Y., 2007. "Dongeng Timun Emas (Indonesia) dan Dongeng Sanmai No Ofuda
(Jepang) (Studi Komparatif Struktur Cerita dan Latar Budaya)." Tesis Program
Pascasarjana Universitas Diponegoro Semarang.

Raka, G., dkk.,2011. Pendidikan Karakter di Sekolah. Jakarta: PT. Gramedia.

Thobroni, M., 2008. Obsesi Jadi Penulis Beken. Jakarata: Mastara.

Tertibtop.com., 11 September 2014. "Cerita Dongeng Nusantara Perlu dikemas Menarik",
dalam http://terbittop.com/?p=2826, diakses 3 Maret 2015.

Widiastuti, Y., 2012. "Nilai-nilai Karakter Bangsa dalam Dongeng Nusantara sebagai
Alternatif Bahan Ajar Apresiasi Sastra kelas VIL." Skripsi. Program Studi Pendidikan
Bahasa dan Sastra Indonesia. Jurusan Pendidikan Bahasa dan Seni. Fakultas Keguruan

187



NILAI-NILAI AJARAN DALAM DONGENG KI AGENG PAKER

Endah Susilantini

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
Jalan brigjen Katamso 139 Yogyakarta
Email: endah_susilantini@yahoo.com

Naskah masuk: 06-08-2015
Revisi akhir: 05-10-2015
Disetujui terbit: 10-10-2015

THE TEACHING VALUES IN THE SERAT KI AGENG PAKER
Abstract

Serat Ki Ageng Paker is a Javanese literary work that contains moral education. The manuscript
tells about the jéiendship between Majaf)ahit king and Ki Wangsayuda. It began when the king, Prabu

Brawijaya, looked for Jakamangu, his

ovely perkutut bird that flew out of its cage. Prabu Brawijaya

felt so sad because the perkutut bird was the animal manifestation of Prabu Siung Wanara's son who

got married with his daughter, Dewi Sekar Kemuning. Based on the aforementioned background, this

%aper intends to scrutinize how the didactic teaching and moral messages are portrc?zed in Ki Ageni
aker story. Research findings fresented in this paper were obtained primarily from liter

b implementinlg three steps: 1) choosin
(7

ary researc
text as a research material, 2) translating, and .f/ analizing

the contents. Along with the data gained, the paper purposes to illustrate the moral teachings about

Javanese culture.

Keywords: virtuous education, teaching value, Ki Ageng Paker
Abstrak

Serat Ki Ageng Paker merupakan karyasastra Jawa berisi pendidikan budi pekerti. Isinya
menceriterakan_persahabatan raja Majapahit dengan Ki Wangsayuda. Persahabatan keduanya

terjadi ketika
sangkarnya. Mengapa Prabu

menjadi permasalahan dalam kajian ini adala
digambarkan dalam dongeng
kepustakaan dengan langkah k

pene

Berdasar pada latar beﬁzka
c}téaimana ajaran didaktik dan pesan moral yan
i Ageng Paker.
e?'a ) memilih teks yang digunakan seba;ai ba
men%erjakan terjemahkan dan 3) menganalisis isinya. Tz;] ]
itian ini adalah data dan informasi tentang ajaran mora

rabu Bmwijcéya mencari Jakamangu, burung perkututnya yang terlepas dari

rawijaya demikian merasa kehilangan bumnﬁperkututnya tersebut.
Ternyata burung bperkutut itu merupakan penjelmaan putra Pra
dengan putrinya bernama Dewi Sekar Kemumr;igb

u Siung Wanara, yang menikah
n

g di atas, maka yang

etode yang digunakan menigunakan metode
an penelitian, 2)

lézang diharapkan dari

ebudayaan Jawa.

uan dan hasi
yang mewarnai

Kata kunci: Pendidikan budi pekerti, nilai-nilai ajaran, Ki Ageng Paker.

1. PENDAUHULUAN

Sebuah cerita baik yang berasal dari
manapun jika sudah diceriterakan berkali-
kali,dan berkelanjutan di suatu kolektif
tertentudianggap sebagai sebuah dongeng.
Menurut William Bascom yang dikutip
James Dananjaya, bahwa dongeng mem-
punyai rumusan pembukaan dan penutup
konvensional, yang berfungsi sebagai
pendahuluan dan penutup dari suatu
dongeng. Dengan rumusan tersebut
pendengar sudah diperingatkan terlebih
dahulu bahwa cerita tersebut bersifat fiktif,
sehingga tidak diharapkan untuk dipercaya

kebenarannya.

Dongeng biasanya bercerita tentang
suatu kejadian yang luar biasa yang penuh
dengan khayalan yang dianggap oleh
masyarakat sebagai sesuatu hal yang tidak
benar-benar terjadi. Sebuah dongeng pada
umumnya diawali dengan kalimat
konvensional, contohnya dongeng ‘“Memi-
trane Manuk Gagak lan Manuk Bango
Thongthong”, diawali dengan kalimat
berbunyianuju ing sawijining dina (pada
suatuhari) sedang kalimat penutupnya
berbunyi “Manuk Gagak lan Manuk Bango
Thonthong bali maneh anggone padha

189



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

memitran”(Burung Gagak dan burung
Bango Thonthong kembali lagi dalam
menjalin persahabatan). Demikian juga
dalam kalimat DongengAnde-Ande Lumut,
kalimat penutupnya berbunyi Kleting Kuning
lan Ande-Ande Lumut urip rukun bebareng-
an kaya mimi lan mintuna.(Kleting Kuning
dan Ande-Ande Lumut hidup rukun dan
damai bagaikan belangkas jantan dan
belangkas betina). Dengan demikian,
biasanya sebuah dongeng selalu diakhiri
dengan alur yang menggembirakan, yang
memuat tentang kegembiraan tokoh utama
dalam cerita atauhappy ending.

Dalam strukturnya dongeng biasanya
terbagi menjadi tiga bagian. Yang pertama
berisi pendahuluan, dilanjutkan dengan
peristiwa yang terjadi dan baru diakhiri
dengan penutup. Pendahuluan merupakan
kalimat pengantar untuk memulai dongeng,
kedua peristiwa atau isi merupakan bentuk
kejadian-kejadian yang disusun berdasarkan
waktu, dan terakhir penutup, merupakan
akhir dari bagian cerita yang berguna untuk
mengakhiri cerita.'

Dongeng banyak dimuat dalam
beberapa karya sastra Jawa. Yang paling
subur adalah dongeng safo kewan, karena
pada masyarakat Jawa dikenal adanya cerita
binatang yang berasal dari Cerita Jataka,
Pancatantra, Tantri Kamandaka, dan Serat
Kancil’ Dongeng dalam beberapa karya
sastra Jawayang paling menonjol diantara-
nya dongeng binatang, khususnya tokoh
kancil yang ditulis dalam beberapa buku,
antara lain Serat Kancil Amongsastra, Serat
Kancil Salokadarma (1891), Serat Kancil
Van Dorp (1871),Serat Kancil Natarata,
danSerat Kancil Ngabehi Jagasurana. Oleh
karena kancil merupakan binatang yang
sangat cerdik, orang yang mendengarnya
akan dibawa ke suatu masyarakat yang tak
ada bedanya dengan masyarakat manusia,
hanya pelakunya terdiri dari binatang-
binatang.’ Dongeng binatang juga terdapat

pada beberapa relief candidalam bentuk
pahatan, antara lainCandi Prambanan di
Yogyakarta, Candi Borobudur, Candi
Sojiwan dan Candi Mendud di Jawa Tengah,
kemudian Candi Penataran di Blitar, dan
Candi Jago di Malang Jawa Timur.

Dalam artikel ini akan diulas tentang
dongeng Ki Ageng Paker, yang didalamnya
juga menyinggung tokoh binatang berupa
burung perkutut. Burung perkutut dalam
dongeng Ki Ageng Paker merupakan
penjelmaan Prabu Siung Wanarayang
menikah dengan putriPrabu Brawijaya
bernama Dewi Sekar Kemuning. Cerita ini
terdapat juga didalam Babad Tanah Jawi.
Ajaran budi luhur banyak digambarkan
dalam dongeng Ki Ageng Paker. Ajaran yang
terdapat didalamnya bertalian erat dengan
perbuatan atau kelakuan yang pada
hakekatnya merupakan pencerminan akhlak
manusia. Secara keseluruhan ajaran budi
luhur merupakan kaidah dan pengertian,
yang menentukan hal-hal yang dianggap baik
atau buruk.’

Dongeng Ki Ageng Paker memuat
ajaran budi luhur, diantaranya ajaran moral,
etika, tata krama, ajaran baik burukyang
sangat positif bagi kehidupan masyarakat.
Berdasar pada latar belakang di atas, yang
menjadi permasalahan dalam kajian ini
adalah bagaimana ajaran didaktik dan pesan
moral yang digambarkan dalam dongeng Ki
Ageng Paker.Adapun tulisan ini mengguna-
kan metode kepustakaan yang dilakukan
dengan beberapa tahapan. Tahap pertama
menentukan judul, dilanjutkan dengan
membuat alih aksara dan terjemahan dari
huruf Jawa ke huruf latin. Selanjutnya
membuat analisis berupa nilai-nilai yang ada
dalam isi teks. Hasil yang diharapkan karya
sastra berupa dongeng ini dapat digunakan
sebagai bahan ajar bagi para guru untuk
disampaikan kepada anak didik, utamanya
hal-hal yangterkait dengan ajaran budi
pekerti. Di samping itu, juga dapat diteruskan

Asdi S. Dipojoyo. Moralias Masyaraakat Jawa Melalui Ceritera Binatang. (Yogyakarta: Proyek Javanologi, tt), him. 10.

Asdi Dipodjojo. Moralisasi Masyarakat Jawa Lewat Ceritera Binatang. (Yogyakarta: Proyek Javanologi. Museum Sanabudaya, tt),

hlm.5.
*  AsdiDipodjojo, Loc.Cit., ., him. 11.

¢ Pudjawiyatna,l.R. Etika, Falsafat Tingkah Laku. (Jakarta: Obor,1968), him.16.

190



kepada generasi muda dalam membentuk
watak yang berbudi pekerti luhur.

Karya sastra yang menjadi pijakan
dalam artikel ini merupakan karya sastra
yang dibumbui oleh cerita zaman dahulu,
yang juga terkandung unsur fiktif.’ Dalam
dongeng Ki Ageng Paker juga didapati unsur
fiktif yang tidak dapat dipercaya kebenaran-
nya. Kedudukan unsur rekaan atau unsur
fiktif merupakan hiasan kesastraan yang
cukup menarik. Isi ajaran yang terkandung
dalam dongeng tersebut menjadikan karya
sastra ini sangat penting dilihat dari tata
susila bangsa Indonesi khususnya Jawa.

Berpijak pada tulisan yang menyangkut
dongeng Ki Ageng Pakermemang sudah ada
yang menulis dalam bentuk cerita, tetapi
sifatnya hanya digunakan untuk kegiatan
lomba mendongeng, tetapi secara khusus
belum ada yang mengulas tentang kajiannya.
Hari, sebagai keturunan Ki Ageng Paker
menyebut dirinya sebagai “Wong Paker
Grup” (2011). Dalam artikelnya ia mengata-
kan dirinya merupakan salah seorang
keturunan Ki Ageng Paker.” Dalam tulisan
tersebut dijelaskan Dusun Paker berada di
Kelurahan Mulyadadi, Bambanglipura,
Kabupaten Bantul, Provinsi DIY.

Di dusun tersebut cerita mengenai Ki
Ageng Paker juga sangat dikenal oleh
masyarakat sekitar. Menurut penuturan
sesepuh dusun, masih ada sisa-sisa pening-
galan sejarah Ki Ageng Paker, antara lain
berupa batu besar berwarna hitam. Konon
batu itu merupakan tempat minum gajah
peliharaan Ki Ageng Paker.Ada juga pening-
galan berupa batu besar, fragmen arca, dan
batu bata kuna yang ditemukan di Dusun
Paker.

Buku lain yang mendukung penelitian
ini adalah tulisan Christiyati Ariani berjudul
Legitimasi Tokoh-tokoh Kerajaan Mataram
dan Petilasannya: Kajian Nilai Budaya
Terhadap Beberapa Cerita Rakyat dan

Pengaruhnya di Kabupaten Bantul. Dalam
buku tersebut disinggung sekilas tentang
Kelurahan Tegalgendu, tempat tinggal
seorang tokoh mitos janda miskin yang
kemudian menjadi kaya raya karena
mendapatkan emas permata dari buah labu
pemberian Ki Wangsayuda (Ki Ageng
Paker). Menurut mitos yang beredar, janda
miskin itu konon menurunkan orang-orang
kaya di Kotagede sampai sekarang dengan
berdagang. Keturunan janda miskin di
Tegalgendu disebut masyarakat kalang yang
hidupnya menyendiri. Kelompok kalang di
Kotagede mempunyai etos kerja sebagai
pedagang dan mereka banyak yang sukses
hingga sekarang.’

II. MENGENALDONGENG KIAGENG
PAKER

Dongeng Ki Ageng Paker yang dijadi-
kan sebagai bahan penelitian merupakan
naskah koleksi Perpustakaan Reksapustaka,
Mangkunagaran Surakarta. Naskah tersebut
merupakan buku cetakan, ditulis pada Tahun
1912 dan tidak menyebut nama penulis,
diterbitkan oleh Balai Pustaka Tahun 1931.
Buku itu ditulis dengan aksara Jawa cetak
berbahasa Jawa ragam campuran krama dan
ngoko. Teks ditulis dalam bentuk prosa,
terbagi dalam 9 bagian dan masing-masing
bagian diberi judul yang berbeda.

Diceriterakan Prabu Brawijaya raja
kerajaan Majapahit yang cukup terkenal dan
disegani oleh raja-raja disekitarnya. Di
samping wilayahnya yang sangat luas,
keadaan negeri sangat makmur gemah ripah,
loh jinawidan sejahtera. Kemakmuran itu
dapat dirasakan oleh seluruh rakyat di
wilayahnya, karena murah sandang dan
murah pangan. Banyak pedagang dari luar
datang untuk berdagang dan mengadu nasib
di wilayah Majapahit. Sampai para pedagang
dari luar kerajaan menetap di Majapahit dan
menikahi wanita pribumi. Sebagai seorang

s Darusuprapta, dkk. Ajaran Moral Dalam Susastra Suluk. (Yogyakarta: Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan, 1990),hlm. 7.

®  Heri.“TrahKi Ageng Paker.” Dalam sebuah artikel. ( Bantul, 2011).

7 Cristriyati Ariyani. “Legitimasi Tokoh-Tokoh Kerajaan Mataram dan Petilasannya: Kajian Nilai Budaya Terhadap Beberapa Cerita
Rakyat dan Pengaruhnya di Kabupaten Bantul,” dalam Patra Widya Seri Penerbitan Sejarah dan Budaya. Vol.6. No. 2. (Yogyakarta: BPNB,

2005), hlm.169.

191



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

raja besar yang sedang berkuasa, Prabu
Brawijaya tidak membedakan status sosial
antara orang kebanyakan dengan dirinya.
Oleh karena itu, rakyat banyak yang simpati
dan menaruh hormat. Demikian juga raja-
raja dari luar wilayah kerajaan Majapahit dan
raja taklukan banyak yang tunduk kepada
kepemimpinan raja Brawijaya.

Adapun salah satu hobi baginda raja
yang paling menonjol adalah sebagai pecinta
burung perkutut. Salah satu dari burung
perkutut kesayangannyaitu diberi nama
Jakamangu. Betapa sedih hatibaginda raja
ketika perkutut Jakamanguterlepas dari
sangkarnya. Untuk mendapatkan berita
tentang hilangnya perkutut Jakamangu raja
didampingi patihnya Gadjah Mada lalu
mengadakan pertemuan. Raja menanyakan
kepada patihnya apakah perkutut Jakamangu
sudah ditemukan.Mendengar pertanyaan
rajaGajah Mada merasa sangat ketakutan, dia
lalu menjelaskan dengan penuh hormat
bahwa dari sekian prajurit yang disebar
belum satupun yang dapat menemukan
perkutut Jakamangu. Mendengar laporan
Gajah Mada raja menjadi semakin sedih.
Dengan lepasnya perkutut Jakamangu benar-
benar membuatnya sangat terpukul.

Yang menjadi pertanyaan, mengapa
Prabu Brawijaya demikian merasa kehilang-
an burung perkututnya Jakamangu yang
terlepas dari sangkarnya. Jika ditelusuri
dalam Babad Tanah Jawi bahwa perkutut
Jakamangu adalah cucunya sendiri.
Jakamangu putra Dewi Sekar Kemuning
yang menikah dengan Prabu Siung Wanara
yang dapat menjelma menjadi burung
perkutut bernama Mertengsari.

Raja melakukan samadi memohon
kepada Hyang Widhi untuk menemukan
kembali perkutut Jakamangu. Ketika sedang
khusuk melakukan samadi, terdengar suara
gaib memberi isyarat raja harus mencarinya
sendiri dan meninggalkan kerajaan menuju
ke arah barat daya. Pada keesokan harinya
raja dengan membawa anjing kesayangannya
menyamar meninggalkan kerajaan. Setelah
beberapa bulanlamanya, sampailah di
wilayah kerajaan Mataram. Sesampai di

192

Dusun Paker,raja mendengar kicauan burung
perkutut yang sangat merdu. Beliau
memberanikan diri untuk berkenalan dengan
pemilik burung perkutut yang bernama Ki
Wangsayuda. Terdengar olehnya kicauan
burung perkutut yang suaranya seperti
perkututnya yang lepas. Setelah didekati,
ternyata benar juga bahwa suara burung itu
adalah perkutut Jakamangu yang telah
hilang.

Tanpa merasa ragu dan canggung
baginda raja meminta kembali Jakamangu
kepada Ki Wangsayuda. Dengan tulus ikhlas
Ki Wangsayuda memberikan perkutut
Jakamangu kepada raja tanpa meminta
imbalan. Mereka lalu sepakat untuk saling
berjanji menjadi sahabat sejati. Setelah
cukup lama berbincang-bincang, raja
Majapahit mohon pamit sambil berpesan
agar Ki Wangsayudabergantian untuk
berkunjung. Oleh karena itu, raja meninggal-
kan anjing kesayangannya agar menjadi
penunjuk jalan,

Pada waktu Ki Wangsayuda hendak
menikahkan anak perempuannya, dia
teringat kembali akan pesan tamunya yang
meminta perkutut Jakamangu. Ki
Wangsayuda berniat mengunjungi kenalan-
nya. Harapan Ki Wangsayuda kenalannya
dapat meluangkan waktu dan berkenan hadir
dalam perhelatan acara pernikahan anak
perempuannya.

Sesampai di Majapahit Ki Wangsayuda
dapat menemui kenalannya yang ternyata
seorang raja besar penguasa kerajaan
Majapahit, bernama Prabu Brawijaya. Ki
Wangsayuda tercengang, tidak menyangka
bahwa yang telah meminta perkutut
Jakamangu adalah seorang raja besar.
Sesampai di kerajaan Ki Wangsayuda segera
menghadapdan menyampaikan apa yang
menjadi keinginannya.

Undangan diterima sendiri oleh raja,
karena kesibukannya tidak dapat menghadiri
pesta pernikahan anak perempuan Ki
Wangsayuda. Sebagai pengganti, raja
memberikan hadiah berupa lantop, sejenis
bumbung berisi berbagai macam binatang



ternak dan sebuah labu. Sebelumnya raja
berpesan agar tidak membuka buah labu
sebelum sampai di rumah. Setelah dipesan,
Ki Wangsayuda segera mohon pamituntuk
meninggalkan kerajaan.

Dalam perjalanan pulang, Ki Wangsa-
yuda bermalam di rumah seorang janda
miskin di wilayah Tegalgendu, Kotagede.
Dengan senang hati janda miskin mem-
persilahkan tamunya untuk bermalam. Dia
ingin memberikan hidangan makan tetapi
yang dipunyai hanyalah beras. Melihat
tamunya membawa labu, janda miskin
memberanikan diri memintanya untuk
dimasak sayur. Dengan ikhlas Ki Wangsa-
yuda memberikan buah labu, tanpa ingat
akan pesan baginda raja sebelumnya.

Buah labu lalu diberikan kepada janda
miskin untuk dimasak. Betapa terkejutnya
sang janda miskin ketika melihat emas
permata dari isi buah labu. Hatinya berdebar-
debar ketakutan melihat perhiasan itu. Cepat-
cepat perhiasan disembunyikan agar tidak
ketahuan. Sedangkan buahnyadimasak dan
disuguhkan kepada tamunya. Keesokan
harinya Ki Wangsayudapamit untuk melan-
jutkan perjalananpulang.

Selang beberapa hari kemudian,
rombongan utusan raja Majapahit datang di
kediaman Ki Wangsayudauntuk membuat-
kan sebuah rumah. Ki Wangsayuda merasa
sangat bersyukur bahwa rumah yang
dibangun diatas pekarangannya sangat
mewah, model bangunan mirip dengan
keberadaan istana Majapahit, lengkap
dengan perabotnya yang serba bagus. Sejak
saat itu Ki Wangsayuda suami istri menjadi
orang kaya dan terpandang. Ki Wangsayuda
juga memiliki binatang ternak yang sangat
banyak, hadiah baginda raja Brawijaya.
Sejak saat itu namanya dikenal dengan
sebutan Ki Ageng Paker.

Menyimak ceritera di atas ternyata
Dongeng Ki Ageng Paker murni merupakan
cerita fiksi, karena masa pemerintahan
Brawijaya menurut catatan sejarah tidak

sejaman dengan masa kehidupan patih Gajah
Mada. Dalam jabatannya sebagai patih,
beliauhidup pada masa pemerintahan
Jayanagara danraja Hayam Wuruk alias
Rajasanagara ketika menjadi raja Majapabhit.
Pada masa itu sebagai patih, Gajah Mada
mempunyai kekuasaan tertinggi dalam
angkatan perang, karena sebelum menjadi
patih adalah kepala batalion penjaga
keamanan raja. Oleh karena itu, ketika beliau
mangkat, raja Hayam Wuruk sebagai raja
Majapahit tidak bersedia untuk mengangkat
pengganti Gajah Mada. Beliau lalu
mengangkat enam orang menteri yang tepat
mengetahui segala perkara dan tunduk
kepada pimpinan politik raja untuk
menggantikan Gajah Mada." Sebaliknya,
justru ketika kerajaan dipimpin oleh raja
Brawijaya, Majapahit saat itu sedang
mengalami masa-masa keruntuhan. Berdasar
fakta sejarah,dongeng Ki Ageng Paker betul-
betul murni merupakan cerita rekaanyang
ditulis dan dibumbui oleh pengarang dengan
cerita sejarah, maksudnya agarceriteranya
menjadi lebih menarik.

Dari ungkapan cerita di atas terdapat
ajaran tentang nilai-nilai moral yang masih
relevan saat ini antara lain:

1. Kerukunan

Hildert Geert memaknai bahwa rukun
sebagai keadaan serasi, penuh kerjasama,
saling tolong menolong, bersahabat, serta
peniadaan perselisihan dengan sebaik-
baiknya.Bahwa prinsip hidup tidak lain
merupakan karasteristik utama yang
diperlakukan dalam mempererat silaturahmi
antar sesama umat.’

Adapun mengenai falsafah kerukunan
dalam dongeng Ki Ageng Pakerdapat
dicontohkan melalui sebuah tembang
Pocung, yang ditulis oleh Suwardi
Endraswara sebagai berikut:

Enthik-enthik patenana si penunggul//
gek dosane apa//dosane ngungkul-
ungkuli//dhi aja dhi malati sedulur
tuwa//

®  Slamet Muljana. Menuju Puncak Kemegahan (Sejarah Kerajaan Majapahit). (Yogyakarta, LKIS 2007), hlm.75.
’ Hildert Geertz. Keluarga Jawa. (Jakarta:Grafitti Pers,1985), him. 51.

193



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

(Enthik-enthik bunuhlah si penunggul,
sedangkan dosanya sg:];a apadosanya
selalu mengungguli, dik jangan dik
saudara tua itu malati.”

Syair tembang di atas memberikan
nasihat agar kita hidup rukun, tanpa
memandang ras, suku bangsa maupun
agama. Dengan seringnya berkumpul maka
untuk membina kerukunan dan kebersamaan
akan memperkokoh persatuan dan kesatuan
bangsa. Budaya cinta damai menurut
Yatmana dalam Suwardi Endraswara
merupakan ajaran budi pekerti sebagai
perwujudan ungkapan memayu hayuning
bawana."

Dalam dongeng Ki Ageng Paker nilai
kerukunan dapat dilihat dari persahabatan
antara Ki Wangsayuda dengan raja
Brawijaya. Perkenalan itu diawali karena
burung kesayangannya hilang, kemudian
ditemukan oleh Ki Wangsayuda. Burung
yang diberi nama Jakamangu dapat diminta
kembali tanpa persyaratan apapun. Sejak saat
itu mereka saling bersahabat sehingga
kerukunan terjalin dengan baik. Pada waktu
itu raja tidak berterus terang bahwa burung
perkutut yang diminta itu miliknya yang
terlepas dari sangkar.

Perbincangan keduanya semakin akrab,
tetapi Ki Wangsayuda tidak tahu bahwa
tamunya seorang raja besar.Tutur katanya
sangat halus, sebagai pertanda bahwa
tamunya adalah orang yang terhormat.
Mereka saling menghormati sebagai suatu
pertanda betapa baiknya kerukunan yang
mereka jalin bersama. Bahkan, ketika burung
perkutu diminta, Ki Wangsayuda memberi-
kan dengan ikhlas tanpa meminta imbalan.
Sejak saat itu keduanya menjalin persaudara-
an dengan baik. Sebagai ucapan terimakasih,
ketika Ki Wangsayuda bertamu, raja
memberikan hadiah berupa sebuah lantop
(bumbung)berisi binatang piaraan dan buah
labu berisi harta karun berujudemas permata.

2. Persahabatan
Kata persahabatan dari kata sahabat.

10

Dalam Dogeng Ki Ageng Paker nilai
persahabatan digambarkan dalam hubungan
yang sangat baik antara raja Majapahit
dengan Ki Wangsayuda. Sebagai tanda balas
budi dan ucapan terimakasih,Ki Wangsayuda
juga dibuatkan sebuah bangunan mirip
istana. Kemegahan istana dilukiskan pada
teks halaman 36, demikian bunyi pernyataan
tersebut:

Sang Prabu dhawuh dhateng patihipun;

“Paman,sira ingsun wartani, wong sing
ana ir;(g pasanggrahan kae sajatine kang
nemokake Jakamangu, mula ingsun
rumangsa kapotangan kabecikan.
Mungguh kersaningsun ingsun bakal
paring wewales kabecikan tikel-matikel,
samengko sira ingsun patah ngyasakake
omah gedhong marang kakang
Wangsayuda ing Desa Paker. Iriben
kedhatoningsun, lan rengganen
pepakana”

Terjemahannya:

Sariﬁn Prabu memerintahkan kepada
atihnya. Demikian katanya: ‘“Paman
etahuilah bahwa orang yang berada di
pasanggrahan itu sebenarnya yang
menemukan Jakamangu.” Oleh karena
itu saya merasa berhutang kebaikan.
Adapun keinginanku aku berniat untuk
memberikan penghargaan aﬁﬁng lebih
banyak. Kamu saya perintahkan untuk
memban, an rumah yang mewah
kepada Wangsayuda di Desa Paker.
Buatlah sama persis dengan istanaku
sekalian lengka%ilah isinya dengan
peralatan yang serba mewah.

Kalimat di atas memberi penegasan
bahwa baginda raja berkenan membuatkan
sebuah rumah sebagai balas budinya kepada
Ki Wangsayuda. Patih diperintahkan untuk
mengelola bangunan dan mengurus para
pekerja. Di samping itu, patih juga diberitahu
bahwa orang yang hendak dibuatkan rumah
itu adalah orang yang telah berhasil
menemukan kembali perkutut Jakamangu.

3. Kasih sayang

Nilai kasih sayang digambarkan ketika
Ki Wangsayuda pulang ke Dusun Paker
setelah menghadap raja Brawijaya. Pada

Suwardi Endraswara. “Visi dan Misi Sastra Jawa Sebagai Ruh Pembentukan Manusia Indonesia Baru Yang Berbudi Pekerti

Luhur,”dalam kumpulan makalah, menyongsong Kongres Bahasa Jawake-3 (Yogyakarta: Media Pressendo, 2001),hlm.7.

" Jbid. hal.18.

194



waktu itu dia kemalaman di perjalanan,
kemudian menginap di rumah seorang janda
miskin di Kampung Tegalgendu, Kotagede.
Janda miskin merasa iba kepada tamunya
karena badannya kelihatan sangat letih. Dia
ingin menjamu makan kepada Ki
Wangsayuda, tetapi tak punya lauk. Sang
janda berterus terang kepada tamunya agar
buah labu yang dibawanya boleh diminta
untuk dimasak. Tanpa banyak pertimbangan
Ki Wangsayuda ikhlas memberikan buah
labu, yaitu hadiah yang diberikan baginda
raja. Buah labu segera diberikan, sebentar
kemudian sayur dan nasi sudah masak.
Permintaan sang janda kepada Ki Wangsa-
yuda dibuktikan dalam halaman 41,
demikian bunyi kalimat tersebut.

Nyai Randha sanget welas dhateng
tamunipun, badhe nyegah nedha naning
ing batos gela sanget. Sampun wonten
wosipun_teka dereng wonten ingkang
kangge lawuh. Sarehning Nyai Randha
sumerep tamunipun wau bekta lawuh,
lajenf nglahiraken sedyanipun. “Ki
sanak, kula niki sejatose ajeng nﬁ/ukgata
teng dika, nanging ewed manah kula,
jalaran anten uwosipun nanhgin§ dereng
wanten sing dingge lawuh. Yen lega
manah dika, waluhe niku kula jangane
mawon”.

Terjemhannya:

Sang janda merasa iba kepada tamunya,
hendak menghidangkan makan tetap1
dalam hati merasa menyesal. Berasnya
sudah ada tetapi sayang belum ada
lauknya. Melihat tamunya membawa
buah labu, buah lalu dimintanya.
Demikian katanya: “Ki sanak, saya
sebenarnya mau memberi hidangan
makan tetapi hati ini tidak enak. Saya
beras yang ku miliki tetapi belum ada
lauknya. Oleh sebab itu jika anda
berkenan, buah labu 1tu saya
masaknya.”

Mendengar permohonan janda
miskin,Ki Wangsayuda merasa tergerak hati-
nya. Tanpa pikir panjang dia mengikhlaskan
untuk memberikan buah labu kepada sang
janda untuk dimasak. Hal ini dijelaskan pada
halaman 42 sebagai berikut:

KI Wangsayuda kapinujon manahipun,
dhasar sampun luwe sanget, tur ini
batos inggih ngajeng-ajeng dipun sega

nedha mila lc;lje%g mangsuli kanthi
leganing manah. Boten enget dhateng
welingipun Sang Prabu, Wicanteni-
pun;” O..inggih Mbakyu, kula jumu-
rung sanget. Tujune kula bekta waluh,
dados niki kena diumpamakke
bebesanan.”

Terjemahannya:

Ki Wangsayuda kebetulan hatinya lega.
Kebetulan dia liiuga sudah merasa sangat
lapar. Dalam hati juga mengharap agar
diberi hidangan makan. Dengan penuh
ikhlas ia menyetujui permmtaannga.
Dia tidak ingat akan pesan Sang Prabu,
dan katanya, ”Oh baiklah, akyu
silahkan saja, saya merasa sangat
senang. Untung saya membawa lauk, ini
dapat diumpamakan saling menJO(foh-
kan anak kita.

Kata sopan yang diucapkan Ki Wangsa-
yuda sangat jelas bahwa dia ingin
membangun persaudaraan. Ki Wangsayuda
merasa iba meliat keadaan sang janda yang
telah memberinya tumpanganuntuk
bermalam. Tanpa pikir panjang karena dia
juga berhati mulia, dengan tulus ikhlas buah
labu pemberian baginda raja Majapahit
diserahkan kepada janda miskin untuk
dimasak.

Sangat disayangkan bahwa janda miskin
tidak berlaku jujur. Ketika buah labu dibelah,
ternyata berisi harta karun berupa emas
permata. Akan tetapi, barang tersebuttidak
dilaporkan kepada Ki Wangsayuda, tetapi
justru disembunyikan. Bukti ketidakjujuran
janda miskin diungkapkan dalam halaman 43
seperti berikut ini:

...... sakdanlgum'pun ngliwet, nyambi

nyigar wa uh wau, sareng waluh
kasigar Nyai Randa thenger-thenger
boten saged ngucap amargi saking
bingah semu kaget kaworan gumun lan
ajrih. Sareng napasipun sampun sareh,
gadhah sedya boten badhe wawartos
dhateng ingkang nyukani. Rajabrana
lajeng kasimpen ing panggenan
ingkangboten gang)il kasumerepan in
tiyang. Dene dagingipun walu
lestantun dipun kela. Sasampunipun
mateng nunten katata wanten amben,
nedha sesarengan.

Terjemahannya:

... selama menanak nasi, juga diselingi

195



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

mengupas buah labu. Selesai membelah

buah labu, Landa miskin terbengong
hingga tak

eluar sepatah kata pun.
Hatinya gembira camgur aduk, antara
takut dan keheranan. Setelah napasnya
longgar dan merasa lega, Sang Janda
berniat tidak akan memberitahukan
kepada yang memberinya. Emas
permata disimpan di tempat aman gan

tidak diketahui orang lain. Daging bua

labu lalu di sayur. Selesai dimasak
kemudian ditata dan dihidangkan.
Mereka lalu makan bersama-sama.

Kutipan tersebut menjelaskan bahwa
rasa iba memang ditunjukkan oleh si janda
miskin untuk menolong Ki Wangsayuda
ketika bermalam dirumahnya.

4. Kesetiaan

Kata kesetiaan dari kata setia yang
berarti tetap dan teguh hati dalam
persahabatan, perhambaan, perkawinan dan
sebagainya.” Gambaran kesetiaan anjing
milik raja Brawijaya boleh diakui, karena dia
benar-benar menghamba kepada tuannya.
Kemana pun tuannya pergi dia selalu setia
menemani. Hal ini terbukti ketika raja
mencari Jakamangu burung kesayangannya
yang lepas dari sangkarnya, anjing selalu
mengikuti tuannya dengan setia. Sebaliknya,
baginda raja juga sangat menaruh perhatian
terhadap anjing kesayangannya itu.
Perhatian baginda raja teradap anjingnya
ditunjukkan dalam halaman 13 alinea 1
dongeng Ki Ageng Paker demikian.

....5ang Prabu wasana tumunten miyos
jengkar saking dhatulaya nganthi
klangenan Dalem segawon ir}cgkanﬁ
sampun jilma sanget tuwin katha
pangertosanipun

(Sang Prabu segera bergegas dari
singgasananya sambil menggandeng
anjin kesayagﬁannya, yang senantiasa
setia dan banyak menaruh perhatian).

Pernyataan di atas memberi gambaran
betapa harmonisnya hubungan antara
binatang piaraan dengan tuannya sehingga
saling mempercayai. Dimana pun raja pergi
si anjing senantiasa mengikuti dibelakang-
nya. Demikian sebaliknya klangenan atau
anjing kesayangan itu juga sangat setia

12

terhadap baginda raja.

Dalam perjalanan raja beristirahat dan
duduk dibawah pohon besar ditemani
anjingnya. Pikiran sang raja tetap galau
karena belum juga berhasil menemukan
Jakamangu. Sambil mengelus-elus anjing
kesayangannya,raja berharap agar dapat
segera menemukan Jakamangu. Kegalauan
itu dilukiskan dalam halaman 14 demikian
bunyi kalimat tersebut:

Sareng wanci tengange Sang Prabu
kraos merlupa, sariranipun lajeng
kendel wonten sangandhaping
kakajen%an. Lenggah kalian ngelus-
elus kelangenanipun, sagawon. Ing
ngriku kathah peksi-peksi ingkang sami
ngupados tedha, saweneh wanten
ingkang saweg dhidhis, dene peksi
perkutut, deruk lan puter sami
iegentosan ungelipun. Damel
umenyuting penggalihi-pun Sang
Prabu.

Terjemahannya:

Hari sudah siang, Sang Prabu merasa
sangtz)lt lelah, badannya lalu disandarkan
di bawah pohon. Duduk sambil
membelai-belai binatang kesayangan-
nya, adalah anjing. Di tempat berteduh
banyak sekali aneka burung yang
sedang mencari makan, ada juga yang
sedang menggaruk-garuk kepalanya,
burung-burung itu diantaranya perkutut,
deruk dan burung puter saling
bergantian memperlihatkan kicauannya.
Membuat hati Sang Raja menjadi pilu.

Kutipan di atas memberikan penjelasan
betapa perhatiannya baginda raja kepada
burung kesayangannya Si Jakamangu yang
ternyata adalah cucunya sendiri, sehingga
tidak memperhatikan kesehatan dan
keselamatannya selama diperjalanan. Di
tempat peristirahatan itu, dia merasa sangat
senang ketika mendengar kicauan burung
yang terbang sambil mencari makan. Di
situlah hati baginda raja seperti diiris
sembilu, dalam keadaan yang sangat pilu,
karena belum juga menemukan Jakamangu.
Satu-satunya hanyalah anjing yang
dibawanya dari istana yang senantiasa setia
untuk menemani kemana pun baginda raja
berada.

WIS. Purwadarminta. Kamus Umum Bahasa Indonesia. (Jakarta: Balai Pustaka, 1976 ),hlm. 4936.

196



5. Kesetiakawanan

Kata setia kawan menurut Purwadar-
minta adalah segala sesuatu yang mengenai
masyarakat untuk kemasyarakatan, misalnya
suka memperhatikan kepentingan umumdan
berderma, contohnya menolong terhadap
sesama tanpa membeda-bedakan satu sama
lain.” Contohnya ketika buah labu yang
dibawanya diminta, Ki Wangsayuda
memberikanbegitu saja tanpa curiga.
Pernyataan tersebut termuat dalam halaman
41 demikian.

Ki sanak, kula niki sejatine ajeni
nyugata teng dika nanging wet mana
kula. Jalaran anten wose, nanging
dereng anten sing dingge lawuh. Yen
lega manah dika, waluhe niku kula
Jjangane mawon.

(Ki sanak, saya ini sebenarnya ingin
memberikan hidangan makan
kepadamu, tetapi saya tidak enak.
Hanya beras uﬁng saKa punyai, tetapi
belum ada lauknya. Jika anda berkenan
Ki s)anak, waluhnya itu saya masaknya
saja).

Pada waktu janda miskin memintanya
untuk dimasak, Wangsayuda juga memberi-
kan buah labu dengan ikhlas tanpa menaruh
curiga sedikit pun. Pernyataan itu terungkap
padahalaman 42 demikian.

Ki Wangsayuda kapinujon manahipun
dhasar sampun luwe sanget, tur ini
batos inggih ngajeng-ajeng dipun sega
nedha, mila lc;ljeng mangsuli kanthi
leganing manah, boten enget dhaen
welingipun Sang Prabu. O.. inggi.
Mbakyu, kula jumurung sanget, tujune

kula bekta waluh.
Terjemahannya:

Ki Wangsayuda kebetulan sudah merasa
sangat lapar, dalam hati juga mengharag
jamuan makan, segera menjawa
dengan iklas. Ia luEba akan pesan Sang
Raja. Oh ... iya mbakyu, saya sangat
fett)uju, untung saya membawa buah
abu.

Betapa ibanya Ki Wangsayuda ketika
mendengar permintaan janda miskin. Oleh
karena dia merasakasihan, buah labu

13

pemberian raja Majapahit diberikan kepada
sang janda untuk dimasak.Ternyata buah
labu yang dibelah si janda miskin ketika akan
dimasak berisi emas permata yang tak
ternilai harganya. Menurut cerita yang
beredar di masyarakat, setelah mendapatkan
buah labu janda miskin menjadi kaya raya.
Oleh karena itu, kekayaan janda miskin dapat
dinikmati dan dirasakan oleh anak cucu
hingga keturunannya.

6. Kerohanian

Yang dimaksud dengan istilah kerohani-
an adalah adanya interaksi antara manusia
dengan Tuhan. Dalam Dongeng Ki Ageng
Paker interaksi dengan Tuhan dilakukan oleh
raja Brawijaya. Kesedihan yang dirasakan
oleh raja setelah kehilangan perkutut
Jakamangu, burung kesayangannya. Jika
ditelusuri ke dalam Babad Tanah Jawi
(Galuh Mataram) tulisan Soewito Santosa,
bahwa burung perkutut Jakamangu dan Jaka
Sura adalah putra Dewi Seakar Kemuning
(putra Prabu Brawijaya) dengan Ciung
Wanara sewaktu ia menjelma sebagai burung
perkutut Mertengsari.'* Dalam mencari
perkutut Jakamangu raja mengerahkan
semua prajurit kerajaan, tetapi hasilnya sia-
sia. Oleh karena itu, tidak ada lain kecuali dia
sendiri yang mencarinya.

Mengapa raja ingin mencari sendiri atas
hilangnya perkutut Jakamangu, sebab dalam
kehidupan kebangsawananJawa, burung
perkututatau kukila, merupakan kelengkapan
kesempurnaan manusia Jawa disamping
wisma, turangga, curiga dan wanita. Oleh
karena itu, raja sendiri ingin mencari burung
perkutut Jakamangu hingga ketemu.

Raja bersamadi memohon petunjuk
kepada Sang Pencipta. Pada waktu sedang
bersamadi terdengar suara memberi isyarat
kepadanya, jika ingin menemukan burung
perkutut Jakamangu harus mencarinya
sendiri. Ungkapan tersebut dijelaskan dalam
halaman 10 sebagai berikut:

Ing wanci dalu Sang Prabu tedhak ii’i;
sanggar palanggatan, muja semedi

Purwadarminta, WJS. Kamus Bahasa Indonesia. (Jakarta:PN.Balai Pustaka, 1976), him. 241.

¥ Soewito Santosa, Babad Tanah Jawi (Galuh Mataram). (Surabaya: CitraJaya, 1970), hlm. 37-38.

197



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

maneges kersaning H%ang. Ngeninga-
ken cipta nutupi babahan hawa sanga,
sirna kamanungsanipun, Sampun sarira
tunggal. Panuwunipun Sang Prabu
katarimah. Wasana tampi wangsiting
Dewa, makaten ujaring swara . “He,
putuku Brawijaya, ora bkal ketemu
Jakamangu yen ora sira upaya pribadi.
Marmane tumuli sira upayaa ngidul
ngulon parane.”

Terjemahannya:

Pada malam hari, Sang Prabu berjalan
menuju tempat pemujaan, untuk
melakukan samadi mohon petunjuk-
Nya. Mengheningkan cipta, sambil
memusatkan pikiran un menjauhi
kesembilan hawa nafsu. Hilang sudah
sifatnya sebagai manusia, karena
pikiran hanya berpusat untuk satu
germohonan. Akhirnya permintaan
ang Prabu dikabulkan untuk men-
dapatkan petunjuk. Demikian bunyi
suara itu; “He cucuku Brawijaya, tidak
bakal ketemu jika bukan kamu sendiri
yang mencari Jakamangu. Oleh karena
1tu segera berjalanlah kamu menuju ke
barat daya.”

>

Ternyata petunjuk itu benar adanya.
Begitu raja mendengar isyarat dalam samadi,
beliau kemudian bergegas untuk melaksana-
kan perintah. Sampai di Dukuh Paker,
Kecamatan Bambanglipura, Kabupaten
Bantul, bertemu dengan Ki Wangsayuda.
Kebetulan Ki Wangsayuda mempunyai hobi
yang sama dengan baginda raja, yakni
sebagai pecinta burung perkutut. Mendengar
kicauan burung ketika diamati ternyata
burung tersebut adalah Jakamangu, burung
perkututnya yang telah hilang. Betapa
bahagianya raja dapat menemukan burung-
nya kembali. Beliau segera bergegas
menemui Wangsayuda. Mereka bercerita
panjang lebar, hingga pada akirnya raja
memintanya kembali Jakamangu yang telah
ditemukan Ki Wangsayuda. Dengan ikhlas
Ki Wangsayuda mengembalikan Jakamangu
kepada tamunya.

III. MANFAATDAN KEGUNAAN
DONGENG KI AGENG PAKER
UNTUKMASYARAKAT

Dongeng Ki Ageng Paker berisi tentang

198

ajaran didaktik, yang lebih menekankan
tentang ajaran budi pekerti. Salah satunya
nilai kesahajaan yang diperankan oleh tokoh
Ki Wangsayuda. Ajaran tersebut masih sangat
relevan untuk diterapkan pada masa sekarang
dan yang akan datang. Berbagai macam
masalah yang diuraikan dalam dongeng
KiAgeng Paker masih berlaku hingga
sekarang. Salah satu contoh adalah ajaran
mengenai kasih sayang, sosial, balas budi,
persahabatan, kesetiaan, kesetia-kawanan,
dan kerohanian yang sangat relevan
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam dongeng tersebut Ki Wangsa-
yuda menyadari makna arti kesahajaan dan
kesederhanaan bagi kehidupannya.
Kesahajaan semacam itu sekaligus merupa-
kan manifestasi ajaran dalam Dongeng Ki
Ageng Paker. Oleh karena itu, dengan
kesahajaan dalam segala aktivitas sangat
mulia nilainya. Sebaliknya watak yang tidak
jujur akan mendorong orang untuk ingin
mengumpulkan harta sebanyak-sebanyak-
nya. Janda miskin tidak mau melaporkan
kepada Ki Wangsayuda yang telah
memberinya buah labu yang berisi emas
permata. Harta karun itu disimpan sendiri
sehingga si janda menjadi kaya raya.

Ajaran dalam Dongeng Ki Ageng Paker
salah satunya memberikan anjuran agar
manusia berlaku jujur dan bersahaja.
Meskipun Ki Ageng Paker terlahir dari orang
kecil yang tidak berpangkat tetapi berhati
mulia. Adanya kekurangan dalam dirinya
merupakan hal yang wajar, karena manusia
tidak terlepas dari salah dan dosa. Persoalan
pantas dan tidak pantas sudah mulai
ditegakkan dalam praktik kehidupan negara
kita. Misalnya dalam memilih seorang
pejabat atau pemimpin dilakukan melalui
proper test.

Manusia tidak luput dari kekurangan
dan kesalahan, demikian juga Ki Wangsa-
yuda. Ketika akan menikahkan anak
perempuannya teringat kenalannya yang
tidak lain adalah raja Majapahit yang pernah
meminta Jakamangu. Wangsayuda
berpamitan kepada istrinya untuk menemui
kenalannya. Di samping itu,dia juga akan



memberi undangan karena hendak
menikahkan anaknya. Dia berharapkenalan
barunyadapat menghadiri perhelatan.

Pada waktu datang ke istana Majapabhit
hendak menyampaikan undangan, barulah
sadar bahwa temannya itu raja Majapahit.
Dengan ketakutan Wangsayuda memberani-
kan diri masuk ke istana untuk mengahadap
sambil memberikan surat undangan.
Undangan diterima sendiri oleh raja, tetapi
beliau tidak dapat menghadiri perhelatan.
Sebagai gantinya,beliau memberikan sebuah
lantop, semacam bumbung berisi berbagai
macam binatang dan sebutir labu.
Sebelumnya raja berpesan agar buah labu
tidak dibuka sebelum sampai di rumah.

Dalam dongeng tersebut juga
dicontohkan figur raja Brawijaya yang
sangat menaruh perhatian terhadap para
kawula. Sebagai raja yang sedang berkuasa,
beliau juga biasa bertegur sapa dan menaruh
perhatian seluruh rakyat di wilayahnya.
Itulah figur seorang pemimpin sejati yang
benar-benar mengayomi rakyatnya.
Dongeng Ki Ageng Paker juga memberi
anjuran agar mencontoh sikap dan perilaku
utama raja Brawijaya, raja besar yang sangat
dekat dengan rakyatnya. Dalam budaya
Jawa, seorang pemimpin yang demikian itu
dapat disebut mampu memayu hayuning
bawana karena dapat melindungi seluruh
rakyat yang berada di wilayahnya.

IV.PENUTUP

Dongeng Ki Ageng Paker merupakan
salah satu karya sastra Jawa berbentuk cerita
atau dongeng yang banyak berisi pendidikan
budi pekerti. Dalam dongeng tersebut
banyak mencontohkannilai-nilai yang
positif. Antara lain nilai kerukunan, nilai per-
sahabatan, nilai kasih sayang,nilai kesetiaan,
nilai kesetiakawanan, nilai kerohanian dan
sebagainya.

Kesahajaan yang digambarkan tokoh Ki
Wangsayuda sekaligus merupakan manifes-
tasi ajaran Ki Ageng Paker, bahwa sikap
bersahaja yang ditunjukkan dalam dongeng
tersebut pantas dipuji. Orang yang tidak jujur
pasti akan memetik buah dari perbuatannya.
Sebaliknya watak yang bersahaja dan rendah
hati dimanapun akan tenang karena tak
punya beban. Tindakan yang bersahaja
dalam segala aktivitas sangat mulia nilainya.

Prabu Brawijaya digambarkan sebagai
raja yang bijaksana, sangat memperhatikan
rakyat dan para kawula, memberikan hadiah
kepada orang yang berjasa dengan
membuatkan rumah mewah kepada Ki
Wangsayuda. Sebagai seorang pemimpin,
kepedulian raja kepada orang kecil patut
untuk dijadikan sebagai suriteladan.

Keteladanan budi pekerti tidak saja
melihat kaya dan miskin, dapat dicontohkan
pada diri Ki Wangsayuda meskipun berasal
dari rakyat kecil tetapi luhur budinya perlu
dicontoh. Sebaliknya, orang berpangkat dan
kaya raya tetapi akhlaknya rusak tidak pantas
dijadikan suriteladan. Walaupun Ki
Wangsayuda ada kekurangan disana-sini
tetapi raja tidak mempedulikan, justru beliau
tetap memberikan hadiah atas kejujuran dan
budi baiknya.

Dongeng Ki Ageng Paker sangat ter-
kenal dan dipercaya oleh masyarakat
pendukungnya. Berbagai ajaran didaktik
dibalik teks tersebut yang antara lain: nilai
balas budi, nilai persahabatan, nilai kasih
sayang, nilai kesetiakawanan, nilai sosial,
nilai kerohanian dan nilai kesetiaan tetap
aktual untuk diterapkan dalam kehidupan
bermasyarakat hingga sekarang.

Burung perkutut Jakamangu ternyata
cucu raja Brawijaya sendiri yang terlahir dari
hasil pernikahan putrinya dengan Ciung
Wanara, yang menggunakan sesinglon asma
menjadi perkutut Mertengsari. Dalam
kehidupan bangsawan Jawa, burung perkutut

199



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

(kukila) merupakan kelengkapan kesem-purnaan manusia Jawa disamping wisma (rumah),
turangga (kuda), curiga (keris), dan wanita (wanita).

DAFTAR PUSTAKA

Ariani, Ch., 2005. Legitimasi Tokoh-tokoh Kerajaan Mataram Dan Petilasannya: Kajian
Nilai Budaya Terhadap Beberapa Cerita Rakyat Dan Pengaruhnya Di Kabupaten
Bantul. Yogyakarta: “PATRA WIDYA”. Seri Penerbitan Sejarah dan Budaya. V0L.6.
No.2, Juni.

Dananjaya, J., 1986. Ande-Ande Lumut: Dongeng Cinderela Jawa Yang Mempunyai Nilai
Paedagogis. Jakarta: 1986. Depdikbud (Proyek P.3 KN).

Darusuprapta, dkk., 1990. Ajaran Moral Dalam Susastra Suluk. Jakarta: Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan.

Dipodjojo, A., tt. Moralitas Masyarakat Jawa Lewat Cerita Binatang. Yogyakarta: Proyek
Javanologi.

Endraswara, S,. 2001. Visi dan Misi Sastra Jawa Sebagai Ruh Pembentukan Manusia
IndonesiaYang Berbudi Pekerti Luhur. (Dalam kumpulan makalah Kesusasteraan).
Yogyakarta: Media Pressindo.

Geertz, H., 1985. Keluarga Jawa. Jakarta: Grafitti Pers.

Heri.,20117rah Ki Ageng Paker. Bantul: Wong Paker Grup.

Muljana, S,. 2007. Menuju Puncak Kemegahan (Sejarah Kerajaan Majapahit).
Yogyakarta:LKIS Yogyakarta.

Purwadarminta, WJS., 1976 .Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta: PN.Balai Pustaka.

Santosa, S, Dr., 1970. Babad Tanah Jawi.(Galuh Mataram). Surabaya: Citra Jaya.

Sujiman, P,. 1983. Kamus Istilah Sastra: PT. Gramedia.

Susena, M,. 1984. Etika Jawa Sebuah Analisa Falsafi. Jakarta: Gramedia.T.N,. 1931,. 1931.
Cerita Ki Ageng Paker. Jakarta: Balai Pustaka

http://www.tembi.mitos.org/situsprev/ki-ageng paker.htm

200



Nilai-nilai Moral Dalam Dongeng Kacamata Sang Singa (Les Lunettes Du Lion) (Th. Esti Wuryansari)

NILAI-NILAI MORAL DALAM DONGENG KACAMATA SANG
SINGA
(Les Lunettes du Lion)

Th. Esti Wuryansari

Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta
J1.Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
e-mail : wuryansari.esti@yahoo.com

Naskah masuk: 26-06-2015
Revisi akhir: 05-10-2015
Disetujui terbit: 10-10-2015

MORAL VALUES IN THE LION'S GLASSES (Les Lunettes du Lion)

Abstract

Kacamata Sang Singa (The Lion's Glasses) is adopted from a French fable Les Lunettes du Lion
and has been translated into Indonesian. This research investigate whether there are moral values of
the fable that are relevant to today's situation. The aims of this paper is to reveal the moral value that
can generate people's positive attitudes and behavior. The data of this descriptive research were drawn

from library research. The result of this research is that storytelling activity functions not only for
social entertainment, but also for the establishment of the emotional attachment between parents and
children. It has become a medium for character building education through the exposure of the

characters in the story. In addition, storytelling activities will encourage reading culture.

Keywords: storytelling, media, character education
Abstrak

berasal

Kacamata Sang

unsur tentang jiwa kepemimpinan.
dtlpetik dagam dongeng

Dongeng Kacamata Sang Singa merupakan dongeng terjemahan buku Les Lunettes du lion yang

ari Perancis, namun didalamnya mengandun

Permasalahan yagg dikaji dalam artikel ini adalah nilai-nilai apa yang bisa
inga yang masih relevan dengan keadaan sekarang ini? Adapun tujuan dari

penulisan ini untuk mengungkap nilai-nilai luhur yang terkandung dalam dongen§ Kacamata Sang

Singa sebagai pembentuk budi pekerti yang luhur. Penulisan arfikel ini merupa
egiatan mendongeng selain berfun§
ang lain yakni mendekatkan hubungan emosional antara anak den,ign

n

dengan penulisan bersifat deskriptif.
mempunyai manfaat

an studi pustaka
si untuk hiburan juga

orangtua, sebagai media pendidikan karakter melalui karakter tokoh-tokoh cerita, dan menumbuh
erakan gemar membaca buku melalui buku dongeng. Dalam dongeng Kacamata Sang Singa,
a

arakter tokoh Singa menjadi cermin tentang ketela

nan seorang pemimpin yang baik. Sifat

keteladanan seorang pemimpin yang dibutuhkan oleh Bangsa Indonesia.

Kata Kunci: dongeng, media, pendidikan
karakter

I. PENDAHULUAN

Pola-pola kelakuan dari setiap manusia
secara individual unik dan berbeda satu sama
lain. “Pola kelakuan manusia”, dimaknai
sebagai kelakuan yang sangat khusus, yakni
kelakuan manusia yang ditentukan oleh
naluri, dorongan-dorongan, refleks-refleks,
atau kelakuan manusia yang tidak lagi
dipengaruhi dan ditentukan oleh akal dan
jiwanya yakni kelakuan manusia yang
membabi buta. Unsur-unsur dari akal dan

jiwa yang menentukan perbedaan tingkah
laku atau tindakan dari tiap-tiap individu
manusia inilah yang kemudian disebut
kepribadian atau personality. “Kepribadian”
atau ciri-ciri watak seseorang individu yang
konsisten, telah memberikan kepadanya
suatu identitas sebagai individu yang khusus.
Lebih lanjut Koentjaraningrat menjelaskan
bahwa kepribadian individu terisi dengan
pengetahuan, khususnya persepsi, peng-
gambaran, apersepsi, pengamatan, konsep
dan fantasi mengenai aneka macam hal yang
berbeda dalam lingkungannya. Selain
pengetahuan, kepribadian seorang indvidu

! Koentjaraningrat, Pengantar [lmu Antropologi. (Jakarta: PT Rineka Cipta, 1990}, hlm.102.

201



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

juga terisi dengan berbagai perasaan, emosi,
kehendak dan keinginan.'

Linton dan Kardiner mempertajam
konsep kepribadian umum sehingga muncul
konsep “kepribadian dasar” (basic
personality structure).” Kepribadian dasar
ada karena semua individu mengalami
pengaruh lingkungan kebudayaan yang sama
selama masa tumbuhnya. Ciri-ciri dan watak
seorang individu dewasa sudah diletakkan
benih-benihnya ke dalam jiwa seorang
individu sejak sangat awal, yaitu pada waktu
ia masih anak-anak. Pembentukan watak
banyak dipengaruhi oleh pengalamannya
ketika masih anak-anak, baik ayah, ibu,
kakak, maupun individu-individu lainnya
yang ada didekatnya.

Peranan orang tua menjadi hal yang
vital, sebab pendidikan yang paling utama
berawal dari pendidikan dalam keluarga.
Banyak anak-anak tanpa disadari telah
menjadi korban ketidaktahuan orang tua
dalam hal pendidikan dasar.Orang tua larut
dalam dunia mereka sendiri untuk mencari
nafkah. Bahkan, banyak pula terjadi disekitar
kita orang tua yang memaksakan kehendak
pada anak, tidak sesuai dengan keinginan si
anak. “Anak yang baik itu anak yang menjadi
dirinya sendiri”.’ Lebih lanjut Mulyadi
menjelaskan, orang tua perlu mengubah cara
pandang mereka. Orang tua yang efektifialah
orang tua yang bisa memahami anak-
anaknya.

Pendidikan sebagai proses enkulturasi
berfungsi mewariskan nilai-nilai dan prestasi
masa lalu ke generasi masa depan. Menurut
John Dewey, pendidikan merupakan proses
pembentukan kecakapan fundamental secara
intelektual dan emosional ke arah alam dan
sesama manusia.’ Ada beberapa unsur yang
perlu dimiliki oleh generasi penerus yang

2 Koentjaraningrat, Op.cit., hlm. 118.

berkualitas sehingga dapat berperan dan
berfungsi di tengah masyarakat dengan
norma-norma yang berlaku, diantaranya
adalah sikap disiplin dan kejujuran.’ Asumsi
dari unsur tersebut bisa dijadikan sebagai
dasar bingkai perilaku yang mempunyai
implikasi membentuk karakter dan
kepribadian seseorang yang baik.

Menurut Ki Hajar Dewantara, pendidik-
an karakter adalah model pendidikan yang
melahirkan hidup manusia yang sempurna
sehingga dapat memenuhi segala keperluan
hidup baik lahir maupun batin.’ Lebih lanjut
dijelaskan bahwa pendidikan harus
membuahkan kematangan jiwa yang akan
dapat mewujudkan hidup dan penghidupan
yang tertib, suci, dan bermanfaat bagi orang
lain.

Pendidikan karakter sebenarnya bukan
hal yang baru karena sebelum ada lembaga
pendidikan formal, para orang tua sudah
mendidik anak-anak mereka menurut norma-
norma yang berlaku dalam budaya mereka.
Salah satu cara yang dilakukan dalam
membentuk karakter dengan kegiatan
mendongeng.Dunia dongeng mendongeng
sangat erat kaitannya dengan dunia anak-
anak. Namun, seiring dengan kemajuan
zaman serta perkembangan teknologi,
kegiatan mendongeng semakin banyak
ditinggalkan. Anak-anak sekarang lebih suka
menonton televisi dan bermain games di
handphone atau tablet, dari pada mendengar-
kan dongeng. Hal ini menjadi sebuah
keprihatinan bersama mengingat dibalik
kegiatan mendongeng banyak manfaat yang
bisa dipetik.

Pada era yang canggih dan praktis
sekarang ini, tradisi mendongeng untuk
anak-anak sudah mulai tergusur dan terkikis.
Dunia mendongeng telah tergantikan

* Seto Mulyadi, “Memaksakan Kehendak Pada Anak Itu Berbahaya,” dalam Warta Bumiputera, No.13 Tahun XXI September-

Oktober, him. 25.

¢ Larasati, dkk., Kajian Awal Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Budaya Pada Tingkat Sekolah Dasar Di Daerah Istimewa
Yogyakarta. (Yogyakarta: Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta, 2014), him. 3.
Siti Munawaroh, dkk., Perilaku Disiplin Dan Kejujuran Generasi Muda Di Daerah Istimewa Yogyakarta. (Yogyakarta:
Kemendikbud, Direktorat Jenderal Kebudayaan, Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta, 2013), him. 4-5.
s Dloyana S.Kusumah, “Pendidikan Karakter dalam Pertunjukan Dalang Jemblung: Kajian Peran dan Fungsi Kesenian Dalang
Jemblung pada Masyarakat Banyumas Jawa Tengah,” Jantra Vol.9, No.2 , Desember. (Yogyakarta: BPNB Yogyakarta, 2014), hlm.175.

5

202



Nilai-nilai Moral Dalam Dongeng Kacamata Sang Singa (Les Lunettes Du Lion) (Th. Esti Wuryansari)

dengandunia teknologi yang serba canggih
atau modern seperti games watch, tablet,
gadget maupun handphone. Zaman dulu,
sebelum teknologiberkembang seperti saat
ini, orang tua selalu menyempatkan diri
untuk mendongeng saat anak mereka akan
berangkat tidur. Cerita dongeng yang
dibacakan bermacam-macam jenisnya, cerita
lucu, sedih, gembira, mendebarkan, hingga
cerita petualangan. Bentuknya pun
bermacam-macam, cerita rakyat, legenda,
cerita dunia binatang, dan kisah-kisah nyata
yang bisa dijumpai dalam kehidupan sehari-
hari. Dongengitu antara lain, bawang merah
dan bawang putih, si kancil, timunmas,
cindelaras, putri cinderela, putri salju, dan
salah satunya kacamata sangsinga (les
lunettes du lion).

Dalam artikel ini, permasalahan yang
dikaji mengenai nilai-nilai apa saja yang bisa
dipetik dalam cerita Kacamata Sang Singa
yang masih relevan dengan keadaan
sekarang ini? Adapun tujuan dari penulisan
ini untuk mengungkap nilai-nilai luhur yang
terkandung dalam cerita dongeng khususnya
dalam cerita kacamata sang singa sebagai
pembentuk budi pekerti yang luhur.
Penulisan ini merupakan studi pustaka
dengan penulisan bersifat deskriptif.

II. NILAI MORAL DAN RELEVANSI
DONGENGKACAMATA SANG
SINGA

A.Dongeng Kacamata Sang Singa (Les
Lunettes Du Lion)’

Kacamata Sang Singa merupakan karya
Charles Vildrac dengan judul asli Les
Lunettes du Lion. Karya ini mengisahkan
tentang kepemimpinan seekor Singa tua yang
memerintah dengan bijaksana. Walaupun
sang Raja telah sangat tua, tetapi ia belum
ompong. Tenaganya masih utuh, ia masih
dihormati berkat kemahirannya sebagai
pemburu ulung. lamemang telah kehilangan
kesigapannya, tetapi penciumannya justru
menjadi lebih terlatih. Ia memerintah segala
binatang dengan bijak dan penuh wibawa. Ia

7

menjalankan keadilan di atas karang yang
keras di depan goanya. Ia mengeluarkan
peraturan yang juga berlaku bagi singa-singa
kecil, melarang binatang buas berburu jika
tidak lapar, melarang membunuh jika
sekedar untuk kesenangan saja.

Selain para perwira dan menterinya,
Raja dikawal oleh seekor Harimau yang
bernama Mangkubumi. Mangkubumi sangat
angkuh, dan ditakuti di seluruh keraton. Ia
adalah Harimau kerajaan yang terkenal licik
dan tukang kasak-kusuk karena napsunya.
Walaupun dalam setiap kesempatan Harimau
selalu menyatakan cinta dan bakti kepada
sang Raja, namun diam-diam merasa tidak
sabar menunggu sang Raja mati. Jika sang
Raja mati maka dengan kekuasaan,
keningratan, dan pengalamannya memerin-
tah tentulah sang Harimau ditunjuk sebagai
wali negara. Itulah yang terdapat dalam
pikiran sang Harimau tiap hari. Menurut
perhitungannya sekali dia berkuasa, maka
langkah selanjutnya hanyalah merupakan
soal remeh belaka untuk mengambilalih
kekuasaan kerajaan. Sang Harimau berdoa
dengan segenap kalbu keharimauannya, agar
sang Raja mati mendadak ketika berburu.

Sang Raja daya lihatnya makin
berkurang, pada suatu hari mengambil
keputusan yang lebih buruk daripada yang
diduganya. Dia mengajak Mangkubumi
pergi berburu bersama-sama. Raja berterus
terang mengakui bahwa penglihatannya
sudah tidak begitu baik untuk keperluan
berburu. Kepada siapakah ia bisa menyam-
paikan rahasianya, jika tidak kepada
Mangkubumi yang terpercaya? Dia telah
mengatakan segala rasa cemas dan kehinaan-
nya itu kepada sang Harimau tanpa tedheng
aling-aling. Mendengar keluhan sang Raja,
Harimau rasanya ingin berguling-guling
karena gembira, namun yang diperlihatkan
adalah kebingungan. Iamencari kata-kata
yang kira-kira dapat menghibur majikannya.
Mangkubumi menyimpan rahasia besar
tentang sang Raja. Namun dua hari kemudian
semua binatang sudah mengetahui bahwa
sang Raja kian buta dan tak bisa lagi pergi

Charles Vildrac, Kacamata Sang Singa. (Jakarta: Pustaka Jaya, 1978), hlm. 5-83.

203



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

berburu. Hati sang Raja menjadi sangat
sedih, ketika mendengar berita tentang
dirinya telah menyebar keseluruh pelosok
penjuru.

Pada suatu hari,sang Raja memutuskan
pergi berburu sendirian untuk membuktikan
bahwa dirinya masih mampu melakukan
perburuan. Dalam perburuannyaRaja
bertemu dengan seorang manusia tua,
manusia itu menghiba pada sang Singa
supaya tidak dimangsa. Sebagai gantinya
manusia tua itu memberikan kacamata
miliknya. Begitu mencoba kacamata itu,sang
Singa terkejut karena merasa menemukan
kembali dunianya yang hilang. Dalam
sekejap saja Raja tua yang dianggap sudah
hampir jatuh itu menjadi lebih berkuasa dan
berwibawa. Dengan menggunakan kacamata
pemberian dari kakek itu penglihatan Raja
menjadi pulih kembali. Dan dalam usahanya
untuk menyatakan rasa terima kasih kepada
manusia, ia menyusun naskah undang-
undang yang melarang Singa menyerang
manusia. Singa hanya boleh menerkam
pemburu jika diserang saja.

Dengan adanya kacamata tersebut Sang
Raja menjadi senang berburu. Pada suatu
malam setelah menempuh jarak yang amat
jauh sehabis melakukan perburuan, ia merasa
mengantuk dan kekenyangan. Terdesak
untuk menemukan kembali sarangnya, ia
memasuki hutan yang lebat tidak melalui
jalan yang biasanya dilalui, dengan harapan
akan menghemat waktu, namun ternyata
malah tersesat dan kelelahan. Akhirnya
setelah bersusah payah,iabisa sampai ke
sarangnya dan segera menjatuhkan dirinya
ke atas pembaringan dan segera terlelap.
Begitu terbangun tanpa menyadari dia telah
kehilangan kacamatanya.Raja memerintah-
kan kepada siapapun untuk turut dalam
pencarian. Siapayang berhasil mengembali-
kan kacamatanya yang hilang atau
membawakan gantinya, dia berjanji akan
memenuhi apa yang dimintanya.

Satu bulan sudah berlalu sejak sang
Singa kehilangan kacamata dan mengeluar-
kan perintahnya. Semua binatang dari segala
jenis terus saja membawa berbagai benda

204

yang berlainan kepada sang Raja, namun
hanya bentuknya saja yang sama dengan
kacamata. Secara munafik, sang Harimau
memperlihatkan semuanya itu kepada sang
Raja, untuk memperlihatkan rasa bakti yang
tulus dan penuh pengabdian dari segenap
binatang kepada Raja mereka. Sang Singa
yang malang itu berusaha untuk menutupi
keputusasaannya agar tidak terlalu tampak
dengan pergi berburu bersama sang Harimau.
Menyerah! Betapa nistanya hal itu bagi
seekor pemburu, dan lagi bagi seekor Raja
pula! Untuk menjaga diri agar kemalangan-
nya itu tidak terlalu mencurigakan yang lain,
sang Singa masuk ke dalam guanya dan
berpura-pura tidur. Satu-satunya kesenang-
annya adalah menyertai sahabat lamanya,
yaitu sang Gajah sampai ke sungai. Di sana
dia menyaksikan sahabatnya berkubang
sambil telentang, dengan perutnya yang
besar itu mengarah ke matahari.

Di keraton, semua binatang yang benar-
benar mencintai sang Raja, dan tidak
mengharapkan imbalan itu mulai gelisah.
Mereka mengenal napsu serakahsang
Harimau yang ingin sekali berkuasa. Tetapi di
pihak lain, sang Harimau memperlihatkan
bahwa pengabdiannya kepada sang Raja
merupakan sesuatu yang tak mungkin
dihindarkan. Si Monyet yang paling murung
diantara semuanya, karena ia dituduh kurang
hati-hati menjaga kacamata sang Raja. Ia
dimaki-maki orangtuanya dihadapan sang
Raja bahkan punggungnya dipukul sehingga
merah dan terkelupas. Monyet merasakan
betapa nyerinya semua itu. Dalam hati
kecilnya ingin sekali turut mencari kacamata
bersama kera lainnya, tetapi dia selalu
dilarang. Ia harus tetap tinggal melayani sang
Raja. Ayahnya dan ibunya tidak mau
mengajak berbicara lagi. Untunglah masih
ada adiknya yang menyayangi dengan
lembut.

Suatuhari Monyet pelayan kecil sang
Raja dengan semangat dan kesungguhannya
telah berhasil menemukan kacamata sang
Raja. Monyet itu menemukan kacamata di
tempat pembaringan sang Raja. Sesuai
dengan janjinya, sang Raja meminta pelayan



Nilai-nilai Moral Dalam Dongeng Kacamata Sang Singa (Les Lunettes Du Lion) (Th. Esti Wuryansari)

kecil mengajukan keinginannya. Si Monyet
menjawab bahwa ia telah menemukan
imbalan yang besar, yaitu rasa gembira
karena menemukan kacamata itu. Usaha itu
dia lakukan berdasarkan cintanya kepada
sang Raja, dan itu dianggapnya sebagai
tugasnya dalam mengabdi. Raja tetap
bersikeras bahwa dia benar-benar ingin
memberikan kehormatan kepada Monyet
kecil. Pada akhirnya si Monyet menyampai-
kan permintaannya bahwa jika suatu saat
sang Raja mati, dan dia masih hidup maka
ingin sekali membawa surai sang Raja.
Tujuannya bukan untuk menyamai sang
Raja, tetapi hanya sekedar kenangan bahwa
dia pernah menjadi pelayan istana. Sang Raja
mengabulkan permintaan pelayannya dan
menuliskannya dalam dekrit bahwa anugerah
tersebut berlaku turun-temurun.

Setahun kemudian, sang Raja
ditemukan mati ketika berburu, diseruduk
seekor banteng besar. Kacamatanya hancur
di dalam pertarungan tersebut. Setelah
kematian sahabatnya, sang Gajah mening-
galkan keraton. Sang Pangeran pewaris yang
sudah bukan lagi seekor singa kecil, lalu naik
ke atas tahta. Dia memecat sang Harimau,
lalu mengangkat sang Grizli, beruang
gunung yang besar sebagai Mangkubumi. Si
Monyet kecil selalu murung sejak sang Raja
mati, kemudian mengasingkan diri ke dalam
rimba. Pada suatu hari ia memutuskan untuk
kembali, dengan bangga dia akan menuntut
hak memakai surai itu. Sesampai di keraton
dia diberitahu bahwa bunyi dekrit itu
resminya merupakan hak istimewa yang
diberikan kepada kera karena pantatnya
terkelupas. Si Monyet tidak berkeras, dia
menganggap tidak perlu punya ciri yang
membedakannya dari yang lain, untuk
membawa kenang-kenangan dari sang Raja.

Sang Babun telah datang ke keraton,
dengan bangga dan sombong ia berlagak
seolah-olah menjadi penyelamat kehormatan
jenisnya. Dia telah menggosok-gosokkan
pantatnya ke batu karang yang keras, hingga
kulitnya memerah dan terkelupas bagaikan

sebutir tomat. Ia memperlihatkan bukti itu di
hadapan sang Raja yang muda, maka sang
Raja pun memberinya ijin memakai surai.
Jika kita berada di kebun binatang dan
melihat kera yang bersurai tebal dan kasar,
pantatnya merah terkelupas, kera itu jenis
galak mau menang sendiri dan menganggap
dirinya sama dengan raja segala binatang.
Mereka adalah turunan sang Babun,
sedangkan anak cucu si Monyet sang pelayan
akan terlihat duduk memisahkan diri.
Lengan-lengannya yang kecil memeluk
lutut, kadang-kadang tampak murung.
Mereka tengah memimpikan sejumlah hal
yang telah dikisahkan oleh induknya.
Mereka memim-pikan pohon-pohon besar di
wilayah kerajaan binatang, gunung karang
dengan halamannya yang luas. Mereka juga
terkenang kepada pisang yang diberikan oleh
sang Gajah untuk seekor pelayan kecil. Dan
mereka terikat kepada sang Singa tua yang
berkacamata.

B.Pembentukan Karakter Melalui
Kegiatan Mendongeng

Karakter (character) berasal dari bahasa
Yunani charassein, yang berarti melukis atau
menggambar. Berdasarkan pengertian
tersebut karakter kemudian diartikan sebagai
tanda atau ciri yang khusus, oleh karenanya
melahirkan suatu pandangan bahwa karakter
adalah pola perilaku yang bersifat
individual.® Karakter sebagai aspek kepri-
badian merupakan cerminan secara utuh dari
seseorang individu yang meliputi mentalitas,
sikap dan perilaku, sedangkan pendidikan
pada hakekatnya memiliki tujuan membantu
manusia menjadi cerdas dan pintar serta
membantu menjadi manusia yang baik.
Dengan demikian, pendidikan karakter
diarahkan untuk memberikan tekanan pada
nilai-nilai tertentu seperti sopan santun, rasa
tanggungjawab, kejujuran, kepedulian dan
keadilan.

Nilai-nilai karakter berlandaskan
budaya bangsa meliputi: religius, jujur,
toleransi, disiplin, kerja keras, kreatif,
mandiri, demokratis, rasa ingin tahu,

s Haryanto, “Pendidikan Karakter,” belajarpsikologi.com/pengertian-pendidikan-karakter, diunduh 6 Februari 2015 pkl: 08.00.

’ PusatKurikulum Balitbang Kemendiknas, lihat Haryanto.

205



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

semangat kebangsaan, cinta tanah air,
menghargai prestasi, bersahabat atau
komunikatif, cinta damai, gemar membaca,
peduli lingkungan, peduli sosial, tanggung
jawab.” Penguatan pendidikan karakter
(character education) dalam konteks
sekarang ini sangat relevan untuk dilakukan.
Saat ini telah terjadi krisis moral dimana
pergaulan bebas semakin marak, angka
kriminalitas yang melibatkan anak-anak dan
remaja meningkat, belum lagi penggunaan
obat-obatan terlarang (narkotika) dan
pornografi telah merajalela.

Karakter sebagai kualitas moral dan
mental, pembentukannya dipengaruhi oleh
faktor bawaan (nature) dan lingkungan
(sosialisasi/pendidikan-nurture).”’ Potensi
karakter seseorang yang baik telah dimiliki
manusia sebelum dilahirkan, namun potensi
ini harus dikembangkan secara terus menerus
melalui sosialisasi dan pendidikan sejak usia
dini. Keluarga sebagai unit terkecil merupa-
kan fondasi utama dalam pendidikan
karakter, schingga keluarga memegang
peranan yang penting dalam pendidikan
karakter. Menurut resolusi Majelis Umum
PBB, fungsi utama keluarga adalah “sebagai
wahana untuk mendidik, mengasuh dan
mensosialisasikan anak, mengembangkan
kemampuan seluruh anggotanya agar dapat
menjalankan fungsi-nya di masyarakat
dengan baik, serta memberikan kepuasan dan
lingkungan yang schat guna tercapainya
keluarga sejahtera”."

Keluarga merupakan wahana pertama
dan utama bagi seorang anak untuk tumbuh
dan berkembang, dalam keluarga anak
belajar tentang kehidupan.Kegagalan suatu
keluarga dalam pendidikan karakter anak
akan berimbas pada kehidupan yang lebih
luas yakni dalam masyarakat.Pembentukan
karakter anak memerlukan hal-hal yang
mendasar untuk membentuk kepribadian
yang baik. Kedekatan psikologis antara
orang tua dengan anak merupakan dasar
penting dalam pembentukan karakter.

10

Hubungan atau relasiyang terjadi antara
orang tua dan anak pada tahun-tahun pertama
masa-masa perkembangan memberi bekal
bagi kesuksesan anak kelak di masa
dewasanya.

Cara yang bisa ditempuh dalam
pembentukan karakter salah satunya dengan
kebiasaan mendongeng. Tradisi atau
kebiasaan mendongeng banyak dilakukan
oleh ibu kepada anak-anaknya maupun
nenek kepada cucunya. Kebiasaan tersebut
sudah banyak ditinggalkan, dengan berbagai
faktor penyebabnya, diantaranya kesibukan
orang tua. Menurut ketua umum Pemuda
Pelopor Nasional, Rita Widyasari, ditengah
era industrialisasi yang tidak terbendung
orang tua cenderung menghabiskan waktu
untuk bekerja, sehingga lupa mengajarkan
pendidikan karakter bangsa, yakni dari
budaya mendongeng dan bercerita.”” Selain
itu,gencarnya acara televisi yang non stop
dengan banyaknya pilihan acara yang
menarik telah menyedot perhatian anak-
anak.

Melalui kegiatan mendongeng hubung-
an antara ibu dan anak maupun nenek dengan
cucunya akan semakin dekat. Adanya
kedekatan ini akan mempermudah proses
transfer nilai-nilai pesan moral yang
disampaikan melalui cerita dalam dongeng.
Nilai-nilai ajaran moral tentang kebaikan dan
keburukan bisa menjadi pegangan dalam
menjalani kehidupan. Melalui kegiatan
bercerita dan mendongeng salah satu cara
yang tak menggurui, namun menjadi media
pembelajaran budi pekerti yang tidak
membosankan.

Penyampaian dongeng yang benar dan
tepat akan mampu membawa pendengarnya
ke dunia imajinasi. Bahkan pendengar bisa
terbawa dalam suasana cerita, tertawa,
menangis, atau marah. Dengan penyampaian
cerita yang penuh penghayatan, anak
menjadi lebih mudah menangkap,
memahami, dan menghayati pesan-pesan

www.anekamakalah.com/2012/11/peran-keluarga-dalam-pendidikan, html, diunduh 6 Februari 2015 pkl: 08.30.

11

12

www.anekamakalah.com/2012/11/peran-keluarga-dalam-pendidikan, html, diunduh 6 Februari 2015 pkl: 08.30.

Raditya Helabumi,2015. “Dulu Mendongeng Adalah Cara Populer Mendidik Anak,”www.kompasnews.com, diunduh 16 Juni 2015,

pk108.25

206



Nilai-nilai Moral Dalam Dongeng Kacamata Sang Singa (Les Lunettes Du Lion) (Th. Esti Wuryansari)

moral melalui karakter tokoh yang ada.
Dengan demikian, kegiatan mendongengbisa
menjadi penyampai pesan moral yang
efektif.

C. Nilai-Nilai Yang Terkandung Dalam
Dongeng Kacamata Sang Singa

Menurut Lawrence Kutner, Ph.D
seorang Psikiater dari Harvard, AS (dalam
Kalpen) dongeng penting bagi anak agar
dapat memasuki perjalanan hidupnya tanpa
resiko.” Melalui dongeng, anak bisa
mengatasi masalah yang dihadapinya dengan
cara mengidentifikasikan diri dengan tokoh-
tokoh yang ada dalam cerita dongeng.Seperti
dalam dongeng Kacamata Sang Singa
terdapat beberapa karakter tokoh baik
karakter yang positif maupun negatif. Dalam
Dongeng Kacamata Sang Singa ada empat
tokoh sentral yang menjadi pusat cerita yaitu
Sang Singa, Harimau dan pelayan kecil Si
Monyet dan Gajah sahabat lama Sang Singa.
Dari keempat tokoh dalam cerita ini masing-
masing mempunyai karakter yang berbeda-
beda yangmencerminkan karakter dalam
dunia nyata.Beberapa keteladanan yang bisa
diambil untuk dijadikan sebagai contoh
dalam kehidupan sehari-hari di dunia nyata,
maupun sisi negatif dari si tokoh yang bisa
dijadikan pelajaran untuk tidak ditiru atau
diikuti.
1.Karakter Positif Dalam Tokoh Dongeng

Kacamata Sang Singa

a. Sang Singa

Karakter positif Singa sebagai raja
terletak pada caranya dalam memimpin
rakyat dengan penuh kebijaksanaan dan
kewibawaan. Sebagai seorang pemimpin,
sang Singa dalam tokoh ini memerintah
segala binatang dengan bijaksana dan penuh
wibawa. Diamampu menganyomi seluruh
rakyatnya, sehingga rakyatnya hidup dalam
kedamaian dan kesejahteraan. Keberpihak-
annya pada rakyat tanpa membeda-bedakan
dan penuh keadilan tergambar dalam kutipan
berikut:

“Tuanku,” kata Elang, “hamba lihat

13

Sang Kucing bersembunyi di atas pohon
. begitu ia menerima berita besar ini, ia
lalu bersembunyi karena takut akan
dihukum mati oleh Tuanku.” “Aku tak

ernah berbuat sejahat itu,” kata Sang

aja. “Tetapi aku akan mengusirnya dari
keraton. Masyarakat kucing harus
mengganti duta besarnya.”

Sikap adilnya inijuga ditunjukkan dalam
peraturan yang ditetapkan dan berlaku untuk
semuanya tanpa kecuali termasuk cicit-
cicitnya, dengan melarang binatang buas
untuk berburu bila tidak lapar.

Singa sosok pemimpin yang sangat ideal
yang tidak pernah ingkar janji bahkan tidak
pernah melupakan jasa atau kebaikan orang
lain. Sikapnya terwujud dalam ungkapan
rasa terima kasih kepada manusia yang telah
memberikan kacamatanya. Ungkapan
tersebut diwujudkan dalam peraturan yang
berlaku diwilayahnya bahwa singa tidak
boleh menyerang manusia kecuali kalau dia
diserang lebih dulu. Sebagai pemimpin Singa
memiliki sikap yang patut untuk dicontoh,
yakni tindakannya selaras dengan apa yang
telah diucapkan. Contohnya ia tidak
melupakan janji yang telah diucapkan bagi
siapa saja yang telah menemukan kacamata-
nya yang hilang, bahwa dirinya akan
memenuhi apa yang menjadi permintaannya.
Demikian pula saat kacamatanya telah
ditemukan oleh Si Monyet, Sang Raja pun
tidak lupa akan janjinya. Sikap-sikap
keteladananinilah yang menjadikan rakyat
begitu mencintai dan menyayangi dengan
sepenuh hati.

b. Gajah

Gajah adalah sahabat lama Sang Singa,
sebagai seorang sahabat dia merupakan
sahabat yang sejati. Sebagai sahabat sejati,
gajah selalu ada buat sahabatnya yaitu sang
Singa. Gajah selau mendampingi sahabat
karibnya itu baik dalam keadaan senang
maupun susah.Sifat sebagai sahabat sejati
telah Gajah tunjukkan pada saat sahabatnya
itu kehilangan kacamata. Diabisa merasakan
kesedihan yang sedang dialami sahabatnya.
Karenatidak mau melihat sahabatnya
bersedih hati, Gajah rela menempuh per-

Ahwan S. Kalpen, “Mendongeng Itu Mudah,” Intisari No.398. September 1996, him. 103.

207



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

jalanan jauh hingga ke tempat pemukiman
manusia, untuk mencari benda yang sama
seperti kacamata kepunyaan raja yang telah
hilang. Gajah tidak peduli dengan resiko
berat yang harus dihadapi, bahkan nyawa
menjadi taruhannya.

“Kalau saja kacamata itu tidak hancur
ketika ku telan,” katanya kepada Sang
Singa, “aku rela mati makan tumbuhan
beracun. Serigala yang kemudian akan
mengoyak-ngoyak tubuhku tentu akan

menemukan kacamata Sang Pangeran
itu!” (Vildrac, 1978:64).

Siap berkorban demi sahabat, menun-
jukkan makna arti sahabat sejati. Bahkan
persahabatan antara Singa dan Gajah adalah
persahabatan sehidup semati, tak terpisahkan
hingga ajal memisahkanmereka berdua dan
itu terbukti. Persahabatan mereka terputus
pada saat Singa mati karena diseruduk oleh
banteng dalam sebuah pertarungan.

c. SiMonyet

Teladan berikutnya adapada pelayan
kecil Sang Singa yaitu Si Monyet. Dia sangat
setia pada majikannya, jujur,pekerja yang
giat, teliti dan bekerja tanpa pamrih.Di
manapun sang raja membutuhkandia selalu
siap sedia. Itulah sifat yang dimiliki oleh
tokoh monyet dalam dongeng ini. Sebagai
orang kecildia menyadari akan posisi dan
keberadaanya seperti yang tertuang dibawah
ini,

Tuanku, jika saja kecelakaan menyebab-
kan Tuanku mati, sedangkan hamba
ketika itu masih hidup, hamba ingin
sekali membawa surai Tuanku 1tu.
Bukan untuk menyamai Tuanku, karena
jika demikian hamba beritikad buruk
terhadap Tuanku. Tetapi hanya sekedar
kenangan bahwa hal itu dapat Tuanku
kabulkan. Dan bahwa hamba pernah
menjadi pelayan Tuanku. Dan kebaikan
hati Tuanku jugalah yang telah
menyebabkan surai itu dianugerahkan
kepadahamba”. (Vildrac, 1978:79)

Kesetiaan Monyet teruji ketika
kacamata sang Raja hilang, dan ia dituduh
menghilangkan kacamata itu. Oleh banyak
orang ia dianggap telah teledordalam
menjalankan tugasnya. Namun semuanya
diterima dengan lapang dada dan ia tetap

208

menjalankan tugasnya dengan baik. Pada
akhirnya kejujuran dan ketekunannya dalam
bekerja telah membuahkan hasil yang manis,
dengan keberhasilannya menemukan
kacamata sang Raja. Keberhasilannya mene-
mukan kacamata telah memulihkan image
“buruk” yang diberikan kepadanya.

2.Karakter Negatif Dalam Tokoh Dongeng
Kacamata Sang Singa

a. Sang Singa

Meskipun sang Singa sebagai pemimpin
yang bijaksana, namun disisi lain ibaratnya
sepertimanusia tidak ada yang sempurna.
Begitu pula dengan Raja, selain memiliki
sifat-sifat yang baik, ia juga memiliki
kelemahan atau sisi negatif dalam dirinya.
Sisi negatif tersebut adalah mudah percaya
kepada seseorang, termasuk percaya
sepenuhnya kepada harimau yang mem-
punyai status sebagai Mangkubumi. “Aku
mempercayai kemampuanmu,” katanya
dengan keras, “untuk menjaga rahasia
negara. Tetapi ternyata justru kau siar-
siarkan hal itu!(Vildrac, 1978:11). Percaya
kepada seseorang sebenarnya sifat yang baik,
namun jika kepercayaan itu diberikan secara
sepenuhnya tanpa kehati-hatian malah
menjadi bumerang, seperti yang dialami oleh
Sang Raja yang dikhianati oleh orang
dekatnya sendiri.

b. Harimau (Mangkubumi)

Mangkubumi Raja yaitu Harimau mem-
punyai sifat angkuh, dan ditakuti oleh semua
binatang. Ia mempunyai sikap licikdan
dipenuhi oleh napsu atau haus akan
kekuasaan. Harimau juga memiliki sikap
“bermuka dua”, di depan sang Rajaia
menunjukkan sikap yang baik,penuh hormat
dan setia kepada rajanya meskipun dalam
sikap kepura-puraan belaka.

Berbeda dengan kenyataan di belakang-
nya, Harimau sangathaus akan kekuasaan,
ingin merebut kekuasaan Sang Singa.

“Jika saja aku bernasib mujur menemu-
kan kacamata itu,” kata Sang Harimau
kepada Harimau Kumbang. “Kehor-



Nilai-nilai Moral Dalam Dongeng Kacamata Sang Singa (Les Lunettes Du Lion) (Th. Esti Wuryansari)

matan yang ku minta kepada Raja ialah
agar dengan segera dia mengangkatku
sebagai penggantinya,” (Vildrac,
1978:23).

Dengan menghalalkan segala cara,
termasuk mengkhianati kepercayaan yang
telah diberikan oleh Raja kepadanya.
Harimau berusaha menjatuhkan Sang Raja di
mata rakyatnya dengan menyebarluaskan
rahasia Raja yang seharusnya menjadi
rahasia pribadi antara dirinya dengan Sang
Raja, bahwa Raja telah kehilangan daya
penglihatan. Hal ini telah menimbulkan
kesedihan dan kegelisahan diantara warga.
Harimau sebagai Mangkubumi seharusnya
bisa menjaga tugas dan kewajibannya dalam
menjaga martabat Raja dan menjunjung
tinggi kesetiaan, namun hal ini tidak
dilakukan.

D.Relevansi Dongeng Kacamata Sang
Singa Di Masa Kini

Melihat apa yang telah diuraikan di atas,
cerita dongeng Kacamata Sang Singa
relevan dengan kehidupan nyata sekarang
ini. Dalam kehidupan nyata terdapat dua sifat
yang kontradiksi, sifat baik-jahat, positif-
negatif, gelap-terang.Melalui dongeng
Kacamata Sang Singa pendengar dibawa
dalam angan bahwa di negara tercinta
membutuhkan sosok pemimpin seperti yang
digambarkan dalam karakter Singa. Sosok
pemimpin idaman yang memiliki sifat
karakter bijaksana, tegas, mengutamakan
kepentingan rakyat diatas kepentingan
pribadi, merakyat dan peka terhadap
persoalan rakyat. Berbeda dengan kondisi
sekarang, sosok pemimpin yang merakyat
jarang dijumpai. Beberapa oknumpemimpin
bisa dicermati, mereka lebih mengutamakan
kepentingan pribadi dan golongan dari pada
kepentingan rakyatnya. Mercka memikirkan
perut sendiri dengan menumpuk kekayaan
sebanyak-banyaknya tanpa menghiraukan
keadaan rakyat di luar sana yang hidup dalam
kemiskinan. Seperti disaksikan dilayar kaca
(televisi) maupun media cetak, banyak
menampilkan tokoh-tokoh terhormat yang

terjerat dalam kasus korupsi. Tokoh-tokoh
yang seharusnya menjadi panutan atau
teladan bagi masyarakat, namun perilaku
mereka justru tidak mencerminkan
pemimpin yang terhormat, tidak patut untuk
dicontoh apalagi menjadi teladan.

Begitu pula dengan oknum pemimpin
yang dalam pencapaian kekuasaan meng-
gunakan cara-cara yang kurang etis dengan
menyimpang dari peraturan yang ada, untuk
memperoleh suara dilakukan dengan
moneypolitic. Hal ini menjadi sebuah
keprihatinan, terutama bagi generasi penerus
dengan adanya contoh-contoh 'buruk' yang
terjadi dilndonesia. Dengan demikian, cerita
Kacamata Sang Singa bisa dijadikan sebagai
media untuk menanamkan karakter jiwa
pemimpin yang baik melalaui karakter
tokoh-tokoh yang ada.

III. PENUTUP

Kegiatan mendongeng merupakan
kegiatan yang bersifat hiburan namun sarat
dengan muatan positif. Kegiatan men-
dongeng bisa menjadisarana yang efektif
dalam pembentukan karakter seseorang,
yang dapat diperoleh melalui pesan-pesan
yang tercakup dalam cerita dongeng. Adapun
manfaat lain yang bisa diperoleh dari
kegiatan mendongeng antara lain mendekat-
kan hubungan antara orang tua dengan anak,
sebagai media pembentukan karakter melalui
tokoh-tokoh yang ada dalam cerita, untuk
menanamkan nilai-nilai moral, bahkan
mampu untuk menumbuhkan minat anak
cinta pada buku sehingga menumbuhkan
gerakan gemar membaca buku.

Demikian pula dalam dongeng Kaca-
mata Sang Singa merupakan dongeng
tentang dunia binatang, meskipun karya ini
aslinya hasil karya dari luar negeri, namun
setelah dicermati cerita ini mengandung
ajaran yang sangat baik dan sesuai dengan
nilai-nilai yang ada di masyarakat Indonesia.
Tuntunan perilaku yang terkandung dalam
cerita ini dapat dijadikan sebagai landasan

209



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

dalam pengembangan pembentukan karakter, terutama karakter sebagai pemimpin yang baik.
Melalui dongeng ini diharapkan nilai-nilai jiwa kepemimpinan akan tertanam kuat dalam diri
anak sejak dini sehingga dimasa dewasanya nanti si anak mampu mem-pertahankan nilai-nilai
tersebut dalam kehidupan sosialnya

DAFTAR PUSTAKA

Haryanto, 2012. Pendidikan Karakter. Diunduh dari belajarpsikologi.com/pengertian-
pendidikan-karakter, diunduh 6 Februari 2015, Pukul: 08:00.

Helabumi, R.,2015. “Dulu Mendongeng Adalah Cara Populer Mendidik Anak”,
www.kompasnews.com , diunduh 16 Juni 2015, pk1 08.25.

Kalpen, A. S., 1996. “Mendongeng Itu Mudah,” dalam Intisari No0.398 September
1996.Jakarta: PT Intisari Mediatama.

Koentjaraningrat, 1990. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: PT Rineka Cipta

Kusumah, S. D., 2014. “Pendidikan Karakter Dalam Pertunjukan Dalang Jemblung: Kajian
Peran dan Fungsi Kesenian Dalang Jemblung PadaMasyarakat Banyumas Jawa
Tengah”, dalam Jantra Vol. 9, No. 2, Yogyakarta Desember 2014, him. 175.

Larasati,dkk., 2014. Kajian Awal Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Budaya Pada
Tingkat Sekolah Dasar Di Daerah Istimewa Yogyakarta. Yogyakarta: Balai Pelestarian
Nilai Budaya Yogyakarta.

Mulyadi, S., 1994.”Memaksakan Kehendak Pada Anak Itu Berbahaya,” dalam
WartaBumiputera, No.13 Tahun XXI September-Oktober.

Munawaroh, S., dkk., 2013. Perilaku Disiplin Dan Kejujuran Generasi Muda Di Daerah
Istimewa Yogyakarta. Yogyakarta: Kemendikbud, Direktorat Jenderal
KebudayaanBalai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta.

Vildrac, C., 1978. Kacamata Sang Singa. Penterjemah: Ayatrohaedi. Jakarta:PT Dunia
Pustaka Jaya.

www.anekamakalah.com/2012/11/peran-keluarga-dalam-pendidikan.html, diunduh 6
Februari 2015, pukul : 08:30

210



Dongeng Sebagai Sarana Pembangunan Karakter Dalam Bermedia (Riza Adrian Soedardi)

DONGENG SEBAGAI SARANA PEMBANGUNAN KARAKTER
DALAM BERMEDIA

Riza Adrian Soedardi

Fakultas Ilmu Sosial dan Politik UGM, Jurusan Ilmu Komunikasi
Karangmalang D 17 A, Catur Tunggal
rizaS94@gmail.com

Naskah masuk: 25-06-2015
Revisi akhir: 05-10-2015
Disetujui terbit: 10-10-2015

FABLED AS A MEANS OF CHARACTER DEVELOPMENT IN
BERMEDIA

Abstract

Fable are considered a prospective medium for character education. However, nowadays people
no longer use fable for character education. Storytelling has been replaced by the rapid development
of television programs in which, to some extent, the information they transmit have surrogated the
expected ideal chg;mcters. The TV programmes have in many ways changed the people’s attitude and
behavior. More importantly, the programmes have engendered unconstructive impacts on children in
particular. Such concerns may be resolved by presenting fable to ascertain the expected positive
characters. This article explains the use of fable as the frame of reference in character building. This

qualitative research drew the data from a fable entitled Kancil ecen;plun Sumur gKancil fell into the

well). The results show that fable can be an alternative way to deve

society.

op character-building within the

Keywords: fable, character building, media, television.
Abstrak

Dongeng merupakan salah satu produk interaksi masyarakat yang berperan sebagai media
pendidikan karakter. Namun, fenomena saat ini menunjukkan bahwa keberadaan dongeng sebagai
pendidikan karakter digeser oleh Televisi. TV lebih kuat memengaruhi masyarakat, padahal muatan
informasi yan% dikandung justru menfgeser nilai luhur. TV telah mengubah pola perilaku masyarakat

dan menimbu

kan beragam dampak negatif terutama

ada anak-anak. Kekhawatiran ini dapat

teratasi oleh enigunaan dongeng,7 seb%g_ai penentu karakter yang sesuai dengan harapan. Terutama
e i

pada pendidikan karakter dalam berme

sehingga muncul karakter masyarakat yang akt

dengan studi kepustakaan dari dongeng Kancil

a agar tumbuh kehati-hatian pada sumber informasi dari TV

Iéf Penelitian ini menggunakan metode kualitatif
ecemplung Sumur. Hasil penelitian menunjukkan

bahwa dongeng mampu menjadi alternatif pembangun karakter bermedia.

Kata kunci: dongeng, pendidikan karakter, media, televisi.

I. PENDAHULUAN

Pendidikan karakter, belakangan
menjadi prinsip utama dalam kurikulum
pendidikan di Indonesia terhitung sejak 2013
lalu. Pendidikan karakter ditekankan sebagai
bentuk pembangunan kembali sifat luhur
bangsa. Sejatinya, pendidikan karakter bisa
ditanamkan melalui berbagai kegiatan di luar
ruang sekolah. Lingkungan sosial merupa-
kan sumber utama terciptanya karakter.
Karakter dalam bermedia akhir-akhir ini
menjadi karakter pokok yang dibentuk untuk
membentuk masyarakat informasi yang

terliterasi dengan baik. Masyarakat kita
sering dihadapkan pada kayanya informasi
tapi miskinnya literasi. Sehingga informasi
yang dimiliki justru tidak mengantarkan pada
kemanfaatan khalayak.

Untuk mengatasi penurunan karakter
bermedia itu sendiri, media sendirilah yang
menjadi jawabannya. Media, dalam hal ini
kembali pada konteks tradisional yaitu
dongeng. Media mainstream belakangan ini
sedang meroket tajam namun digadang-
gadang sebagai media yang mengantarkan
masyarakat pada penurunan moral. Masih di

211



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

ranah yang sama, yaitu media, dongeng
mampu mengembalikan karakter luhur
masyarakat yang bermanfaat dalam
menciptakan masyarakat yang terliterasi.

Dongeng merupakan media edukasi
yang melekat dalam kepribadian masyarakat
Indonesia. Huck, Hepler, dan Hickman yang
dikutip Pupung Puspa Ardini menjelaskan
dongeng adalah segala bentuk narasi baik itu
tertulis atau oral, yang sudah ada dari tahun
ke tahun.' Menurut Priyono dongeng adalah
cerita khayalan atau cerita yang mengada-
ada serta tidak masuk akal dan dapat ditarik
manfaatnya.” Hal ini menunjukkan bahwa
dongeng sendiri merupakan produksi
interaksi masyarakat, cenderung tidak masuk
akal, namun memiliki pesan bagi pembaca/
pendengarnya. Dongeng disebarkan melalui
dua bentuk yaitu tulisan dan lisan. Cerita
dalam dongeng berkisar tentang nilai sosial
masyarakat, sejarah, hingga fenomena
tertentu. Nilai sosial yang ada di masyarakat
bisa menjadi cikal-bakal dongeng.

Cerita dalam dongeng biasa dikonsumsi
oleh anak-anak sebagai media pembelajaran
karakter. Setidaknya ada empat manfaat
dongeng: 1) Dongeng melatih imajinasi
individu. Imajinasi erat kaitannya dengan
dunia anak. Orang tua kerap menggunakan
dongeng sebagai cara melatih dan mengarah-
kan imajinasi anak. Meskipun tidak menutup
kemungkinan dongeng dikonsumsi oleh
semua kalangan. 2) Dongeng membantu
menanamkan etika dan nilai moral masya-
rakat. Penanaman etika dan pesan moral
dapat ditemukan dalam tokoh dongeng
maupun kesimpulan cerita. Hal inilah yang
mendasari kisah kebaikan melawan keburuk-
an banyak diperdengarkan di masyarakat. 3)
Dongeng sebagai media pembelajaran.
Dongeng digunakan sebagai alat untuk
menumbuhkan keingintahuan. Saat ini
dongeng dikemas dalam berbagai media

guna memudahkan anak belajar bermedia. 4)
Membangun kecerdasan emosional melalui
rangsangan pada kepekaan sosial. Muatan
sosial dalam dongeng yang cukup kental
mencerminkan situasi sosial masyarakat.
Bagi anak-anak yang belum mengenal
lingkungan sosial masyarakat yang lebih
besar, dongeng bisa menjadi sarana
pengenalan situasi sosial tertentu.’

Berdasarkan pemahaman dongeng,
Huck, Hepler, dan Hickman dongeng ber-
kembang seiring dengan perubahan zaman.
Perkembangan dongeng dibagi menjadi dua
yaitu: dongeng tradisional dan dongeng
fantasi (modern).’ Selain itu, dongeng juga
dapat diklasifikan berdasar jenisnya: (1)
Dongeng Binatang adalah dongeng yang
ditokohi binatang yang dapat berbicara dan
berakal budi seperti manusia. (2) Dongeng
biasa adalah jenis dongeng yang ditokohi
manusia, dengan refleksi nilai kemanusiaan
dan beragam mite meliputi ilmu sihir, agama,
roman, dan raksasa bodoh. (3) Lelucon dan
anekdot merupakan dongeng yang memuat
humor. (4) Dongeng berumus merupakan
dongeng yang strukturnya terdiri dari
pengulangan. Dongeng berumus mempunyai
beberapa subbentuk, yakni: dongeng
bertimbun banyak, dongeng untuk
mempermainkan orang, dongeng yang tidak
mempunyai akhir.’

Berdasarkan fungsi dongeng sebagai
sarana menanamkan etika dan nilai moral
masyarakat, pesan moral menjadi krusial
dalam muatan dongeng. Moral, juga disebut
akhlak baik, adalah ajaran baik buruk yang
diterima umum perihal perbuatan, sikap,
kewajiban. Dalam moral terdapat standar
benar dan salah yang mengatur perubahan
penalaran, perasaan dan perilaku ini tumbuh
berdasarkan perkembangan lingkungan.
Pesan moral dalam dongeng berfungsi
menyampaikan nilai yang harusnya ditanam-

Pupung Puspa Ardini, "Pengaruh Dongeng dan Komunikasi Terhadap Perkembangan Moral Anak Usia 7-8 Tahun," dalam Jurnal

Pendidikan Anak, Volume 1, Edisi 1, Juni 2012, him. 46.

> Kusumo Priyono, Terampil Mendongeng. (Jakarta: Grasindo, 2006), him. 9.
Putri Suratmi Hasanah, "Pengaruh Metode Bercerita terhadap Karakter Anak Usia 5-6 Tahun di TK FKIP UNRI Pekanbaru".

3

Summary Skripsi S1. (Pekanbaru: FKIPUNRI, 2013), him. 2.
¢ Pupung Puspa Ardini, op.cit., hlm. 48.

*  Zunairoh Nihayatu, "Aspek Moral dalam Kumpulan Dongeng Histoires Ou Contes Du Temps Passé Karya Charles Perrault”. Skripsi
S1. (Yogyakarta: Pendidikan Bahasa Perancis Fakultas Bahasa dan Seni Universitas Negeri Yogyakarta, 2013), hlm. 11-13.

212



Dongeng Sebagai Sarana Pembangunan Karakter Dalam Bermedia (Riza Adrian Soedardi)

kan pada individu.

Stephen R. Covey menyatakan untuk
membangun karakter dibutuhkan sebuah
mekanisme pelatihan yang terarah dan tiada
henti secara berkesinambungan. Dalam
membangun karakter anak, dongeng dinilai
sebagai metode yang cukup berhasil. Sebagai
usaha untuk mengoptimalkan perkembangan
moral pada anak untuk mencapai kematang-
an adalah melalui dongeng. Dengan dongeng
anak diperkenalkan pada moral melalui dunia
imajinasi. Melalui imajinasi ini nilai-nilai
dan norma-norma dapat diselipkan sebagai
upaya pengembangan aspek moral pada
anak.

Mendongeng sebagai aktivitas komuni-
kasi menempatkan moral sebagai pesan atau
muatan informasi yang disampaikan oleh
komunikator pada komunikan. Sedangkan
dongeng sendiri dilihat sebagai media/
channel yang berfungsi menyampaikan
informasi. Peran dongeng dalam dinamika
masyarakat dapat dilihat melalui gaya hidup
manusia yang lekat dengan media. Media
menjadi kawan dalam interaksi masyarakat.
Perkembangan teknologi media turut
membentuk nilai sosial tersendiri begitu pula
sebaliknya. Marshall McLuhan menyatakan
bahwa manusia memiliki hubungan
simbiosis dengan teknologi media.’ Gagasan
ini kemudian dikenal dengan ekologi media
yang menjelaskan keterikatan masyarakat
dan media hingga setiap media memiliki
muatan informasi yang berbeda. McLuhan
menyatakan ekologi media ini merupakan
studi tentang bagaimana media dan proses
komunikasi memengaruhi persepsi manusia,
perasaan, emosi, dan nilai.’ Salah satu asumsi
McLuhann menjelaskan bahwa media selalu
dekat dalam keseharian dan media yang
dikenalkan oleh McLuhan tidak hanya
terbatas pada radio atau telepon tapi juga
melalui dongeng. Dongeng mampu men-
transformasi masyarakat melalui cerita yang
dikonsumsi. Sebagai contoh adalah muatan

Putri Suratmi Hasanah, op.cit., him. 2.

Ibid.
Ibid., hlm.377.

o N o

pesan yang sama namun penggunaan media
yang berbeda akan memberikan pemaknaan
pesan yang berbeda pula.

Dongeng sebagai media yang mampu
mempengaruhi masyarakat (publik). Media
tidak hanya bekerja sebagai kanal peng-
hubung namun juga dapat mempengaruhi
publik.” Seperti yang telah dijabarkan
sebelumnya bahwa dongeng termasuk dalam
bentuk media, dongeng juga merupakan alat
menanamkan moral dan menjadi refleksi
ideal karakter manusia. Meskipun penanam-
an ini tidak berlangsung instan, penggunaan
dongeng sebagai media memiliki pengaruh
besar.

Dalam berbagai macam dongeng yang
berkembang di masyarakat terdapat dongeng
yang kisahnya terus direproduksi dengan isi
pesan yang sama. Salah satu dongeng yang
memuat pendidikan karakter yang kuat
adalah Kancil Kecemplung Sumur. Dongeng
Kancil Kecemplung Sumur memuat pendidi-
kan karakter masyarakat yang berhati-hati
dalam menerima informasi. Saat ini
Indonesia tengah berada di fase masyarakat
informasi, pada tahap ini arus informasi
menjadi hal utama yang dikonsumsi.

Masyarakat informasi bisa mejadi
cerminan positif dari masyarakat yang
terliterasi oleh media, maupun bisa menjadi
tak terkendali seperti halnya masyarakat
yang tidak cukup siap dalam berinformasi.
Kekhawatiran muncul ketika masyarakat
tidak dapat memilah informasi yang diterima
sehingga banyak informasi diterima dengan
mentah. Padahal, informasi yang beredar di
masyarakat terutama informasi dari TV
belum tentu sepenuhnya faktual. Kecen-
derungan masyarakat yang mudah menerima
informasi dapat berujung pada pergeseran
nilai sosial ke arah negatif. Keadaan demiki-
an sama halnya dengan dongeng Kancil
Kecemplung Sumur yang mengisahkan gajah
yang terperdaya oleh bualan kancil.
Mengingat nilai moral yang dimuat masih

Richard West dan Lynn Turner, Introducing Communication Theory. (New York: McGraw-Hill, 2010), hlm. 429.

213



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

relevan dengan perkembangan lingkungan
sosial saat ini, dongeng tersebut dapat
menjadi acuan dalam pendidikan karakter.
Maka dari itu, dongeng sebagai pendidikan
karakter perlu menjadi perhatian dalam
membentuk masyarakat berkarakter yang
diharapkan.

II. DONGENG KANCIL KECEM-
PLUNG SUMUR"

Kancil merupakan binatang yang
dikenal cerdik. Kecerdikannya membawa dia
pada sederet keuntungan yang diraih dari
hasil mengelabui. Namun pada suatu ketika,
harinya tidak beruntung. Ia baru saja dikalah-
kan oleh monyet dalam adu kelicikan.
Monyet membubarkan rencana licik si kancil
sehingga kancil gagal mendapat jatah makan
siang dalam porsi besar. Kancil menjadi
murung mengingat rencananya gagal ketika
hendak mengelabui kawan-kawannya.
Kancil hanya bisa menerima kekalahannya
dan melamun sepanjang perjalanan
berkeliling desa. Kancil terus berjalan tanpa
memperhatikan sekitar, sampai kemudian
terjatuh ke dalam lubang. Kancil hanya bisa
berteriak lirth kaget menemukan dirinya
berada di dalam sebuah sumur. Kini separuh
badannya basah terendam air sumur.

Kancil semakin merasa bahwa hari itu
merupakan hari sialnya. Tidak ingin larut
dalam rasa kesalnya, kancil segera berusaha
mencari pertolongan. Sesekali ia berjinjit
menatap mulut sumur berharap ada binatang
yang melintas. Namun, tidak ada tanda-tanda
dari atas sana. Kancil mulai merasa penanti-
annya sia-sia. Sumur ini cukup jauh dari desa
sehingga jarang digunakan bahkan dilalui
binatang atau manusia. Kancil pun mulai
kelelahan.

Ketika rasa putus asanya mulai tumbuh
terdengar suara langkah mendekat ke arah
sumur. Kancil segera saja menegapkan
badannya yang mulai lelah menanti
pertolongan. Tanpa diduga seekor gajah
melintasi tepian desa dan hendak minum di
sumur tersebut. Belum sempat gajah

10

mengulurkan belalainya ke dalam sumur,
kancil yang bersemangat segera meneriak-
kan sesuatu. Gajah terkejut mendengar suara
dari dalam sumur tempat dia akan minum.

Kancil berteriak dengan lantang
menanyakan siapa gerangan di atas sana.
Tanpa bertanya kancil sudah menduga jika
suara langkah tersebut milik gajah. Namun,
kancil tidak ingin gegabah menarik perhatian
si gajah. Lagi-lagi kancil berteriak menanya-
kan siapa gerangan di atas sana. Gajah yang
terkejut langsung mengurungkan niatnya
untuk minum. Ia segera melihat ke dalam
sumur, mencari dari mana sumber suara itu
berasal. Ujung sumur yang sedikit gelap
membuat gajah menanyakan siapakah di
dalam sana, karena hanya samar-samar
terlihat badan binatang yang menyembul dari
dasarnya. Kancil yang melihat raut
kebingungan si gajah segera memanggilnya
untuk meyakinkannya agar tetap tinggal.
Gajah keheranan melihat kancil berada di
dalam sumur. Ia pun menanyakan pada kancil
apa yang sedang dilakukan kancil di bawah
sana.

Tanpa pikir panjang, kancil menjawab
bahwa ia sedang bersembunyi dari bahaya di
dalam sumur. Mendengar kata bahaya, gajah
sedikit terkaget namun berusaha tetap
berhati-hati. Ini bukanlah pertemuan mereka
yang pertama. Gajah sudah mengenal tabiat
kancil begitu pula dengan kancil. Dengan
nada meyakinkan, kancil berkata pada gajah
bahwa hari itu langit akan runtuh. Langit
runtuh bisa memusnahkan para binatang dan
penjuru desa. Hanya ada satu tempat yang
menurut kancil aman dan menjaga binatang
tetap selamat yaitu sumur.

Gajah justru keherananan, tidak pernah
mendengar kabar runtuhnya langit. Hari itu
langit terlihat cerah dan tenang sama seperti
hari-hari sebelumnya. Gajah tidak percaya
dengan pernyataan si kancil. Tanpa kehabis-
an akal kancil berkilah bahwa tidak semua
binantang mampu mengetahui kabar runtuh-
nya langit. Hanya mereka yang dinyatakan
'terpilih' yang mampu memahami pertanda,
salah satunya adalah kancil. Sebagai yang

R.Bambang Nursingih, Dongeng Sato Kewan I. (Yogyakarta: CV. Arindo Nusa Media, 2012), hlm. 33-35.

214



Dongeng Sebagai Sarana Pembangunan Karakter Dalam Bermedia (Riza Adrian Soedardi)

'terpilih' kancil tidak ingin menyimpan kabar
ini sendirian dan memberitahu gajah agar ia
juga berlindung dan selamat dari runtuhan
langit hari itu.

Keragu-raguan gajah tentang pernyata-
an kancil masih menyelimuti akal sehatnya.
Sampai kemudian gajah bertanya pada kancil
pertanda apa yang bisa ia tunjukkan.
Pertanyaan ini membuat kancil memutar
akalnya. Dalam keadaannya yang tersudut
dan hanya dikelilingi air, kancil berusaha
mencari kebohongan lain. Pandangan kancil
segera tertuju pada air di sekelilingnya yang
memantulkan sekilas bayangan gajah dan
langit siang yang cerah. Kancil pun menemu-
kan ide untuk melakukan aksi bualannya.

Kancil segera meminta gajah untuk
melihat permukaan air sumur. Sekilas dalam
gelap, gajah melihat pantulan langit. Ketika
pandangan gajah terpaku pada permukaan
air, kancil segera memukul permukaan air
secara perlahan hingga menimbulkan
gelombang kecil dalam air sumur itu. Sekilas
terlihat pantulan langit siang itu menjadi ber-
gelombang. Gajah yang melihat dari mulut
sumur tertegun. Di matanya, langit terlihat
bergejolak seolah runtuh. Gajah beberapa
kali melihat langit di atasnya dan menengok
ke dalam sumur.

Gajah tidak dapat menyembunyikan
ketakutannya. Rasa panik dan kebingungan
tercermin dari kegelisahannya. Kancil
merasa senang karena berhasil membuat
gajah ketakutan dan percaya dengan kabar
runtuhnya langit. Melihat kancil yang tenang
di dalam sumur, gajah meminta saran pada
kancil bagaimana cara menyelamatkan diri
dari runtuhnya langit. Tanpa panjang lebar,
kancil meminta gajah untuk mendengarkan
perkataannya. Sikap tenang si kancil
meyakinkan gajah bahwa ia akan baik-baik
saja selama bersama kancil. Kancil pun
berjanji, selama gajah mendengar perkataan
kancil dan mengikutinya niscaya gajah akan
selamat dari bencana ini.

Gajah yang sudah ketakutan mengiya-

kan perkataan kancil. Pada saat inilah kancil
menyarankan gajah untuk bersembunyi

bersamanya di dalam sumur. Tanpa menaruh
curiga, gajah segera masuk terburu-buru ke
dalam sumur. Sumur itu tidak cukup besar
sehingga mengharuskan kancil terhimpit
dinding sumur jika gajah bergabung ber-
samanya. Ketika seluruh badan gajah hampir
memenuhi sumur, dengan lincah kancil
lompat ke punggung gajah. Kancil berkilah
apabila dia berdiri di samping gajah tubuh-
nya akan terhimpit dan sesak maka ia
memilih tempat yang aman yaitu punggung
gajah. Gajah tetap mendengarkan perintah
kancil, yang ia pikirkan hanyalah selamat
dari bencana. Tepat saat seluruh badan gajah
berada di dalam sumur, kancil melompat
keluar sumur. Gajah yang baru saja masuk ke
dalam sumur tertegun melihat kancil sudah
berdiri di mulut sumur.

Masih dalam ketidak-tahuan gajah,
kancil berpesan bahwa langit hari itu tidak
jadi runtuh. Kancil meminta gajah untuk
tetap berdiam di dalam sumur sembari
bersemedi. Dengan ucapan selamat tinggal
yang licik, kancil meninggalkan tempat per-
sembunyiannya dan melanjutkan perjalanan.
Pada saat itu gajah sadar ia sedang ditipu oleh
si kancil. Gajah hendak marah namun kancil
sudah terlanjur meninggalkannya sendiri.
Kancil kembali ke desa dengan perasaan
senang tanpa mempedulikan nasib gajah
yang hanya bisa menggerutu di dalam sumur.

III. DONGENG DALAM PEMBA-
NGUNAN KARAKTER

A.Dongeng dan Fenomena Bermedia

Mengacu pada kisah Kancil Kecem-
plung Sumur, dongeng ini membawa pesan
pendidikan karakter. Dengan dongeng ini
diharap menjadi acuan pembelajaran karak-
ter yang pertama mengingat bahwa pesan
yang terkandung sejalan dengan fenomena
komunikasi massa yang berlangsung di
masyarakat. Manusia sebagai makhluk sosial
tidak dapat terlepas dengan interaksi sosial.
Dalam berkomunikasi massa, media massa
menjadi elemen utama dalam menjalankan
interaksi. Media massa sendiri merupakan
alat/kanal yang digunakan dalam komunikasi

215



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

massa untuk membagikan pesan dari
komunikator kepada komunikan. Media
massa bersifat satu arah dan dan masif,
karakternya yang demikian memberikan
citra bahwa media massa mendikte informasi
pada komunikan. Media massa yang hingga
saat ini masih digunakan antara lain surat
kabar, majalah, tabloid, radio, dan televisi.

Mulanya, media massa hadir berfungsi
sesuai dengan model komunikasi paling
sederhana: who, says what, in which channel,
to whom, with what effect."" Mengacu pada
model tersebut dapat diidentifikasikan tiga
fungsi media massa: suveilannce,
correlation, transmission.” Seiring dengan
perkembang-an teori komunikasi, fungsi ini
berkembang sesuai dengan kebutuhan sosial
komunikasi massa. McQuail menyatakan
fungsi komuni-kasi massa yaitu: (1) Fungsi
informatif yaitu komunikasi massa
menyediakan informasi tentang peristiwa
yang terdapat di masya-rakat; (2) Fungsi
edukatif yaitu komuniasi massa mendidik
masyarakat untuk berpikir kritis dan
memiliki horizon pengetahuan yang luas; (3)
Fungsi integrasi dan empati; (4) Transmisi
budaya, komunikasi massa ber-fungsi untuk
melestarikan dan mewariskan nilai-nilai
sosial dari suatu generasi ke generasi
berikutnya; (5) Meningkatkan aktivitas
politik, komunikasi massa dapat membantu
masyarakat luas menyadari hak dan
kewajiban dirinya sebagai warga negara.”
Fungsi dari komunikasi massa pun ber-
kembang sesuai media massa seperti adanya
genre dalam program televisi. Genre
mengacu pada segala jenis atau macam dan
secara longgar diterapkan kepada produk
budaya manapun yang berbeda. Genre dapat
dianggap sebagai alat yang praktis untuk
membantu media massa untuk melakukan
produksi secara konsisten dan efisien, dan
untuk menghubungkan produksi dengan
harapan khalayak.” Setidaknya ada empat

jenis genre yang dikenal yaitu: contest,
actuality, persuasion, dan drama. Jenis genre
ini diukur berdasarkan tingkat muatan
objektivitas dan emosional produk media.
Seperti halnya, idealnya, setiap program di
media massa bergerak sesuai porsi.

Di antara berbagai bentuk media massa,
televisi merupakan salah satu media yang
paling efektif dalam menyampaikan
pesannya. Televisi adalah media elektronik
sebagai sarana komunikasi yang mampu
menjangkau khalayak yang relatif besar.
Pengaruh televisi begitu vital dalam
masyarakat disebabkan karena televisi
mempunyai beberapa fungsi sebagai bagian
dari komunikasi massa. TV sebagai media
audio visual mampu merebut 94% saluran
masuknya pesan-pesan atau informasi ke
dalam jiwa manusia yaitu lewat mata dan
telinga. TV mampu untuk membuat orang
pada umumnya mengingat 50 % dari apa
yang dilihat dan dengar di layar TV walaupun
hanya sekali ditayangkan. Secara umum
orang akan ingat 85 % dari apa yang mereka
lihat di TV setelah tiga jam kemudian dan 65
% setelah tiga hari kemudian. Hal ini
menunjukkan efek yang dihasilkan dari
menonton televisi sangat besar. Hal ini
disebabkan oleh intensitas menonton
seseorang, informasi yang diserap seseorang
secara terus-menerus akan menimbulkan
kesan menyenangkan akan sanggup menarik
perhatian seseorang. George Gomstock
menyatakan bahwa televisi telah menjadi
faktor yang tak terelakkan dan tak
terpisahkan dalam membentuk diri kita dan
akan seperti apa diri kita nanti.” Dengan
semakin seringnya waktu yang digunakan
menonton televisi maka akan semakin kuat
pula pengaruh yang diberikan televisi
terhadap mereka. Seperti yang dikatakan
Elisabeth NoelleNeumann dalam Theory
Cummulative Effect menyimpulkan bahwa
media tidak punya efek langsung yang kuat,

. Littlejohn, Encyclopedia of Communication Theory. (California: Sage Publication), hlm. 79.

" Littlejohn, op.cit. hlm 575.

Sutaryo, Sosiologi Komunikasi. (Yogyakarta: Arti Bumi Intaran, 2005), him. 149-154.

Denis McQuail, Mass Communication Theory: An Introduction (2nd Edn.). (London: Sage Publications, 1987), him. 200.

' Vivian, Teori Komunikasi Massa (Edisi Kedelapan). (Jakarta: Kencana, 2008), hlm. 224.

16

Ibid., hlm. 472.

216



Dongeng Sebagai Sarana Pembangunan Karakter Dalam Bermedia (Riza Adrian Soedardi)

tetapi efek itu akan terus menguat seiring
dengan berjalannya waktu.'® Penelitian oleh
Schramm, Lyle, dan Parker pada tahun 1961
menunjukkan dengan cermat bagaimana
kehadiran televisi telah mengurangi waktu
bermain, tidur, membaca, dan menonton film
pada sebuah kota di Amerika (Toletown).

Kekuatan pengaruh TV di Indonesia
ditunjukkan dengan data konsumsi media
penyiaran. Media penyiaraan terutama TV
menjadi sasaran pertama karena berdasarkan
penelusuran Nielsen Audience
Measurement, 94% masyarakat Indonesia
mengkonsumsi media melalui TV. Bahkan,
program serial TV (Sinetron) meraih porsi
tertinggi ditonton 24% orang Indonesia. Dari
jumlah 240 juta populasi di Indonesia,
Nielsen melakukan survei masyarakat urban
di 10 kota besar (Jakarta, Surabaya, Medan,
Semarang, Denpasar, Bandung, Makassar,
Palembang, Yogyakarta dan Banjarmasin),
menyatakan 94% diantaranya meluangkan
waktu sekitar lima setengah jam per hari
untuk menonton TV. Ditemukan, porsi
menonton orang Indonesia pada umumnya
dialokasikan untuk menonton program
serial-Sinetron (24%), film (21%), dan
hiburan (19%). Diperkirakan angka ini akan
terus naik, karena mengingat porsi menonton
untuk program serial, film, hiburan,
informasi, berita, olah raga dan program
spesial bertambah besar dibanding-kan tahun
lalu. Meskipun Nielsen tidak mencantumkan
porsi tahun sebelumnya.

Penelitian tersebut merujuk pada
“displacement effect” oleh Joyce Cramond
yang didefinisikan sebagai “the reorganiza-
tion of activities which takes place with the
introduction of television, some activities
may be cut down and other abandoned
entirely to make time for viewing” atau
reorganisasi kegiatan yang terjadi karena
masuknya TV, beberapa kegiatan dikurangi
dan beberapa kegiatan lainnya diabaikan
total untuk alokasi waktu menonton TV."

Pengaruh TV juga dijelaskan dalam

17
18

Teori Kultivasi pada dasarnya menyatakan
bahwa para pecandu/penonton berat (heavy
viewers) adalah mereka yang menonton
televisi lebih dari 4 (empat) jam setiap hari-
nya. Kelompok penonton ini sering juga
disebut sebagai khalayak 'the television
type”. Kelompok yang termasuk heavy
viewer merupakan orang orang yang akan
lebih mudah terpengaruh. Penelitian
terdahulu tentang pengaruh TV pada anak-
anak mengindikasikan bahwa anak-anak
yang tergolong heavy viewer akan lebih ter-
pengaruh yaitu dalam hal kedisiplinan
belajar sehingga dapat mengganggu jam- jam
belajar yang telah ditentukan.®

Potensi pengaruh TV yang cukup besar
memunculkan berbagai keresahan pada
perubahan pola pikir dan perilaku masya-
rakat terutama bagi anak-anak. Di Indonesia,
pengaruh TV pada pemahaman masyarakat
cukup tinggi, pasalnya masyarakat cende-
rung untuk menerima tayangan tanpa adanya
perlindungan sama sekali. Rendahnya
tingkat pengawasan audiens terhadap konten
TV menunjukkan peluang masyarakat
menerima informasi yang keliru. Kekeliruan
disini bisa berarti konten yang tidak sesuai
dikonsumsi maupun bias informasi. Pengen-
dalian tayangan TV dilakukan oleh Komisi
Penyiaran Indonesia (KPI). KPI berfungsi
memonitor kelayakan tayangan dengan
target audiens. Namun tidak jarang beberapa
tayangan kurang sesuai dengan khalayak dan
mengundang keresahan masyarakat.

Rendahnya pengawasan dan kuatnya
pengaruh TV membuat masyarakat ketakut-
an. Beberapa kelompok masyarakat mem-
buat kritik terbuka. Pada 2013 lalu, sebuah
petisi dilayangkan secara online untuk
menghentikan sebuah tayangan TV swasta
nasional. Petisi ini sebagai respon dari
laporan salah seorang orang tua yang
khawatir dengan tingkah salah seorang
teman sekolah sang anak yang menirukan
salah satu adegan TV. Laporan ini sempat
membuat program TV terkait mendapat

Rakhmat, Psikologi Komunikasi. (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2007), hlm. 221.

Nurudin, Pengantar Komunikasi Massa. (Jakarta : PT. Rajagrafindo Persada, 2007), hlm. 167.

v https://www.youtube.com/watch?v=IMHZ4yyv9FE

217



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

kecaman dari KPI. Namun karena dirasa KPI
kurang bertindak tegas, muncullah petisi
online. Petisi tersebut ditanda-tangani oleh
setidaknya 30.000 sosok virtual. Masyarakat
memenangkan petisi tersebut dan membuat
program tayangan TV terkait dihentikan.
Meskipun aksi ini berhasil, angka ini
menunjukkan kecilnya kesadaran masya-
rakat atas haknya untuk bermedia jika
dibanding dengan 250 juta penduduk yang
terpapar TV.

Bentuk kekhawatiran juga memuncul-
kan kritik publik yang berbentuk tayangan
video viral “Jasamu Tiada..” di sebuah media
sosial di internet. Video ini diunggah pada
Oktober 2014 oleh akun Remotivi. Remotivi
merupakan lembaga studi dan pemantauan
media khususnya televisi di Indonesia. Aksi
pengunggahan video oleh Remotivi merupa-
kan bentuk inisiatif warga yang merespon
praktik industri televisi pasca Orde Baru
yang semakin komersial dan mengabaikan
tanggung jawab publiknya. Video tersebut
adalah bentuk kampanye Frekuensi Milik
Publik. adalah sebuah program kampanye
yang dikelola oleh Remotivi di bawah Divisi
Advokasi dan Kampanye. Ide kampanye ini
yaitu mempopulerkan gagasan frekuensi
sebagai ranah milik publik sebagai bentuk
protes terhadap masyarakat yang memegang
peran minor dalam bermedia.

Video kampanye Frekuensi Milik
Publik berisikan nyanyian satir yang
mengacu pada pergeseran nilai di
masyarakat. Lirik dari nyanyian tersebut
seperti merang-kum muatan TV dan
dampaknya pada anak-anak. Seperti
fenomena anak-anak yang mulai mengenal
bahkan meniru gaya hidup sajian
infotainment. Ditutup dengan dengan
kalimat yang mengutarakan bahwa TV tidak
berjasa seperti yang diharapkan masyarakat.
Untuk mendukung nyanyian satir ini, Remo-
tivi menyajikan data sedikitnya terdapat: 49
adegan yang menampilkan kekerasan fisik
dan 85 kalimat dialog mengandung kekeras-
an verbal dalam 7 episode sebuah tayangan
sinetron TV swasta Indonesia. Dalam sehari,
iklan rokok muncul di 10 stasiun TV swasta

218

sebanyak 22.018 detik, 424 spot. Tidak hanya
pada tayangan bergenre hiburan, pemberita-
an yang beredar di masyarakat tidak terlepas
dari objektivitas yang rendah sehingga
cenderung menampilkan infromasi untuk
memenuhi keinginan masyarakat.

Kenyataannya, pemberitaan saat ini
menyajikan hal sekiranya laku dijual. TV
bukan lagi memuat informasi sebagai bentuk
tanggung jawab namun sebagai pemantik
konflik sosial. Bahkan ada beberapa media
yang berprinsip “bad news is a good news”
yang berarti berita keburukan menjadi lahan
subur bagi produsen media massa untuk
mendapat rating dan pengakuan dari
masyarakat.

Kondisi pemberitaan ini bisa menjadi
semakin parah apabila didukung dengan
atmosfer audiens yang pasif. Audiens pasif
menjelaskan peran audiens yang hanya
terpapar media dan mudah terpengaruh
secara langsung. Keadaan ini sejalan dengan
determinisme pola masyarakat. Berangkat
dari pemikiran makro yang menyatakan
bahwa media membentuk lingkungan. Hal
inilah yang saat ini terjadi di Indonesia,
pemahaman literasi media yang kurang baik
membuat masyarakat terjebak dalam
informasi yang keliru.

Fenomena tersebut sesuai dengan
kondisi dalam dongeng Kancil Kecemplung
Sumur. Dalam kisah Kancil Kecemplung
Sumur mengatakan bahwa janganlah
menjadi pihak yang mudah terperdaya oleh
keberadaan informasi. Kisah tersebut me-
mosisikan Kancil sebagai pihak yang mem-
berikan informasi palsu kepada gajah. Tanpa
berpikir panjang, gajah menerima pernyata-
an kancil dan merugi. Dongeng mampu
bentuk peringatan bagi masyarakat informasi
terutama bagi mereka yang aktif mengkon-
sumsi tayangan TV. Kancil menjadi contoh
media TV yang memberikan informasi pada
masyarakat. TV memang menjadi sumber
informasi, namun tidak jarang informasi
diberikan tanpa mempertimbangkan dengan
seksama dampak dari informasi tersebut.

B. Dongeng Membangun Karakter dalam



Dongeng Sebagai Sarana Pembangunan Karakter Dalam Bermedia (Riza Adrian Soedardi)

Bermedia

Dari penjabaran di atas menunjukkan
bahwa penggunaan televisi sebagai acuan
karakter menyebabkan pergeseran nilai
masyarakat ke arah negatif. Media yang
diharapkan menjadi sumber informasi dan
dapat membangun masyarakat secara positif
justru berfungsi terbalik. Televisi tidak dapat
dijadikan acuan pendidikan karakter karena
muatannya justu meresahkan masyarakat.
Dalam membangun karakter anak, pemilihan
media menjadi krusial seperti pemilihan
media yang mampu memberikan muatan
pendidikan karakter sebagaimana harusnya.
Media yang mampu mengakomodir pen-
didikan karakter dengan cukup baik adalah
dongeng. Dongeng dengan muatan nilai
masyarakat mampu menyajikan teladan
karakter. Fungsi dongeng sejalan dengan
kebutuhan pembangunan karakter anak.
Terlebih, setiap dongeng memberikan pesan
moral yang dapat menjadi nasihat anak
seperti halnya pesan untuk berhati-hati dalam
bermedia.

Salah satu dongeng yang memberikan
pesan yang mampu menanamkan pendidikan
karakter dalam bermedia yaitu Dongeng
Kancil Kecemplung Sumur. Dongeng ini
mengajarkan nilai moral pada masyarakat
untuk berhati-hati dalam menerima infor-
masi. Nilai ini dapat ditanamkan sejak dini
mulai dari kehati-hatian pada lingkungan
terdekat hingga pada lingkungan massa.
Dongeng ini merupakan solusi dengan pem-
bangunan karakter masyarakat yang aktif.
Menjadi pihak yang hanya terpapar dan
menerima dengan mentah akan membawa
kerugian baik dari segi pribadi maupun
kelompok. Seperti pergeseran perilaku anak-
anak masa kini yang mengacu pada gaya
hidup TV. Anak-anak menjadikan tayangan
TV sebagai sumber keteladanan terlepas dari
nilai luhur kebudayaan. Hal ini senada
dengan kritik yang diajukan oleh Remotivi
melalui lirik satirnya.

Dongeng Kancil Kecemplung Sumur
memberikan pendidikan karakter pada anak.
Pesan dalam dongeng bisa diaplikasikan
pada kejadian kecil seperti tidak mudah

mempercayai orang yang baru dikenal
hingga pada fenomena besar seperti TV yang
berpotensi mengarahkan masyarakat pada
sikap tertentu. Dari sinilah masyarakat
sebagai konsumen media massa dihimbau
untuk tidak mudah percaya dengan informasi
atau pemberitaan yang beredar. Dibanding
menjadi audiens pasif yang terpapar
informasi, akan lebih baik jika masyarakat
menjadi audiens aktif. Dongeng ini bukan
berarti mengarahkan masyarakat sebagai
pihak yang apatis pada informasi, namun
lebih pada menjadi masyarakat yang selektif.
Jika muatan dongeng dapat diaplikasikan
dengan baik maka dapat membentuk masya-
rakat media berkarakter yang diharapkan.

IV. PENUTUP

Dongeng merupakan salah satu media
komunikasi yang mampu menanamkan pen-
didikan karakter disamping media main-
stream yang beberapa waktu terakhir justru
meninggalkan kesan buruk. Hal ini dikarena-
kan dongeng memiliki muatan nilai luhur
kemasyarakatan yang dapat diaplikasikan
dalam dinamika masyarakat. Mengembali-
kan jati diri masyarakat dan mencegah per-
geseran karakter ke arah negatif. Nyatanya,
saat ini, TV justru menjadi media yang
dominan dalam membangun karakter masya-
rakat. Penyebaran informasi yang makin
tidak terkendali terutama informasi dari TV
berisiko membawa masyarakat dalam
kerugian. Padahal dongeng lebih dapat
menjadi acuan teladan karena bebas dari
tendensi apapun. Berbeda dengan televisi
yang cenderung pada pencarian profit oleh
praktisi media.

Jika ada pergeseran karakter negatif
selain akibat dari TV dapat dijadikan data
pembanding antara beberapa media main-
stream yang memengaruhi pembentukan
karakter di masyarakat. Selain memuat nilai-
nilai luhur dongeng juga memuat pesan
untuk menjadi masyarakat aktif dalam
berinformasi. Dongeng memberikan pesan
untuk menjadi masyarakat aktif dan arif
dalam berinformasi. Dari sinilah dongeng

219



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

berperan sebagai pembangunan karakter dini untuk menciptakan atmosfer masyarakat yang
terliterasi informasi dengan baik.

DAFTARPUSTAKA

Ardini, P. P.,, 2012. "Pengaruh Dongeng dan Komunikasi Terhadap Perkembangan Moral Anak
Usia 7-8 Tahun," dalam Jurnal Pendidikan Anak, Volume 1, Edisi 1, Juni 2012.

Hasanah, P. S., 2013. Pengaruh Metode Bercerita terhadap Karakter Anak Usia 5-6 Tahun di TK
FKIP UNRI Pekanbaru (Summary Skripsi S1). Pekanbaru: FKIP UNRI.

Littlejohn, S. W., dan Karen A Foss, 2010. Encycplodia of Communication Theory. California:
Sage Publication.

McQuail, 1987. Mass Communication Theory: An Introduction (2nd Edn). London: Sage
Publications.

Nihayatu, Z., 2012 "Aspek Moral dalam Kumpulan Dongeng Histoires Ou Contes Du Temps
Passé¢ Karya Charles Perrault." (Skripsi S1). Yogyakarta: Pendidikan Bahasa Perancis
Fakultas Bahasa dan Seni Universitas Negeri Yogyakarta.

Nursinggih, R. B.,2012. Dongeng Sato Kewan I. Yogyakarta: CV. Arindo Nusa Media.

Nurudin, 2007. Pengantar Komunikasi Massa. Jakarta : PT. Rajagrafindo Persada.

Priyono, K., 2006. Terampil Mendongeng. Jakarta: Grasindo.

Rakhmat, J.,2007. Psikologi Komunikasi. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Sutaryo, 2005. Sosiologi Komunikasi. Yogyakarta: Arti Bumi Intaran.

Vivian, J., 2008. Teori Komunikasi Massa (Edisi Kedelapan). Jakarta: Kencana.

West, R., dan Lynn Turner, 2010. Introducing Communication Theory. New York: McGraw-Hill.

220



Pip Tupai, Janji Pangeran, Dodot, Wak Nasar Dan Sampala (Dongeng Pendidikan Karakter) (Mudjijono)

PIP TUPAIL, JANJI PANGERAN, DODOT, WAK NASAR
DAN SAMPALA
(Dongeng Pendidikan Karakter)

Mudjijono
Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta

Jalan Brigjen Katamso 139 Yogyakarta
mudji.sarkem264@gmail.com

Naskah masuk: 06-08-2015
Revisi akhir: 05-10-2015
Disetujui terbit: 10-10-2015

PIP TUPAI, THE PRINCE'S PROMISE, DODOT, WAKNASAR AND
SAMPALA:
Tales as A Means of Character Education

Abstract

Fairytales may become a means to develop imagination and to remind and embed good as well as
bad deeds. It is therefore they may provide guideline for children to have pleasant behaviour and to
develop their thinking ability. Tl Xz{s paper %cuss the function of fairytafes as means of character
education. In this paper, a character is defined as a person having attitudes, characteristics, morals or
manners that distinguish him or her from another person. Learning process happens when tales are
being told. The children are learning letters, vocabulary, sentences, and the meaning of each phrase
produced by the storytellers. In addition, they will gain wider horizon as well as better understanding
towards related concepts in the stories.

Keywords: fairytale, langue, parole, synchronic, diachronic, golden age
Abstrak

Dongeng merupakan sarana untuk mengembangkan imajinasi, men%{ingatkan dan menanamkan
akan hal yanﬁt baik dan yang buruk sehingga dalam alam pikiran anak ada pedoman nilai untuk
melakukan aktivitas yang baik. Selain itu, secara umum kemampuan anak untuk berfikir akan
berkemban%aOIeh karenanya, sangat pas jika tulisan ini mengutarakan dongeng sebaiai sarana
pendidikan karakter. Karakter di sini diartikan sebagai tabiat, watak, sifat kejiwaan, akhlak atau budi
%ekerti yang membedakan seseorang dengan ya;%g ain. Sangat pentin%'tya sebuah karakter tersebut

emudian sampai Lspada pemikiran, bagaimanakah pendidikan karakter dapat dilakukan dengan
sarana dongeng? Saat terjadinya dongeng sebenarnya juga merupakan suatu proses pembelajaran
pada anak, antara lain pengenalan huruf, kata, ga imat, dan arti dari tiap-tiap ucapan yang
diutarakan oleh sang pembawa dongeng. Anak akan semakin mengenal dan menambah kosa kata
dalam dirinya. Selain itu, anak juga akan bertambah wawasan dan pemahamannya terkait konsep
yang ada dalam alur cerita.

Kata kunci: dongeng, langue, parole, sinkronik, diakronik, golden age.

L. PENDAHULUAN cerdas. Otak kanan berfungsi dalam perkem-

. .. . . . . . bangan emosi, kreativitas, musik, imajinasi,
Hasil penelitian ahli neuropsikologi dari dan fantasi. Dalam proses mengingat, otak

Hartford USA, Roger Wolcott Sperry, otak e . .
. e s . kanan memiliki ingatan jangka panjang.
manusia memiliki dua belahan, yakni Lo .
.. et . Sedangkan otak kiri lebih berfungsi dalam
belahan kanan dan kiri yang memiliki fungsi ¢
. hal yang berhubungan dengan logika, mate-
dan cara kerja berbeda. Namun, keduanya ’ .
e . matika, angka-angka, bahasa, dan tulisan.
memiliki tugas yang dibutuhkan untuk . .
Py . . Dalam proses mengingat, otak kiri cende-
menjadikan manusia sebagai makhluk yang e s . 1
rung memiliki ingatan jangka pendek.

! K Hendri, Pendidikan Karakter Berbasis Dongeng. (Bandung: Sembiosa Rekatama Media, 2013), hlm. 47-48.

221



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

Pemikiran yang ada di agromedia terkait
optimalisasi kecerdasan juga dikemukakan,
bahwa hasil penelitian para ahli menunjuk-
kan bahwa kemampuan belajar otak kanan
memiliki daya tampung, daya serap dan
kemampuan mengolah informasi sekitar
90%, sedangkan otak kiri hanya 10-12%.
Otak kanan lebih banyak berhubungan
dengan kreativitas, inovasi, intiusi, jujur,
ulet, tanggung jawab, disiplin, etika, simpati,
empati, dan sebagainya. Otak manusia,
khususnya otak kanan mengalami perkem-
bangannya yang sangat cepat pada masa
golden age (0-5) tahun. Berbagai penelitian
yang dilakukan oleh Profesor Shichida dari
Jepang menunjukkan bahwa otak anak
berusia 3 tahun telah menyelesaikan 60%
perkembangannya, dan otak anak sebelum
berusia 6 tahun telah menyelesaikan hampir
90% perkembangannya. Setelah anak
berusia 6 tahun, perkembangan otak kanan-
nya akan mulai menurun. Periode anak di
bawah 3 tahun merupakan periode yang
paling kaya dalam perkembangan otak
kanan.” Melihat kondisi semacam itu,
dongeng’ menjadi semacam alat untuk
mengembangkan imajinasi, mengingatkan
dan menanamkan hal baik dan buruk.

Pada dekade tujuh puluhan masih
banyak terlihat seorang pengasuh, ibu, atau
bapak yang menggendong anaknya di
halaman sambil di-tembang-kan agar anak
dapat segera tidur. Namun ada pula anak
yang akan tidur di tempat tidur yang
didongengke. Berbagai faktor menjadikan
aktivitas yang dialami oleh anak-anak pada
dekade tujuhpuluhan hingga dekade duaribu-

Ibid., hlm. 49,
Ibid., hlm. 13.

[T N Y

an mengalami perubahan, antara lain dapat
disebabkan adanya konsep permainan,
pendidikan, dan pengasuhan anak yang
berubah secara perlahan-lahan. Banyaknya
mainan baru yang ditawarkan dan kemajuan
sarana elektronik yang makin pesat.
Kehadiran pesawat televisi juga menyebab-
kan banyaknya aktivitas masyarakat berubah
karena dari televisi tersedia berbagai hiburan
dan dengan mudah acara dapat dinikmati.*

Pendidikan sebagai benih harapan harus
menjadikan karakter sebagai tumpuan dasar.
Apa pun yang dimiliki seseorang, kepintaran,
keturunan, keelokan, dan kekuasaan,
menjadi tak bernilai jika seseorang tak bisa
lagi dipercaya dan tak punya keteguhan
sebagai ekspresi dari keburukan karakter.’
Sangat pentingnya sebuah karakter tersebut
kemudian sampai pada pemikiran, bagai-
manakah pendidikan karakter dapat dilaku-
kan dengan sarana dongeng? Pertanyaan itu
muncul mengingat sudah banyak tulisan
terkait dengan pendidikan karakter dengan
sarana tari, kesenian, atau berbagai aktivitas
budaya lainnya. Oleh karena itu, dongeng
sebagai salah satu bagian dari hasil
kebudayaan akan menjadi sumber analisa
dalam kajian ini.

Menyitir pemahaman Danandjaja
bahwa dongeng merupakan bagian dari
folkhlore yang berasal dari kata folk’ dan
lore, yang secara keseluruhan diartikan
“sebagian kebudayaan suatu kolektif, yang
tersebar dan diwariskan turun-temurun.
Dongeng atau dongeng rakyat merupakan
salah satu bentuk dari cerita tradisional. Pada

Kompas Minggu, 28 Desember 2014, (Jakarta: PT Kompas Media Nusantara), hlm. 7, klm. 1.

Tentang hal ini, Bung Karno mengisahkan pengalaman yang menggugah. Ketika diwisuda di ZTehnische Hogeschool, sambil

menyerahkan ijasah, rektornya berbisik, “Ir Soekarno, ijazah ini suatu saat dapat robek dan hancur menjadi abu. Dia tidak abadi. Ingatlah,
satu-satunya hal yang abadi adalah karakter dari seseorang.” Sedemikian pentingnya pendidikan karakter schingga dalam peribahasa Inggris
dikatakan, “When wealth is lost, nothing is lost; when helth is lost, some thing is lost; when character is lost, everything is lost.” (Latif:
Kompas, Selasa, 7 Mei 2013 hlm. 15kolom 4-5).

Lihat J. Danandjaja, “Pendekatan Folkhlor dalam Penelitian Bahan-bahan Tradisi Lisan,” dalam Metodologi Kajian Tradisi
Lisan.Editor Pudentia MPSS. (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia dan Yayasan Asosiasi Tradisi Lisan,1998), him. 53-54. Menurut Alan
Dundes, folk adalah sekelompok orang yang memiliki ciri-ciri pengenal fisik, sosial dan kebudayaan, sehingga dapat dibedakan dari
kelompok-kelompok lainnya. Ciri-ciri pengenal itu antara lain dapat berwujud: warna kulit yang sama, bentuk rambut yang sama,
matapencaharian yang sama, bahasa yang sama, taraf pendidikan yang sama, dan agama yang sama. Namun yang penting lagi adalah bahwa
mereka memiliki satu tradisi, yakni kebudayaan, yang telah mereka warisi turun temurun, sedikitnya dua generasi, yang dapat mereka akui
sebagai milik bersamanya. Di samping itu, yang paling penting adalah bahwa mereka sadar akan identitas kelompok mercka sendiri.

" Ibid, him. 54. Yang dimaksud dengan Jore adalah tradisi folk, yaitu sebagian kebudayaannya yang diwariskan turun temurun secara
lisan atau melalui suatu contoh yang disertai gerak isyarat atau alat pengingat (memonic device).

222



Pip Tupai, Janji Pangeran, Dodot, Wak Nasar Dan Sampala (Dongeng Pendidikan Karakter) (Mudjijono)

masa lampau dongeng diceritakan oleh orang
tua kepada anaknya, secara lisan dan turun
temurun sehingga selalu terdapat variasi
penceritaan walau isinya kurang lebih sama.
Dongeng pun hadir terutama karena dimak-
sudkan untuk menyampaikan ajaran moral
serta konflik kepentingan antara baik dan
buruk. Dongeng berisi cerita yang tidak
benar-benar terjadi. Dongeng sebagai salah
satu genre cerita anak tampaknya dapat
dikategorikan sebagai salah satu cerita
fantasi dan dilihat dari segi panjang cerita
biasanyarelatif pendek.’

Pendapat lain menyatakan, dongeng
sebagai hasil budaya kategori bahasa lisan.
Komunikasi lisan mempunyai sifat-sifat
khusus, yaitu 1) produksinya menggunakan
alat bicara, sedangkan penerimanya meng-
gunakan indra pendengaran; 2) kecuali
dalam komunikasi telepon atau komunikasi
lisan dalam kegelapan, pengirim dan
penerima saling melihat wajah dan tubuh
masing-masing; 3). Kecuali dalam menerima
komunikasi melalui rekaman, pada dasarnya
tidak ada jarak waktu antara produksi dan
penerimaan.’

Berbagai pemikiran lain akan muncul
jikalau ada kajian atau pemikiran terkait
dengan dongeng, namun pada dasarnya
dalam kajian ini menekankan bahwa
dongeng dapat dipakai sebagai sarana
pendidikan karakter anak. Meminjam konsep
golden age dari Profesor Shichida di atas,
anak usia di bawah lima tahun mengalami
perkembangan yang pesat untuk otaknya.
Oleh karenanya, dongeng dapat dijadikan
alat atau jembatan untuk mencapai visi dan

misi pendidikan” karakter. Mendongeng
dapat mengasah imajinasi dan fantasi anak.
Ketika imajinasi dan fantasi anak terasah,
kemampuan otak kanan anak akan terasah
dan kinerjanya akan semakin maksimal.
Mendongeng bisa menjadi metode penyam-
paian pesan-pesan moral yang sangat efektif
dan cara terbaik menyegarkan proses
pembelajaran agar tidak membosankan.
Guru dapat menyisipkan dongeng-dongeng
yang berkaitan erat dengan pelajaran yang
disampaikan." Sedangkan di rumah, ber-
samaan dengan nyanyian-nyanyian nina-
bobo, tembang dolanan, anak juga sering
mendengarkan dongeng dari orang tuanya.
Anak menjadi tertidur dan masuk ke alam
mimpi sambil membayangkan kisah menarik
yang didengarnya dengan wajah yang
menunjukkan ekspresi kepuasan.” Berbagai
gambaran tentang dongeng tersebut menun-
jukkan bahwa dongeng menjadi sarana
pendidikan atau pengajaran karakter.
Karakter di sini diartikan sebagai tabiat,
watak, sifat kejiwaan, akhlak atau budi
pekerti yang membedakan seseorang dengan
yang lain.” Lewat berbagai cerita yang
dikisahkan itu anak tidak saja menikmati
cerita yang mampu membawa emosinya
berbunga-bunga dan belajar tentang
kehidupan. Lewat daya fantasi dan imajinasi
dari cerita itu, anak akan memperoleh
informasi berharga tentang dunia, tentang
“apa dan bagaimanan”-nya, bagaimana
menyikapi, mereaksi, dan menilai, dan lain-
lain, yang disampaikan lewat karakter tokoh
dan alur cerita. Dongeng berfungsi untuk
memberikan hiburan dan sebagai sarana
mewariskan nilai-nilai masyarakat pada

B. Nurgiyantoro, Sastra Anak. Pengantar Pemahaman Dunia Anak. (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2013), him. 199.

B. H. Hoed, “Komunikasi Lisan sebagai Dasar Tradisi Lisan,” dalam Metodologi Kajian Tradisi Lisan. Editor: Pudentia MPSS.
(Jakarta: Yayasan Obor Indonesia dan Yayasan Asosiasi Tradisi Lisan, 1998), him. 185-186.
1

* E Durkheim, “Pedagogy and Sociology” dalamSchool and Society: A Sociological Reader. Second Edition. Editor: BR Cosin, LR.

Dale, G.M. Esland, D. Mackinnon and D.F. Swifi for The Schooling and Society Course at The Open University. (London and Henley:
Routledge and Kegan Paul in Association with The Open University Press, 1977), him. 79. Pendidikan adalah suatu kenyataan sosial yang
orisinil di dalamnya sebagai sesuatu yang memiliki fungsi, oleh karena itu ilmu pendidikan sangat dekat dengan sosiologi daripada ilmu yang
lainnya, pendidikan adalah sebuah kebenaran sesuatu yang bersifat individual, dan konsekuensinya, membuat ilmu pendidikan suatu
kesegeraan dan akibat langsung yang bersifat psikologis sendiri.Pemahaman pendidikan di sini mempunyai arti yang lebih luas dan juga
mencakup pengertian mengajar. Sejauh ada keharusan dan pemahaman antara dua hal yakni satu ingin mengetahui yang lebih banyak
tentang sesuatu daripada yang lain dan akan menanamkan di dalamnya. Berdasarkan pandangan ini, aktivitas mengajar adalah suatu proses
yang sederhana; yakni memberi atau memberi pemahaman suatu pengetahuan (lihat Geertz, 1977: 5).

Y K.Hendri, Pendidikan Karakter Berbasis Dongeng. (Bandung: Sembiosa Rekatama Media, 2013), him. 18-19.
12

Lihat B. Nurgiyantoro, Sastra Anak. Pengantar Pemahaman Dunia Anak. (Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2013), hlm.

115.
B Loc.cit. ,him. 2.

223



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

waktu itu. Karena mempunyai misi tersebut,
dongeng mengandung ajaran moral.” Proses
pemahaman nilai-nilai dari pendongeng ke
pendengar melalui suatu dongeng merupa-
kan suatu dialektika. Dialektika yang terjadi
yakni antara langue dan parole yang
memperlihatkan tidak hanya bentuk ideal
yang dapat mengatakan sesuatu, yaitu sistem
bahasa, tetapi juga mempunyai referensi
yang dapat menunjuk tentang sesuatu yang
terdapat di luar aturan-aturan dalam sistem
bahasa itu. Dalam tindakan berbahasa atau
act of speaking inilah bahasa akan berfungsi
sebagai penghubung pikiran pengujar
dengan pendengarnya atau dengan kata lain,
bahasa dapat mengatakan sesuatu tentang
sesuatu. Peranan bahasa sebagai penghubung
pikiran pengujar dan pendengarnya, tidak
mungkin tercapai kalau ujaran itu sendiri
tidak tersusun dalam suatu struktur tertentu,
yaitu aspek sinkroniknya. Folkloris huma-
nitis dan fokloris antropologis ada kecen-
derungan untuk lebih memperhatikan pada
fungsi suatu folklore. Namun folkloris
humanitis lebih memperhatikan aspek lore
dari folklor, sedangkan para folkloris
antropologis lebih memperhatikan aspek folk
dari suatu folkor. Oleh karenanya, para
folkloris humanitis lebih sering meneliti teks
dari suatu dongeng akan tetapi kurang
memperhatikan konteks kebudayaannya,
sedangkan para folkloris antropologis lebih
menenkankan pada fungsi dan konteks dari
dongeng yang diteliti dan tidak tertarik untuk
meneliti gaya atau struktur bahasanya.”

Tulisan tentang dongeng sudah banyak
dilakukan. Naskah Ande-Ande Lumut;
Dongeng Sinderela Jawa Yang Mempunyai
Nilai Pedagogis yang ditulis oleh J.
Danandjaja setebal 19 halaman berisi cerita
ande-ande lumut versi Jawa Timur yang
diceritakan oleh Basuki Suhardi. Dongeng
tersebut dianalisa sebagai dongeng yang ber-
fungsi sebagai pendidikan untuk masyarakat
di Jawa Timur. Isinya antara lain konsep
halus, kasar, dan stratifikasi sosial yang ada
dalam masyarakat. Isi naskah itu juga

¥ Loc.cit, hlm. 200.
15

menyoroti penekanan bahwa folklore
merupakan cermin kebudayaan suatu masya-
rakat dengan menyitir konsep yang
diutarakan oleh William Bascom. Buku
lainnya yaitu buku Woelangan Ndongeng Ing
Volksschool yang ditulis oleh Crijns.M. pada
tahun 1941 merupakan buku yang sangat
bagus, berisi apa perlunya murid diberi
dongeng, cara mendongeng, dan dongeng
yang baik. Buku ini menjabarkan apa perlu-
nya dongeng bagi anak didik dan memberi
contoh apa yang baik dan tidak baik untuk
didongengkan pada anak. Buku berjudul
Sastra Anak, Pengantar Pemahaman Dunia
Anak yang ditulis oleh Nurgiyantoro B. dan
diterbitkan pada tahun 2013 setebal 252
halaman. Buku ini berisi tentang sastra anak,
pemilihan bacaan sastra untuk anak, sastra
anak di usia awal, sastra tradisional, cerita
fiksi anak, puisi anak, bacaan nonfiksi anak,
dan komisi satra anak. Dongeng dalam buku
ini digolongkan sebagai sastra tradisional.
Dalam buku ini juga diutarakan hakekat dari
dongeng, klasifikasi dongeng klasik dan
modern, beserta contohnya. Secara umum
buku ini akan menjadikan orang tua, guru,
atau orang dewasa lainnya menjadi lebih
tahu, bisa, dan pintar untuk bercerita karena
selain diutarakan hakekat cerita, tokoh, alur
juga dikaji masalah tokoh, bagaimana
bercerita, dan hal lain yang perlu dihindari.

Pendidikan Karakter Berbasis Dongeng
merupakan buku yang ditulis oleh Hendri
yang diterbitkan oleh Simbiosa Rekatama
Media pada tahun 2013. Buku setebal 128
halaman ini berisi manfaat dongeng, memilih
dongeng yang cerdas untuk bahan pengajar-
an, dan kisah-kisah dongeng pendidikan
karakter. Buku ini sangat menarik karena
juga menyajikan nilai-nilai pendidikan
karakter dan induk karakter luhur dan
turunannya. Selain itu, dalam buku ini juga
ditegaskan pentingnya pendidikan karakter
dalam dunia pendidikan. Buku Dongeng-
Dongeng Perumpamaan yang ditulis oleh
Fontaine merupakan buku yang langka dan
sangat luar biasa. Buku yang diterbitkan pada

J. Danandjaja, “Pendekatan Folkhlor dalam Penelitian Bahan-bahan Tradisi Lisan,” dalam Metodologi Kajian Tradisi Lisan. Editor
Pudentia MPSS. (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia dan Yayasan Asosiasi Tradisi Lisan. 1998), him. 109.

224



Pip Tupai, Janji Pangeran, Dodot, Wak Nasar Dan Sampala (Dongeng Pendidikan Karakter) (Mudjijono)

tahun 1959 tersebut bersisi 238 judul.
Berbagai pelajaran dan nilai dapat diperoleh
dari mempelajari buku itu. Terlebih dengan
seksama diperhatikan untuk kemudian
dijadikan bahan bahan dongeng akan
menjadi bahan ajar atau penanaman nilai
yang luar biasa. Kacha. Da. pada tahun 1949
menerbitkan buku Hikajat dan Dongeng
Djawa Purba. Buku ini berisi dongeng
berbagai dongeng, antara lain Pasopati, Dewi
Ngalima, Raden Pandji Kuda Wanengpati,
Polaman, dan Ikan Polaman. Buku lain
terkait dongeng yakni Kumpulan Dongeng
Binatang Si Kancil yang ditulis oleh
Mulyono berisi berbagai dongeng seperti
Menipu Anjing, Menipu Para Buaya, Gajah
Yang Pintar, dan Babi Yang Sombong. Buku
Dongeng Daerah Sulawesi yang ditulis oleh
Hakam diterbitkan pada tahun 1959. Isi buku
tersebut antara lain Asal usul Nama Sulawesi,
Anoa Dengan Puteri, Di Minahasa. Buku
lainnya yang menulis tentang dongeng yakni
Punika Serat Dongeng Anyariosaken
Kawontenanipun Awarni-Warni diterbitkan
tahun 1890, berhuruf Jawa namun tidak
ditemukan pengarang maupun penerbitnya.
Buku ini berisi lima bab, antara lain berisi
dongeng Singobarong dan Sapi laki-laki,
Kera Mati Kejepit, dan Anjing Ajag Takut.

II. CONTOH DONGENG

A. Pip Tupai (Dongeng Pembelajaran
Antre)

Suatu pagi di salah satu hutan di Pulau
Jawa,

“Pip..Piiip,” teriak Koko, Kijang
sembari mengguncang badan Pip Tupai
yang masih tergolek tidur.

Dengan malas, Pip meregangkan badan.
“Uh, ada apa sih Ko, teriak pa i-pagi
begini ? Aku kan masih mengantuk.’
“Piiilg. . . Ayo banguuun. Sudah siang,
nih. Kau lupa hari ini SanghRaja datang ?
Beliau kan tidak pernah lupa bawa
makanan enak untuk rakyatnya. Nanti
kita tidak kebagian !”

“Ah iya !” Pip terlonjak bangun. Tak
berapa lama, mereka beranﬁkgt menuju
lapangan tempat Sang Raja Hutan

16

sinf%]ah. Di sana, hewan-hewan lain
sudah ramai berkumpul. Ada Cici
Kelinci, Luwi Luwak, Nona Bebek dan
lalm(liza. Semua menunggu giliran
II_xllen pat jatah oleh-oleh dar1 Raja
utan.

“Ah,” keluh Koko. “Kita kesiangan.
Seharusnya kita berangkat lebih pagi.
Lihat, Raja telah mulai membagikan
oleh-olehnya. Uh...kita bisa tidak
kebagian.”

“Tenang ! Aku punya cara supaya kita
cepat mendapat makanan,” ujar Pip.
“Aku kan pandai melompat, jadi aku
bisa menyelip-nyelip di antara mereka.”

“Tak boleh, lah,” larang Koko. “Itu
curang ! Mereka sudah lebih dulu
sampai. Kita harus terus mengantre.”

“Ah tak apa. Kalau mengantre, kita tak
akan dapat apa-apa. Kita harus bisa
memanfaatkan kelebihan kita,”
Sanggah Pip.

“Tapi, kita tak boleh merugikan orang
lain,” protes Koko.

Pip tak menggubris. Dengan gesit, dia
melompat-lompat ke dalam kerumunan
dan memotong antrean,

” Hai, tunggu. Ah, kau ini, Pip, selalu tak
mau mendengar kata-kata orang lain,”
gumam Koko.

Tak lama berselang, dengan mata
membiru, Pip menghampiri Koko.
“Lho kamu kenapa ?”’ tanya K oko.

Sambil menangis kesakitan, Pi

bercerita. “Tadi, ketika aku suda

hamﬁir sampail antrean terdzikuan, Pak
Tua Rusa tak sengaja menyep .Aku
terjatuh dan mataku terbentur batu.”

“Huaaa...” Tangis Pip kian keras.

“Sudah..Cup...Cup. Makanya, kita
harus belajar sabar. Antre, jangan
merebut hak orang lain,” tutur Koko.

“Lain kali, kita harus datang lebih pagi.
Oke, Pip?”’ kata Koko lagi.

“Ya kamu benar. Baiklah, kita
men’%lantre di sini saja. Semoga Raja
masth menyisakan sesuatu untuk kita,”
harap Pip.

Ketika sampai giliran mereka, Sang Raja
tersen angga. “Kalian anak baik.
Mau belajar mengantre. Ini aku beri
makanan ekstra untuk kalian karena mau
bersabar.” Dua sahabat itu mengucapkan

terima kasih dan tersen senang.
Mereka berpikir, sung tak sia-sia
bersabar mengantre.

Disarikan dari A.D. Rahmasari, “Sabarlah Mengantre,” dalam Kompas Minggu. 28 Desember Pemenang Hiburan Lomba Menulis

Dongeng Anak Nusantara Bertutur 2014. (Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2014), hlm. 37, kolom 1-2.

225



Pip Tupai, Janji Pangeran, Dodot, Wak Nasar Dan Sampala (Dongeng Pendidikan Karakter) (Mudjijono)

lama kemudian pangeran pun meminta
ampun kepada seluruh pasukan gajah, dan
berjanji tidak akan membuang sampah
sembarangan lagi”. Dongeng yang sangat
baik untuk pembelajaran menjaga kebersihan
ini patut diceritakan atau ditularkan agar
dalam pikiran anak-anak tertanam konsep
kebersihan dan tidak membuang sampah
sembarangan.

C. Dodot (Dongeng“Membereskan”
Mainan)

Alkisah, di sebuah rumah mewah, lahir
seorang anak laki-laki bernama Dodot.
Ibu dan ayahnya sangat menyayan%(i
Dodot. Tap1, Dodot malah menjadi ana!
yang manja. ]a selalu memaksa ayah dan
ibunya untuk memenuhi keilzfinanya,
terutama keinginannya untuk dibelikan
mainan baru.

“Hari ini aku ingin bermain sendiri di
rumah sepuasnya,” kata Dodot sambil
membuka pintu lemari, tempat
mainannya disimpan.

“U, uh....mainan-mainanku sudah tidak
menarik lagi,” teriak Dodot sambil
melemparkan mainan-mainann%l ke
lantai. Semua binatang mainan Dodot
terlihat berantakan.

“Pokoknya, Ayah dan Ibu harus
membelikan Dodot mainan baru. Dodot
sudah bosan dengan semua mainan ini,”
kata Dodot dalam hati.

“Dodot, kok mainannya dibiarkan
berserakan begini, ayo, bereskan lagi !”
kata ayah yang tiba-tiba sudah berada di
depan DoXot bersamaibu.

“Tidak mau, Dodot pengen mainan

baru,” rengek Dodot.

“Kemarin kan, baru beli gajah-gajahan

sama singa-singan, sayang,” jawab ibu.

“Tapi, Dodot sudah bosan dengan semua

mainan ini ,” teriak Dodot sambil

melemparkan singa-singaan dan gajah-

1g(ajaha_n yang baru ibu dan ayah belikan
emarin.

Ibu dan ayah Dodot sedih.

Dodot malah pergi ke kamar dan
membiarkan mainannya berserakan di
lantai. Di dalam kamar, Dodot menangis
seorang diri.“U....u.. Aku pengen
mainan baru,” kata Dodot sambil
menang1s.TanBa disadarinya, Dodot
tertidur pulas. Di dalam tidurnya, Dodot
%ergumam, “Dodot pengen mainan
aru...”

Pada suatu sore, Dodot duduk sendiri di

sebuah taman. “Pokoknya, Dodot harus
memaksa Ayah dan Ibu untuk
membelikan Dodot mainan baru,” kata
Dodot dalam hati.

Dodot 111)un berdiri dan berjalan menuju
rumahnya. Baru saja Dodot
melangkahkan kakinya, tiba-tiba
“Aum...” Dodot terkejut ketika seekor
singa raksasa sudah berada di
hadapannya.

“Ha.... Kamu sudah melemParkan aku,
hingga tubuhku terasa sakit !”’ kata singa
raksasa itu sambil memperlihatkan
taringnya yang tajam.

Dodot ketakutan, ia pun berlari sambil
menangis. Dodot bersembunyi di
sebuah pohon besar. “U...u.. Ayah, Ibu,
Dodot takut sekali,” kata Dodot sambil
menangis.Dodot menyenderkan
tubuhnya ke pohon. Tanpa disadari,
singa dan gajah raksasa sedang berjalan
ke arahnya.

“Dodot, te%?-teganya kamu melempar-
kan tubuh kami ke lantai,” kata gajah
raksasa sambil memperlihatkan kedua

gadingnya.

Dodot semakin ketakutan. Dodot pun
berlari lagi sampai menangis. Tetapi
singa dan gajah raksasa terus mengejar-
nya. Dodot terus berlari. “Tolong...
tolong..” teriak Dodot.

Tiba-tiba bermunculan %ara binatang
raksasa mengejar-ngejar Dodot. Dodot
un semakin ketakutan. “U...u..Ayah,
u, tolong Dodot !” teriak Dodot sambil
terus berlari ketakutan.

Karena kecapaian, Dodot pun berhenti
dengan napas tersengal-sengal. Singa
dan gajah raksasa, serta binatang raksasa
lainnya sudah siap-siap akan memakan
Dodot.

“Kenapa kamu melemparkan kami dan
membiarkan kami berserakan di lantai
?” tanya mereka geram.

Karena takut, Dodot tidak menjawab
peﬁa¥yaan binatang binatang raksasa
1itu. Tubuh Dodot semakin gemetar,
keringatnya bercucuran.

“Kalau begitu, aku akan memakan
kamu, Dodot !” teriak singa raksasa
sambil membuka mulutnya dengan
lebar.
“Tolooooong....huh...hu...huh...!!!”
teriak Dodot ketakutan.Dodot pun
terbangun. Dia melihat ayah dan ibunya
sudah berada di hadapannya.

“Kamu bermimpi, sayang,” kata ibu.
“Ibu, maafkan Dodot,” kata Dodot
sambil memeluk ibu.“Dodot tidak akan
meminta mainan baru lagi. Dodot janyji,

227



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

Cerita tersebut merupakan cerita yang
terjadi di salah satu hutan di tanah Jawa. Sang
raja hutan membagi-bagikan makanan pada
binatang-binatang lainnya, di antaranya ada
Pip, Koko, dan rusa. Mengantri merupakan
cara yang sudah diterapkan pada saat
membagi makanan. Namun, Pip sang tupai
nakal berusaha tidak mengantri karena takut
kehabisan. Pelajaran yang tidak sengaja
diperlihatkan oleh rusa saat tidak sengaja
menyepak tupai, sehingga kepalanya
terbentur batu. Hal itu menjadikan tupai dan
kijang tetap mengantri. Melihat mereka mau
mengantri sang raja justru memberi makanan
tambah untuk mereka berdua. Tipe cerita di
atas yakni mengantri untuk mendapatkan
bagian makanan yang dibagi oleh sang raja
hutan, sedangkan motif ceritanya antara lain
tupai, kijang, rusa, dan raja hutan.

Kalimat: “Suatu pagi di salah satu hutan
di Pulau Jawa,” merupakan pendahuluan
sebagai ciri sebuah dongeng dan kalimat
penutupnya yakni: “Ketika sampai giliran
mereka, Sang Raja tersenyum bangga.
“Kalian anak baik. Mau belajar mengantre.
Ini aku beri makanan ekstra untuk kalian
karena mau bersabar.” Dua sahabat itu
mengucapkan terima kasih dan tersenyum
senang. Mereka berpikir, sungguh tak sia-sia
bersabar mengantri.”

Dongeng yang tampaknya sederhana
tersebut jika diperhatikan dengan pemaham-
an yang mendalam mempunyai nilai
mendidik yang bagus. Pengenalan kebiasaan
mengantri sebenarnya merupakan melatih
kesabaran, mengajarkan untuk menghormati
orang lain, serta tidak mengambil hak orang
lain. Kebiasaan mengantri menjadikan
manusia tertib dan disiplin.

B. Janji Pangeran (Dongeng Mendidik
Kebersihan)

“Dahulu kala di zaman antah berantah,
ada seorang 1pangeran yang memiliki
kebiasan jelek, selalu membuang
bungkus bekas makanan sembarangan.

Suatu waktu, ia beserta para prajuritnya
masuk ke sebuah negeri asing. Negeri
asing itu sangat indah dan bersih.

17

Sepanjang perjalananya di negeri asing
itu, 1a kerap membuang bungkus
makanan sembarangan. efltu 1guga
ketika tengah beristirahat di sebuah
Bohon besar, sang pangeran membuang

ekas makanan dan bungkusnya dengan

melemparkan ke tanah yang bersih.

Tiba-tiba, dari kejauhan terdengar suara
emuruh. Pangeran dan para prajurit
erajaan kaget ketika ribuan pasukan

gadjah datang seperti hendak menyerbu
mereka yang tengah beristirahat. Sang
pangeran ketakutan, para prajuritpun
tidak akan sanggup melawan serangan
ribuan pasukan gadjah.

“Lariiiii...” teriak sang pangeran sambil
berlari tunggang langgang diikuti para
prajurit kerajaan.

Ribuan pasukan gadjah terus mengamuk
dan mengakibatkan banyak prajurit
meninggal. Pangeran pun terus dikejar-
kejar pasukan ga&ljglh sehingga terjatuh
ke dasar jurang sekujur tubuhnya
luka-luka. Pakaian gagah kerajaan yang
dikenakannya pun sobek-sobek karena
akar-akar pohon di jurang itu ikut
mencabit pakaian pangeran yang
tampak berkilauan. Pangeran berteriak-
teriak meminta bantuan, namun
teriakannya tidak dll'ﬁglbris para prajurit
kerajaan karena pasukan gajah pun terus
mengejar-ngejar mereka. Hingga pada
akhirnya, pangeran tak sadarkan dir1.
Tidak lama kemudian, pasukan gadjah
datang dan membawa tubuh pangeran
ke sebuah negeri asing. Negeri asing itu
adalah negerinya pasukan gajah.
Pangeran pun tersadar dari pingsannya.
Pangeran sangat terkejut ketika melihat
pemandangan alam yang sangat indah
dan bersih. Tak ada sampah berserakan
seperti yang ada di kerajaannya. Semua
tampak rapi membuat mata pangeran
tidak bisa berkedip karena keindahan
alam di negeri gajah. Tidak lama
kemudian, pangeran pun meminta
ampun kepada seluruh pasukan gadjah,
dan berjanji tidak akan pernah
{ne_m‘lb?uang sampah sembarangan
agl.”

Pangeran yang membuang sampah
sembarangan, pasukan gajah, dan negeri
asing merupakan unsur dari cerita. Negeri
asing yang bersih dan sangat indah
merupakan keseluruhan cerita atau tipe
cerita. Pendahuluan dalam cerita itu ditandai
dengan kalimat “dahulu kala di zaman antah
berantah” dan kalimat penutupnya “tidak

HendriK., Pendidikan Karakter Berbasis Dongeng. (Bandung: Sembiosa Rekatama Media, 2013), hlm. 19-20.

226



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

Dodot akan membereskan mainannya
kalau sudah selesai bermain,” janji
Dodot.

Keesokan harinya, Dodot membereskan
mainan-mainannya den1gan rapi. Ayah
dan ibu Dodot pun terlihat tersenyum
bahagia."”

“Alkisah, di sebuah rumah mewah”,
merupakan pendahuluan dongeng tentang
Dodot. Keesokan harinya, Dodot memberes-
kan mainan-mainannya dengan rapi,
merupakan penutup dari dongeng tersebut.
Ciri ini selalu ada dan mempunyai arti bahwa
dongeng itu hanyalah sebuah karangan.
Secara umum dongeng Dodot mengandung
pelajaran, bahwa mainan itu harus disimpan
dan dirapikan jika anak selesai bermain.
Unsur dalam dongeng itu antara lain ayah,
ibu, Dodot, Singa, dan gajah.

D. Wak Nasar dan Wak Sampala di
Masalembu (Dongeng Persatuan
antar Suku)

Suatu ketika saat malam hari dan udara
dingin. Suami istri keluarga Wak Nasar
yang keturunan Madura kedinginan dan
membuat api di bawah rumah

panggungnya.

Tak berapa lama lewat Wak Sampala

(keturunan Bugis) dari Labuseka.la

germisi dan menanyakan sedang apa di
awah rumah panggung.

Kemudian Wak Nasar menjawab kami
sedang ngindu-ngindu (Bahasa Madura
yang berarti memanaskan badan).

Sambil berlalu Wak Sampala
bergumam, o ..... sedang ngendru-

endru ...(Bahasa Bugis yang berarti
bersetubuh).

Mendengar jawaban itu Wak Nasar
marah dan mengajak berkelahi, ia
merasa diejek dan dipermalukan karena
dikira sedang bersetubuh di bawah

rumah panggung.

Wak Sam]lo(%lla mau menjelaskan tidak
diberi waktu, karena menurutnya ia
hanya menirukan yang ia dengar. Oleh
karena ditantang Wak Sampala pantang
menolak karena berarti malu.

Selanjutnya, keduanya berkelahi

dengan masing-masing membawa

pisau.Kedua saling tikam dan tidak ada
" Ibid, hlm. 50-52.

20

yang mati.
Oleh karena perkelahian tidak berhenti-
henti, maka keduanya memutuskan
untuk berhenti dan karena keduanya
tidak juga luka maka mereka mengang-
§/a{1p mercka sebenarnya bersaudara.
ulai saat itu, mereka bersumpah kalau
anak turun Wak Nasar dan Sampala
tidak akan bermusuhan. Mulai saat
itulah orang-orang Bugis yang berada di
Pulau Masalembu menganggap orang-
orang Madura adalah saudaranya
(dicerjtakan oleh Sapuri pada 24
Maret™).

Wak Nasar dan Sampala merupakan
tokoh yang ada dalam dongeng di
Masalembu tersebut. Kalimat pembuka atau
pendahuluan dongeng itu yakni “suatu ketika
saat malam hari,” sedangkan “Mulai saat
itulah orang-orang Bugis yang berada di
Pulau Masalembu menganggap orang-orang
Madura adalah saudaranya” merupakan
bagian penutup dari dongeng itu. Pelajaran
yang dapat diambil dari dongeng tersebut
yakni persatuan di antara suku-suku yang ada
di Masalembu sangat penting. Mereka
sebaiknya hidup rukun bahkan menganggap
mereka bersaudara.

Keempat dongeng di atas merupakan
contoh kandungan nilai yang ada dalam
setiap dongeng. Saat terjadinya dongeng
sebenarnya juga merupakan suatu proses
pembelajaran pada anak, antara lain
pengenalan huruf, kata, kalimat, dan arti dari
tiap-tiap ucapan yang diutarakan oleh sang
pembawa dongeng. Anak akan semakin
mengenal dan menambah kosa kata dalam
dirinya. Selain itu, anak juga akan bertambah
wawasan dan pemahamannya terkait konsep
yang ada dalam alur cerita. Oleh karenanya,
dengan semakin banyaknya anak mendengar,
mengenal, dan memahami dongeng maka
akan semakin banyak pula pengetahuan dan
pemahaman nilai dongeng-dongeng yang
telah dikenalkan padanya. Bagian berikut
akan ditampilkan kasus dongeng dengan
kandungan pelajaran nilai tentang antri,
kebersihan, dan kebersamaan.

‘Wawancara dengan Sapuri pada tanggal 24 Maret 2012 di Masalembu.

Cerita ini juga dikemukakan di dalam Laporan penelitian Pasar Masalembu oleh Mudjijono berjudul “Adaptasi di Pasar Masalembu”.
(Yogyakarta: Kementerian Pariwisata, Balai Pelestarian Nilai Budaya, 2012)

228



Pip Tupai, Janji Pangeran, Dodot, Wak Nasar Dan Sampala (Dongeng Pendidikan Karakter) (Mudjijono)

Dongeng tentang Pip Tupai, Janji
Pangeran, dan Dodot merupakan dongeng
dengan harapan anak yang mendengarnya
akan mengenal, mengetahui, dan mempunyai
konsep serta melaksanakan kebiasaan antri,
menjaga kebersihan, dan merapikan mainan
sehabis dipakai bermain. Dongeng-dongeng
itu semuanya tidak memerlukan pemahaman
tentang masyarakat pendukungnya, akan
tetapi hanya mementingkan kalimat dalam
dongeng tersebut yang menggambarkan alur
ceritanya.

Berbeda dengan ketiga dongeng itu,
dongeng Wak Nasar dan Sampala merupakan
dongeng kesukuan yang ingin menanamkan
rasa persatuan di antara masyarakat
pendukungnya, tentunya dengan pengertian
bahwa masyarakat di Masalembu terdiri dari
berbagai suku antara lain Madura, Bugis,
Mandar, dan Bajo.

III. MANFAAT DONGENG SEBAGAI
WAHANA PENDIDIKAN
KARAKTER

“Suatu pagi di hutan di Pulau Jawa,”
“Suatu ketika saat malam hari dan udara
dingin,” “Alkisah, di sebuah rumah mewah,”
“Dahulu kala di zaman antah berantah”
merupakan kalimat pembukaan, dan ada
penutup pada bagian akhirnya. Model seperti
itu Menurut William Boscom cerita yang
tergolong dongeng mempunyai rumusan
“pembukaan” dan “penutupan” konven-
sional yang berfungsi sebagai pendahuluan
dan penutup dari suatu dongeng. Dengan
rumus ini pendengar sudah diperingatkan
terlebih dahulu bahwa cerita yang dibawa-
kannya ini bersifat fiktif, sehingga tidak
diharapkan untuk dipercayai.”’ Namun, yang
patut dicermati adanya kandungan nilai
dalam cerita tersebut. Pada dongeng yang
ditampilkan sebagai contoh di atas dongeng
Pip Tupai, Janji Pangeran, dan Dodot,
diharapkan ada nilai yang dapat ditangkap
bagi anak. Manfaat lain dongeng masih

banyak sesuai dengan perspektif dari mana
mengkajinya. Crijns dalam bukunya yang
berjudul Woelangan Ndongeng Ing
Volksschool menegaskan, bahwa: Woelangan
ndongeng poenika wonten paedhahipoen: 1.
Ndongeng poenika kalebet woelangan
ingkang sae pijambak toemrapipun ing
Volkschool 2. Dongeng poenika saged
ngadjengaken basanipoen moerid 3.
Woelangan ndongeng poenika oegi maedahi
saget kadamel nenoentoen lare dateng margi
leres 4. Woelangan ndongeng poenika oegi
ngindakaken kawroehipoen moerid.”
Pelajaran mendongeng ini ada manfaatnya:
1. Cerita ini termasuk pelajaran yang paling
bagus untuk volkschool 2. Dongeng ini bisa
memajukan bahasanya murid 3. Pelajaran
mendongeng ini juga sangat berguna untuk
memberi tuntunan kepada anak-anak ke jalan
yang benar 4. Pelajaran mendongeng ini juga
menambah pengetahuan murid.

Lain lagi dengan Alan Dundes (1965)
yang melihat fungsi folklore ada banyak
sedangkan menurut William Bascom (1965)
ada empat yaitu sebagai sistem proyeksi atau
sebagai pencermin angan-angan suatu
kolektif, alat pengesahan pranata-pranata
atau lembaga-lembaga kebudayaan,
pendidikan (pedagogi) anak, dan alat
pemaksa dan pengawas agar norma-norma
masyarakat selalu dipatuhi anggauta
kolektifnya. Berhubung dongeng merupakan
salah satu bentuk folklore, maka fungsinya
ada kesamaan dengan folklore pada
umumnya (Lihat Danandjaja, 1965:12-13).
Satu di antara empat fungsi dongeng menurut
Bascom yakni sebagai alat pemaksa dan
pengawas agar norma-norma masyarakat
selalu dipatuhi anggauta kolektifnya.
Contohnya dongeng tentang Wak Nasar dan
Sampala di Masalembu. Kondisi masyarakat
di kepulauan yang terbatas dalam media ber-
temu saat di daratan menjadikan penduduk-
nya lebih sering bertemu, bersinggungan,
kadang muncul konflik yang kalau tidak
diselesaikan dengan bijaksana akan memicu

N Danandjaja, “Pendekatan Folklor dalam Penelitian Bahan-bahan Tradisi Lisan,” dalam Metodologi Kajian Tradisi Lisan. Editor
Pudentia MPSS. (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia dan Yayasan Asosiasi Tradisi Lisan 1998), him. 12.

2 Lihat Crijns. M. Woelangan Ndongeng Ing Volksschool. Ingkang Ndjawekaken M. Samoed Sastrowardojo. (Batavia C: Bale

Poestaka, 1941).

229



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

konflik antar suku yang tinggal di pulau itu.
Pemunculan dongeng Wak Nasar dan
Sampala di tengah masyarakat yang terdiri
dari berbagai suku dan hidup sebagai nelayan
di perairan dalam yang keras tersebut sangat
tepat untuk mengingatkan pada warga pulau
itu untuk saling menghormati, menghargai,
dan hidup rukun. Bahkan di pulau lain yang
kondisi sosialnya sama dengan Pulau
Masalembu dengan ditinggali berbagai suku
bangsa ada yang membuat aturan jika ada
perkelahian siapa yang memukul lebih
dahulu akan didenda Rp 2.500.000,00.
Aturan itu dikeluarkan oleh desa karena
sering muncul perkelahian antar suku

Selain fungsi dongeng di atas, para
folkloris humanitis dan fokloris antropologis
ada kecenderungan untuk lebih memperhati-
kan pada fungsi suatu folklore. Folkloris
humanitis lebih memperhatikan aspek lore
dari folklor, sedangkan para folkloris
antropologis lebih memperhatikan aspek folk
dari suatu folkor. Oleh karenanya, para
folkloris humanitis lebih sering meneliti teks
dari suatu dongeng akan tetapi kurang
memperhatikan konteks kebudayaannya,
sedangkan para folkloris antropologis lebih
menenkankan pada fungsi dan konteks dari
dongeng. Folkloris yang seutuhnya harus
dapat mencakup kedua-duanya, yaitu
memperhatikan folk dan lore-nya.”

Fungsi paling urgen dari dongeng yakni
adanya dialektika langue dan parole dan
dialektika antara aspek sinkronik dengan
aspek diakronik dalam bahasa ibu yang
digunakan dalam penyampaian dongeng.
Pengenalan dan pemahaman anak akan
fonem, morfem, intonasi, kata, kalimat,
alinea, kalimat pembuka, atau pendahuluan
dongeng, dan kalimat penutup, merupakan
penambahan pengetahuan bagi anak. Selain
itu, anak juga akan mencermati nilai yang
terkandung dalam cerita tersebut, misalnya
konsep antri, menjaga kebersihan, mem-
bereskan mainan atau barang-barang yang
habis dipakai bermain, dan toleransi atau
persatuan di antara suku. Apa yang dikenal

® LihatJ. Danandjaja, op.cit., him. 1-2.

* Ibid, hlm. 115-116

230

dengan Strukturalisme sebenarnya berawal
dari pemikiran para ahli linguistik. Salah
seorang di antaranya adalah Ferdinand De
Saussure, seorang ahli linguistik ber-
kebangsaan Swiss. De Saussure dianggap
cukup penting oleh Ricoeur karena yang
meletakkan dasar pada perbedaan langue
dari parole sebagai dua pendekatan linguistik
yang pada gilirannya nanti dapat menunjang
pemikiran Ricoeur, khususnya dalam teori
wacana. Bentuk fonetik yang ditulis
memperlihatkan bahwa tulisan tidak lain
adalah penjumlahan fenomena lisan yang
difiksasikan ke dalam bentuk tulisan, dan
inilah yang disebut oleh Ricoeur sebagai
inskripsi. Kalau dalam wacana lisan terjadi
dialog karena ada hubungan langsung antara
pembicara dan pendengarnya, maka dalam
tulisan tidak mengenal hal itu. Benar bahwa
suatu tulisan dapat diajukan sebagai bahan
diskusi dengan menghadirkan penulisnya,
tetapi kejadian itu adalah gejala lain yang
tidak dapat disamakan dengan dialog dalam
wacana lisan. Apa yang tampak di sini adalah
hubungan antara pembicara dengan
pendengarnya, tidak sama dengan hubungan
antara penulis dengan pembacanya.”

IV.PENUTUP

Banyak sekali pemahaman tentang
dongeng, ada yang menggolongkan dongeng
sebagai hasil budaya lisan, ada yang
mempunyai pemikiran dongeng merupakan
bagian dari folklore. Berbagai pemahaman
dongeng tersebut semuanya dapat sebagai
sarana untuk melakukan pendidikan atau
pengajaran karakter pada anak. Karakter di
sini diartikan sebagai tabiat, watak, sifat
kejiwaan, akhlak atau budi pekerti yang
membedakan seseorang dengan yang lain.

Berbagai fungsi dongeng tersebut antara
lain akan menambah luas wacana anak yang
sering didongengkan dan anak memperhati-
kannya. Fonem, morvem, intonasi, kata,
kalimat, alinea, kalimat pembuka atau
pendahuluan dongeng, dan kalimat penutup



Pip Tupai, Janji Pangeran, Dodot, Wak Nasar Dan Sampala (Dongeng Pendidikan Karakter) (Mudjijono)

akan menjadi pemahaman yang dapat tersebut sebenarnya secara tidak langsung
dipahami oleh anak. Pemahaman yang sangat anak sudah terpengaruh dengan satu dari
mendasar itu akan menjadi modal yang beberapa fungsi dongeng, yaitu pemahaman
sangat luar biasa saat anak besar di kemudian  dialektika langue, parole, sinkronis, dan
hari. Pemahaman anak akan unsur-unsur diakronis.

DAFTAR PUSTAKA

Crijns. M., 1941. Woelangan Ndongeng Ing Volksschool. Ingkang Ndjawekaken M. Samoed
Sastrowardojo. Batavia C: Bale Poestaka.

Danandjaja. J., 1986. “Ande-Ande Lumut; Dongeng Sinderela Jawa Yang Mempunyai Nilai
Pedagogis.” dalam Seminar Kebudayaan Jawa di Yogyakarta 23-26 Januari.
Yogyakarta: Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan Direktorat Jenderal
Kebudayaan. Proyek Penelitian Dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara (Javanologi).

Danandjaja, J., 1998. “Pendekatan Folkhlor dalam Penelitian Bahan-bahan Tradisi Lisan,”
dalam Metodologi Kajian Tradisi Lisan. Editor Pudentia MPSS. Jakarta: Yayasan
Obor Indonesia dan Yayasan Asosiasi Tradisi Lisan.

Danandjaja, J., 1998. “Folkhlor dan Pembangunan Kalimantan Tengah: Merekonstruksi Nilai
Budaya Orang Dayak Ngaju dan Ot Danum Melalui Cerita Rakyat Mereka,” dalam
Metodologi Kajian Tradisi Lisan. Editor Pudentia MPSS. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia dan Yayasan Asosiasi Tradisi Lisan.

Durkheim, E., 1977. “Pedagogy and Sociology ” dalam School and Society: A Sociological
Reader. Second Edition. Editor: BR Cosin, I.LR. Dale, G.M. Esland, D. Mackinnon and
D.F. Swift for the Schooling and Society Course at The Open University. London and
Henley: Routledge and Kegan Paul in Association with The Open University Press.

Fontaine, J. DL., 1959. Dongeng-Dongeng Perumpamaan. Djakarta: Dinas Penerbitan Balai
Pustaka.

Geer, B., 1977. “Teaching” dalam School and Society: A Sociological Reader. Second
Edition. Editor: BR Cosin, I.R. Dale, G.M. Esland, D. Mackinnon and D.F. Swift for
the Schooling and Society Course at The Open University. London and Henley:
Routledge and Kegan Paul in Association with The Open University Press.

Hakam, Ch., 1959. Dongeng Daerah Sulawesi. Departemen PP dan K: Bagian Bahas
Djawatan Kebudayaan.

Hendri, K., 2013. Pendidikan Karakter Berbasis Dongeng. Bandung: Sembiosa Rekatama
Media.

Hoed, B. H., 1998. Komunikasi Lisan sebagai Dasar Tradisi Lisan dalam Metodologi Kajian
Tradisi Lisan. Editor: Pudentia MPSS. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia dan Yayasan
Asosiasi Tradisi Lisan.

Kacha, Da., 1949. Hikajat dan Dongeng Djawa Purba. Djakarta: Nalai Pustaka.

Latif, Y., 2013. “Pendidikan Sebagai Keteladaan” dalam Kompas, Selasa, 7 Mei halaman 15
kolom 4-5. Jakarta: PT Kompas Media Nusantara.

Mudjijono, 2012. Strategi Adaptasi di Pasar Masalembu. Laporan Penelitian (belum
diterbitkan). Yogyakarta: Kementerian Pariwisata, Balai Pelestarian Nilai Budaya.

Mulyono, A., t.t. Kumpulan Dongeng Binatang Si Kancil. Surakarta: Ita.

Nurgiyantoro, B., 2013. Sastra Anak. Pengantar Pemahaman Dunia Anak. Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press.

Rahmasari. A. D., 2014. “Sabarlah Mengantri” dalam Kompas Minggu. 28 Desember.
Pemenang Hiburan Lomba Menulis Dongeng Anak Nusantara Bertutur 2014. Jakarta:
PT Kompas Media Nusantara.

231



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

Ricoeur, P.,1976. Intrepretation Theory: Discourse and The Surplus of Meaning. Texas: Texas
Christian University Press.

Tanpa Pengarang. 1890. Punika Serat Dongeng Anyariosaken Kawontenanipun Awarni-
Warni

Kompas “Lebih Dari Sekedar Televisi” dalam Kompas Minggu, 28 Desember 2014 halaman 7
kolom 1. Jakarta: PT Kompas Media Nusantara

232



Nilai Moral Dibalik Dongeng “Pedanda Baka” (Sri Supriyatini)

NILAI MORAL DIBALIK DONGENG “PEDANDA BAKA”
Sri Supriyatini

Program Pascasarjana Institut Seni Indonesia Yogyakarta
Jalan Suryodiningratan No. 8 Yogyakarta
e-mail:srisupriyatini58@gmail.com

Naskah masuk: 15-06-2015
Revisi akhir: 05-10-2015
Disetujui terbit: 10-10-2015

MORAL VALUES OF THE TALE OF "PEDANDA BAKA"

Abstract

Pedanda Baka is a %art of Tantri story that can be found in Bali. This folktale is popular among
;eople of different ages because of its moral contents while the sense of entertaining remains. As a
iterary work Pedanda Bakait also contains satires. Like the Mahabharata and the Ramayana, this tale
also functions to spread Balinese Hindu. The story of Pedanda Bakais similar to the story of “The
Heron, the Fish and the Crab’’found in the Pancatantra and the Tantri stories. This library research
revealed the meaning of moral values found in Pedanda Baka storyand its function of the stoty in
today's context.Folktales which contain moral values and ethics will give contribution to the nation
character building. Therefore, when young people are exposed to these morals and values, they are
expected to improve their behavior, and keep away from disgraceful acts, such as cheating, greediness,

and laziness.

Keywords: Pedanda Baka, moral, character building

Abstrak
Dongeng Pedanda Baka adalah salah satu bagian dari cerita Tantri yang berkembang di Bali.

Dongeng ini disenangi banyak orang,7 dari berbagai umur, karena kandungan nilai moral, men,

sebagai bentuk sindiran, bahkan se

hibur,

agai salah satu sarana penyebaran ajaran agama Hindu di Bali,

selain cerita Mahabarata dan Ramayana. Dongeng Pedanda Baka adalah istilah lain dari cerita
“Bangau, Ikan dan Ketam” yang ada pada cerita Pancatantra dan Tantri.Tulisan ini merupakan
kajian pustaka dari berba%zi sumber tertulis, tujuannya untuk mengungkap makna nilai mora dyang

terdapat dalam dongen

edanda Baka serta fungsi cerita dalam konteks masa kini.Kedu

ukan

dongeng yanf mengandung nilai ajaran kebajikan moral dan etika, akan menjadi modal dalam
a

membangun
memperbaiki perilaku, dan menjau

rakter bangsa, sehinfléa agabila diajarkan kefada generasi muda, diharapkan akan
n dari perbuatan tidak baik, seperti curang, serakah, malas,

sehingga berguna dalam membangun generasi bangsa yang berahklak mulia.

Kata kunci: Dongeng Pedanda Baka, nilai moral, membangun karakter

1. PENDAHULUAN

Dongeng disenangi banyak orang dari
berbagai umur, dimaknai kembali oleh
sastrawan maupun seniman sepanjang masa,
karena kandungan pendidikan moral yang
ada di dalamnya. Dongeng berisi ajaran baik
dan buruk yang ada pada sifat manusia,
bersifat menghibur, terkadang merupakan
sindiran, bahkan sebagai salah satu sarana
penyebaran ajaran agama.

Tradisi mendongeng dalam kebudayaan
Bali atau disebut mesatua, telah menjadi
bagian dari kehidupan dalam adat dan agama

Hindu Bali. Dongeng-dongeng terkenal
seperti “Satua I Siap Selem”, “Pan Balang
Tamak”, “I Timun Emas”, “Pedanda Baka”
(atau sering disebut Cangak Mekethu),serta
cerita yang bersumber dari epos Mahabarata
dan Ramayana, hingga sekarang masih
dapatdikenali sebagai bagian kebudayaan
dan kesenian masyarakat Bali, dan sering
dijadikan inspirasi dan tema seniman dalam
proses penciptaan seninya. Dongeng-
dongeng tersebut juga dijadikan lakon dalam
seni pertunjukan drama tradisional Bali,
wayang kulit, dan seni tari, serta divisuali-
sasikan padarelief penghias bangunan pura

233



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

dan istana, sebagai tema pada lukisan
tradisional Bali, seperti lukisan gaya
Kamasan, Ubud, dan gaya Batuan, juga
sebagai ilustrasi gambar pada daun lontar
dengan sebutan seni prasi.Di samping itu,
juga sebagai bagian dari materi pelajaran
agama Hindu di Bali.

Masyarakat Bali pada umumnya, telah
mengenalcerita Pedanda Baka sebagai
bagian dari kumpulan cerita Tantri dalam
bentuk cerita binatang. Lewat kisah-kisah
yang penuh pesan kebajikan, para orang tua
menanamkan ajaran moral dan budi pekerti
kepada anak-anaknya. Dongeng “Pedanda
Baka”, atau kisah “Bangau, Ikan, dan
Ketam”, mengisahkan sikap tamak dan
serakah seekor burung bangau yang penuh
tipu muslihat memperdayai ikan-ikan.
Mereka dimakan satu-persatu sampai habis,
tinggal seekor kepiting tua, sekaligus sebagai
binatang yang bisa mengakhiri kehidupan si
bangau.

Secara umum, saat ini keberadaan
dongeng daerah di Indonesia cenderung
dilupakan oleh masyarakat, yang ada hanya
peninggalan artefak seperti relief pada candi,
koleksi museum, perpustakaan, dan tidak
banyak orang mengenalnya. Orang tua masa
kini sudah jarang menuturkan dongeng
terhadap anak-anaknya, dikarenakan
kesibukannya. Globalisasi yang ditandai
dengan perkembangan teknologi dan komu-
nikasi, menggeser keberadaan dongeng, baik
di perkotaan maupun di pedesaan. Mem-
banjirnya dongeng-dongeng atau cerita dari
luar yang ditayangkan lewat televisi banyak
macamnya. Antara lain Cinderela, Kerudung
Merah, Micky Mouse, Doraemon, atau
tokok-tokoh hero seperti Super Man, Spyder
Man, bahkan seri dongeng Kancil dalam
animasi dari Malaysia. Dengan tampilan
visual yang menarik, melalui model animasi
3 dimensi, teknologi yang mendukung, tokoh
karakter yang mudah diingat, menjadi salah
satu sebab mengapa anak-anak lebih tertarik
dengan dongeng dari luar. Fenomena
tersebut akan menimbulkan pergeseran nilai,
dari sikap eratnya hubungan emosional dan
hubungan sosial antara ibu dan anak, antara

234

komunitas di lingkungannya, menjadikan
anak-anak berkepribadian individual.

Dongeng “Pedanda Baka”, mengan-
dung pesan moral agar manusia dalam
menjalani kehidupannya dapat menghindar-
kan diri dari sifat malas, serakah, berbohong,
licikk, dan menggunakan berbagai macam
cara demi kepentingan diri sendiri, yang bisa
berakibat menyengsarakan orang lain, dan
pada akhirnya berujung kerugian bahkan
kematian dirinya sendiri. Pesan moral ini
tidak akan lekang oleh jaman, sejak beberapa
abad yang lalu sampai sekarang masih bisa
dimaknai sebagai ajaran budi pekerti, sebagai
pendidikan karakter bangsa, serta kandungan
nilai etika dan estetika melalui karya sastra
maupun seni rupa. Bila dicermati pada
fenomena sosial saat kini, dengan maraknya
berita di media massa, baik cetak maupun
elektronik tentang berbagai penipuan,
keserakahan, hingga maraknya korupsi di
Indonesia yang terjadi dari berbagai lapisan
masyarakat, akhirnya dongeng “Pedanda
Baka” menjadi dongeng yang menarik untuk
diteliti.

II. KEDUDUKAN FABEL

Fabel adalah cerita atau dongeng yang
diungkap dalam bentuk dialog antara sesama
binatang yang menjadi tokoh di dalamnya.
Cerita binatang dikenal oleh masyarakat di
seluruh dunia, baik bangsa yang sudah maju
maupun yang baru berkembang. Kepopuler-
an fabel disebabkan kandungan nilai di
dalamnya penuh dengan ajaran moral,
mendidik manusia ke arah kebaikan perilaku
dan kesempurnaan akal budi, kearifan
budaya lokalserta kepercayaaan agama.
Fabelbersifat universal, mengandung pesan
moral, dan merupakan gambaran sifat
manusia yang dapat melampaui sekat-sekat
waktu,suku bangsa, ras dan negara.Sejak
zaman Yunani kunoAesop atau Isopus,
seorang budak yang hidup kira-kira pada
abad ke-5 sebelum Masehi dikenal sebagai
“bapak fabel”. Karya-karyanya dikenal
selama berabad-abad di berbagai negara dan
menjadi inspirasi bagi sastrawan dan



Nilai Moral Dibalik Dongeng “Pedanda Baka” (Sri Supriyatini)

seniman dalam menciptakan dongeng dan
karya seni.

Cerita yang terkenal karya Aesop,
Perlombaan antara Kura-kura dan
Kelinci, serta Burun GaFak dan Kendi.
Pada abad ke-17 dikenal tokoh penulis
fabel asal Perancisbernama Jean de la
Fontaine dan Charlea Perrault. Dari
Jerman ada penulis dongeng dan cerita
rakyat, yaitu Jacob dan Wilhelm Grimm,
Hans Christian Andersen dari Denmark,
dengan The Litle Mermaid, dan Walt
Disney yang menciptakan dongeng
MickeyMouse. Kepopuleran dongeng-
dongeng yang diciptakan oleh para
enulis tersebuttelah dipublikasikan
ewat buku, komik atau film animasi dua
dan tiga dimensional, di berbagai
negara.

Di negara belahan Timur dikenal nama
Baidaba, seorang pendeta dari Indiayang
diperkirakan hidup pada abad ke-3 Masehi,
dan menghasilkan ceritaPancatantra, dalam
Ensiklopedi Islam. Demikian penjelasannya:

Hikayat Pancatantra (lima cerita
fable/dongeng perumpamaan yan

digubah dalam bentuk ceritaberbingkag
dalam versi Arab, terjemahan seoran

sastrawan muslim “Ibnu Al Mugaffa”,
hikayat ini disebut “Kalilah Wa
Dimnah”. Buku ini men%andung
pelajaran dan nilai-nilai akhlak yang
tinggi. Seba%lan besar ajaran tersebut
diungkap dalam bentuk dialog antara
sesama binatang yanﬁ) melxa 1 tokoh-
tokohnya.... Karya Ibnu Al Mugaffa
diterbitkan pertamakali tahun 1816 di
Paris, dan sudah diterjemahkan ke
dalam bahasa Inggris, Yunani, Spanyol,
Turki, Italia, Rusia, Melayu, Latin,
Jawa.. karya ini berpengarufl besar
dalam sejarah perkembangan
kesusasteraan Islam, baik dalam bahasa
Arab, Persia, Turki maupun Urdu. Sejak
itu gaya penulisan prosa yang
menggunakan dialog dan kehidupan
binatang sebagai latar belakang tumbuh
dan berkembanganya membawa pesan
yang bertujun memperbaiki Il)e;'ila}kq
manusia dengan semangat nilai-nilai

keislaman.

Ceritra Pancatantra juga tersebar di
Asia Tenggara meliputi, Thailand, Laos,
Malaysia, dan Indonesia. Pada awal periode
Hindu Jawa, Pancatantra India disadur ke
dalam bahasa Jawa Pertengahan dalam
bentuk prosa. Hasil saduran ini dinamakan
Tantricarita, Tantriwakya atau Tantri. Dalam
perkembangannya, teks saduran itu dikenal
dengan sebutan Tantri Kamandaka, yang
ditulis dalam sastra Jawa kuno, Bali, dan
Nusa Tenggara Barat. Selain ceritera Tantri,
dalam kesusasteraan Melayu, termasuk
Indonesia, dikenal fabel Kancil dalam
berbagai varian cerita.’

Cerita Tantri, merupakan dongeng
berbingkai yaitu terdapat dongeng di dalam
dongeng. Meskipun sumbernya dari cerita
Pancatantra, tetapi bingkai dongeng Tantri
berbeda dengan Pancatantra.

Dalam Pancatantra isi ceritadiawali
darikisah seorar;ira'a yang mempunyai
tiga orang an odoh dan malas.
emudian sang raja menyerahkan
pendidikan Eutra-putranﬁa kepada
seorang brahmana. Brahmana itu
mendidik dengan cara bercerita tentang
binatang yang berperilaku seperti
manusia. Pada akhirnya ketiga anak raja
itu menjadi sadar dan baik budi
pekertinya.

Sedangkan isi cerita Tantri diawali tentang:

Kisah seorang raja dari Pataliputra,
bernama Eswarya pada, yang mem-
Bunyal kesenangan menikah setiap hari.
erangainya itu dapat dihentikan setelah
menikahi Dyah Tantri. Dyah Tantri
adalah seorang putri perdana menteri
yang pandal bercerita, dengan
mengetengahkan blnatan(gi. sebagai
tokoh pelakunya yang dipadukan
dengan landasan gengetahuan agama
bersumber dari kitab Nitisastra.’

Dongeng Tantri, terdiri dari 29 dongeng

! Anonim, Disney's Dunia Pengetahuan yang Mengagumkan, terj. Disney's wonderful World of Knowledge. (Grolier International,

Inc., 1993),him. 15-91.

2 Ensiklopedi Islam, seri 3. (Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 1997), hlm. 6-8.
: Nyoman Suarka, “Kidung Tantri Pisakarana: Suntingan Teks, Terjemahan, dan Pendekatan Semiotik,” Disertasi. (Yogyakarta: UGM,

2007),hlm. 19.

¢ Anonim, Kalila dan Damina, Hikayat Kalila dan Damina. (Jakarta: Proyek Penelitian Bahasa dan Sastra Indonesia dan Daerah, Pusat
Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1978), him. 7.

s Kamajaya, Candapinggala, Kisah Persahabatan Singa dan Lembu. (Yogyakarta: U.P. Indonesia, 1982), hlm. 12.

235



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

dan satu cerita pembuka. beberapa dongeng
Tantri dikenal oleh masyarakat Bali seperti
“Kura-kura dan Angsa”, yang mengajarkan
tentang kedisiplinan dan mentaati peraturan,
“Candapinggala” tentang persahabatan
Singa dan Lembu yang dirusak oleh politik
adu domba dan hasutan Serigala. Cerita itu
sclain scbagai ajaran budi pckerti juga
sebagai bagian dari cara anak-anak untuk
lebih mudah mempelajari ajaran agama. Putu
Setia dalam kata pengantar buku “Panca
Tantra: Kisah-Kisah kebajikan dalam
Nitisastra” ditulis oleh Darmayasa demikian:

Sebelum tahun 1970-an, mata pelajaran
agama Hindu untuk Sekolah Dasar di
Bali banyak diisi dengan cerita-cerita.
Sebagian besar cerita yang disampaikan
adalah dongeng tentang binatang, salah
satunya terdapat pada cerita Tantri.
Buku Tantri, demikian sering disebut,
dipakai oleh para Furu untuk menyam-
paikan materi pelajaran kepada anak
didiknya, dengan disisipkan ajaran-
ajaran kebaflkan, %’ang menjunjung
tinggi moral dan budi pekerti, dan
bersumber dari kitab suci.’

Keberadaan dongeng yang sudah
dimulai dari berabad-abad yang lampau, baik
di dunia Barat, Timur, sampai ke Indonesia
menjadi pelajaran moral bagi masyarakat
untuk selalu berbuat baik dan meninggalkan
perbuatan yang tidak baik, yang bisa
merugikan diri sendiri, orang lain, bahkan
alam sekitarnya. Contoh dongeng Pedanda
Baka. Eksistensi dongeng itu didukung oleh
penguasa dan pemerintah, seperti seorang
rajasebagai tampuk pimpinan. Kerajaan
sebagai pusat kebudayaan yang terkait
terhadap tata kehidupan dan etika, memberi
peluang kepada sastrawan dan seniman
untuk mengembangkan olah seninya. Hal itu
merupakan wujud pengabdian terhadap
agama dan raja sebagai penguasa saat itu.
Dongeng “Pedanda Baka”, meskipun istilah
nama judul mempunyai perbedaan secara
wujud visual, pesan moral yang disampaikan
mempunyai kemiripan alur cerita dengan
dongeng “Bangau, lkan, dan Ketam”.
Seniman/sastrawan memaknai dongeng
disesuaikan dengan asal dan kearifan budaya
lokal tempat dongeng itu berada. Sebagai

6

236

bukti dari unsur kearifan budaya lokal,
tercermin pada lukisan dongeng “Bangau,
Ikan, dan Ketam”. Cerita tersebut dapat
ditemui di panel relief candi Mendut
dancandi Sojiwan di Jawa Tengah;candi
Jago, candi Penataran,dan candi Gambar di
Jawa Timur. Di Bali bisa ditemui sebagai
tema seni lukis wayang Kamasan, seni lukis
tradisional Ubuddan Batuan; dipakai sebagai
hiasan reliefdi beberapa pura. Dilingkungan
istana, seperti hiasan pintu gerbang istana
raja Tabanan, bangunan Taman Gili di
lingkungan istana raja di Klungkung Bali.

Salah satu contoh lukisan yang
bersumber dari cerita Kalillah Wa Dimnah
menceritakan tentang bangau, ikan dan
ketam, dengan latar belakang kebudayaan
Islam, disertai teks-teks dengan huruf Arab.
Hasil kebudayaan tersebut sarat dengan
pesan moral, serta nilai akhlak yang tinggi.
Dari visualisasi cerita tersebut ada kesamaan
bentuk objek binatang dengan fabel versi
Tantridalam salah satu dongeng “Bangau
Ikan dan Ketam”, atau “Pedanda Baka”
dalam kebudayaan Bali. Kenyataannya
inspirasi seorang seniman dalam mencipta-
kan kepmimma a5 F a7 na asal
negard s _,g"P &y ¥

AL alimbliilh ok B e & s

a
A

o e » .- & e
_m ,,-w;-.l'\_—n_c.'.a-wa; e b g

- -Ap "~ . .
- WCUILNR I RS SR T -

i T Gyt 2
0 b £ e

Gambear 1. Bangau Ikan dan Ketam, salah satu
halaman manuskrip Kalillah Wa Dimnah, fabel dari
Bidpai, Baghdad, Iraq, sekitar tahun 1300,
sumber: Ensiklopedi Islam, 1997

Dongeng atau cerita fabel Tantri, selain

Darmayasa Darmayasa, Panca Tantra: Kisah Kisah Kebajikan Dalam Nitisastra. (Denpasar: Pustaka Manikgeni, 2007), him. v-vi.



Nilai Moral Dibalik Dongeng “Pedanda Baka” (Sri Supriyatini)

sebagai pendidikan moral agar orang berbudi
pekerti baik serta menghindari perbuatan
buruk, pada akhirnya diharapkan dapat
menimbulkan pencerahan dalam dimensi
keagamaan bagi masyarakat. Dimensi
keagamaan menurut Hamdy Salad, baik yang
bersifat individual maupun sosial ber-
hubungan secara progresif dalam berbagai
aksi kebudayaan. Sehingga keberadaan
agama menjadi lebih leluasa untuk dihikmahi
dan dihayati sebagai pencerah akal budi
manusia di luar institusi, ibadah, ritualisme,
sakramenta dan upacara-upacara.’ Dalam hal
ini keberadaan dongeng Tantri, mengisyarat-
kan adanya transformasi ajaran agama, yang
dititikberatkan pada pendidikan moral, agar
masyarakat mempunyai sifat budi pekerti
yang baik, bisa membedakan sifat yang baik
dan buruk.

Transformasi teks Tantri Kamandaka
Jawa kuno ke Bali membawa pergeseran
pandangan terhadap hakikat teks, dari
tataran cerita atau satua ke tataran
filosofis atau tattwa. Fabel Tantri tidak
hanya dipandang dalam kapasitasr}?lq
sebagai cerita sastra yang har(liya bernilai
estetls, tetapi juga mengandung nilai-
nilai filosofis. Teks Tantri tidak
dianﬁ ap sekedar sebagai sarana
penghibur atau bersifat sekuler, tetapi
Juga bersifat religius. Hal ini sejalan
dengan keberadaan teks Tantri sebagai
sastra niti dan sastra_yantra. Yantra-
yantra merupakan inti kesenian India,
yaitu paham penciptaan dan kaidah
estetik yang besumber pada kesatuan
pengalaman estetik religius, sehingga
teks berkedudukan dan berfungsi
sebagai ibadah keindahan,
persembahan, dan bagian integral dalam
praktik keagamaan d1 Bali.’

Pendidikan budi pekerti perlu dilakukan
baik bersifat formal maupun non formal,
yang dilakukan di sekolah atau di rumah
melalui pelajaran agama, pelajaran budi
pekerti, dongeng, maupun kesenian, yang
melibatkan guru, orang tua dan anak, atau
komunitas tertentu, bertujuan untuk men-
cerahkan akal budi manusia.

ITII. NILAI MORAL PADA DONGENG
PEDANDABAKA

Dongeng “Pedanda Baka” atau lazim
disebut Cangak Meketu.’ adalah salah satu
bagian dari 29 cerita yang terdapat pada fabel
Tantri, dan berkembang pada kebudayaan
masyarakat Bali. Dongeng ini selain
divisualkan lewat media lukisan, patung, dan
dipahatkan pada relief candi, juga sering
dinyanyikan saat kegiatan ritual agama
Hindu Bali yang disebut kidung. “Kidung
Cangak” atau nyanyian dengan” tembang
Macapat” tentang kisah cangak (burung
bangau). Dikisahkan seekor burung bangau
bernama Baka hidup di sekitar telaga Malini.
Telaga Malini sangat indah, dikelilingi oleh
pepohonan yang rindang, dipenuhi bunga
teratai dan tumbuhan air, sertadidiami oleh
binatang-binatang air, seperti ikan, udang,
dan kepiting. Konon I Baka adalah seekor
bangau yang malas, tamak, penuh tipu
muslihat, dan tidak puas dengan apa yang
didapat saat berburu ikan di telaga itu. Ia
mempunyai niat untuk menipu penghuni
telaga dengan berpura-pura sebagai pendeta,
atau dalam bahasa Bali disebut “Pedanda’.
Baka, mengenakan pakaian yang menyeru-
pai pendeta, dengan memakaitutup kepala
atau surban,dalam bahasa Bali disebut kethu
berwarna putih, berkalung tasbih atau
genetri, dan membawa gentha (lonceng). I
Baka berdiri di pinggir telaga mulutnya
bergumam seolah membaca mantra-mantra
tertentu. Si pendeta palsu menyatakan,
bahwa sebentar lagi telaga tersebut akan
didatangi manusia yang akan menjaring
seluruh ikan yang berada di danau. Berita itu
membuat resah. I Baka berusaha meyakinkan
penghuni air agar mau dipindahkan ke telaga
lain yang lebih aman, agar manusia tidak bisa
menjamahnya. Pernyataannya itu bisa
meyakinkan para penghuni air, maka
diterbangkanlah ikan-ikan itu satu-persatu,

7 Hamdy Salad, 4gama Seni, Refleksi Teologi Dalam Ruang Estetik. (Yogyakarta: Yayasan Semesta, 2000), hlm. 17.
s Nyoman Suarka, “Kidung Tantri Pisacarana: Suntingan Teks, Terjemahan, dan Pendekatan Semiotik,” Disertasi. (Yogyakarta:

UGM, 2007), him. 651-652.
9

Darmayasa, Panca Tantra, Kisah Kebajikan dalam Nitisastra. (Denpasar: Manik Geni, 2007), hlm. vi.

237



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

sampai tinggal seckor kepiting tua yang
masih tertinggal. S1 ketam/kepiting meminta
kepada Baka, agar mau memindahkan
dirinya, keinginan kepiting dipenuhi. Ketam
diterbangkan sambil berpegangan leher
Baka. Beberapa saat setelah terbang, ketam
menengok ke bawah, dilihatnya banyak
tulang belulang ikan berscrakan di atas batu
pipih. Ketam menjadi sadar selama ini Baka
menipu teman-temannya, bukannya dipin-
dahkan ke telaga lain, tetapi dimakan habis
satu-persatu. Tanpa berpikir panjang ketam
meminta Baka untuk mengembalikannya ke
telaga semula. Begitu sampai ditelaga, ketam

Gambar2. Pedanda Baka, Kisah Bangau, Tkan dan
Ketam, fabel Tantri, Lukisan Ttradisional
Bali,Koleksi Museum Puri Lukisan, Ubud Bali,
Foto: Sri Supriyatini, 25 Desember 2010

Para seniman Bali, memaknai cerita
Tantri sejalan dengan kepercayaan agama
Hindu di Bali, bahwa teks Tantridianggap
sebagai Nitisastra yang besumber pada
kesatuan pengalaman estetik religius
sehingga teks berkedudukan dan berfungsi
sebagai ibadah keindahan, persembahan,
serta bagian integral dalam praktik keagama-
an di Bali. Dengan demikian, para seniman
Bali dalam konsep penciptaannya tidak lepas
dari kepercayaan, agama, dan filsafaf yang
menjadi landasan berkesenian. Salah satu
contoh adalah lukisan tradisional Bali gaya
Ubud (lihat gambar 2), berkembang sejak
tahun 1935 melalui Pita Maha, perkumpulan

10

pelukis dan pematung Bali, atas peran Rudolf
Bonnet, Walter Spies dan Tjokorde Gde
Agung Sukawati sebagai (Raja Ubud)
(Wayan Adnyana, 2015)."” Di dalam lukisan
itu tidak hanya terkandung nilai estetik
scmata, tetapi ada pesan moral yang disam-
paikan seniman agar dalam kehidupan selalu
berpedoman etika dan agama, seperti yang
tersirat dalam cerita “Bangau, Tkan dan
Ketam” yang menokohkan burung bangau
sebagai watak yang serakah dan suka
menipu, pada akhirnya akan celaka juga
karena akibat dari perbuatannya itu.

Visualisasi objek burung bangau yang
lehernya dicapit oleh ketam dalam dongeng
Pedanda Baka, ada perpedaan jika diban-
dingkan dengan cerita “Bangau Ikan dan
Ketam” yang ada pada lukisan pada gambar
1, atau yang terdapat pada relief candi
Mendut dan Sojiwan di Jawa Jengah. Figur
burung bangau pada dongeng Pedanda Baka,
digam-barkan berpakaian menyerupai
scorang pendecta. Jika ditinjau secara
semiotika, visualisasi dongeng terscbut
menghasilkan suatu tanda, ada tiga faktor
yang menentukan adanya sebuah tanda, yaitu
tanda itu sendiri, hal yang ditandai, dan
sebuah tanda baru yang diterima dalam batin
si penerima.Tokoh Baka mewakili seckor
burung atau hewan, setelah dicermati melalui
narasi cerita ternyata tokoh bangau sebagai
tanda. Bangau mempunyai kesamaan watak
yang menye-rupai sifat manusia. Selanjutnya
pembaca sebagai penerima tanda
menafsirkan tokoh bangau, bahwa bangau
tersebut bukanlah seekor binatang,
melainkan menggambarkan watak manusia,
berpakaian pendeta, sebagai tokoh pemimpin
agama yang mengajarkan kebaikan. Tetapi
diparadokskan, diputar-balikkan menjadi
pendeta yang perbuatannya menyimpang
dari moral dan budi pekerti yang luhur, yaitu
sebagai penipu.

Merujuk teori Pierce (dalam Sumbo),
tanda-tanda dalam gambar dapat digolong-
kan ke dalam ikon, indeks, dan simbol. Ikon
adalah tanda-tanda yang memiliki ciri-ciri
yang sama dengan apa yang dimaksud.

Wayan Adnyana, “Pita Maha: Gerakan Sosial Seni Lukis Bali 1930-an, ” Disertasi. (Yogyakarta: ISI Yogyakarta, 2015).

238



Nilai Moral Dibalik Dongeng “Pedanda Baka” (Sri Supriyatini)

Indeks merupakan tanda yang memiliki
hubungan sebab-akibat dengan apa yang
diwakili. Simbol merupakan tanda berdasar-
kan konvensi, peraturan, atau perjanjian yang
disepakati bersama.”" Peirce menganggap
bahwa trikotomi (ikon, indeks, simbol) ini
sebagai pembagian tanda yang paling
fundamental.” Pertama, Ikon adalah tanda
yang didasarkan atas ‘“keserupaan” atau
“kemiripan” (resemblance”’) diantara repre-
santemen dan objeknya, entah objek tersebut
eksis atau tidak. Ikon tidak semata-mata
mencakup citra-citra “realistis” seperti pada
lukisan atau foto, melainkan juga ekspresi-
ekspresi semacam grafis-grafis, skema-
skema, peta geografis, persamaan matematis,
bahkan metafora. Merujuk pada pengertian
atas ikon, dalam dongeng Pedanda Baka,
adanya keserupaan atau kemiripan dari figur
tokoh binatang yang diungkap sebagai
bagian dari cerita, sekaligus sebagai objek
bentuk melalui figur bangau, ikan, dan
ketam. Tokoh karakter bangau yang
berpakaian menyerupai pendeta merupakan
metafora dari karakter atau sifat-sifat
manusia yang menyerupai pendeta, yang
bersifat bijaksana, baik hati, dan berperan
sebagai pelindung. Kedua, indeks
merupakan tanda yang memiliki kaitan fisik,
eksistensial, atau kausal di antara
representamen dan objeknya sehingga
seolah-olah akan kehilangan karakter yang
menjadikan tanda jika objeknya dipindahkan
atau dihilangkan. Indek bisa berupa hal-hal
semacan zat atau benda material (misalnya
asap adalah kode indeks dari adanya api),
gejala alam, gejala fisik, bunyi dan suara,
goresan atau tanda fisik. Indeks dari figur
tokoh-tokoh dalam cerita ini bisa dilihat dari
wujud fisik, seperti figur bangau yang
berpakaian pendeta, memakai tutup kepala
atau kethu berwarna putih, seperti tutup
kepala yang dipakai oleh para pemimpin
agama Hindu di Bali yang disebut pedanda,
bersikap anggun, dengan tubuh lemah
gemulai, membawa tasbih dan gentha
sebagai sarana alat pemujaan. Hal ini
membuat binatang-binatang yang hidup di

1
12

danau Malini merasa takjub, hormat, dan
mempercayai segala perintah Pedanda Baka.
Ketiga, simbol merupakan tanda yang
representamennya merujuk kepada objek
tertentu tanpa motifasi (unmotivated).
Simbol terbentuk melalui konvensi-
konvensi, atau kaidah-kaidah, tanpa adanya
kaitan langsung diantara representamen dan
objeknya. Kebanyakan unsur leksikal di
dalam kosakata suatu bahasa adalah simbol.
Namun demikian, tidak hanya bahasa yang
sesungguhnya tersusun dari simbol-simbol.
Gerak-gerik mata, jari jemari, seperti jempol
diacungkan ke atas, mata berkedip, tangan
melambai.Gerak-gerik yang dilakukan
dalam visualisasi Pedandan Baka adalah
gerak dua sayap mengembang, seolah akan
menguasai lawannya, paruh yang menganga
siap menerkam, meskipun leher sudah
dicengkeram oleh ketam.

Visualisasi figur burung bangau sebagai
simbol dari perilaku tamak, serakah,malas,
merupakan interpretasi watak yang ada
dalam diri manusia sepanjang zaman. Tidak
ketinggalan pula kejadian seperti itu juga
sering ditemuai pada kondisi sosial masa
kini, maraknya penipuan dengan berbagai
macam cara. Perangai bangau yang culas
harus diwaspadai oleh sikap waspada dari
para ikan, yang tidak seharusnya percaya atas
kebaikan seseorang yang tiba-tiba
berperilaku baik. Sikap waspada dan hati-
hati diperlukan dalam menghadapi berbagai
penipuan yang marak terjadi saai ini, melaui
janji-janji manis, seperti lewat media massa,
baik melalui tepon, sms, internet dan
sebagainya yang dapat merugikan
seseorang.Begitu juga sikap ketam yang
waspada, cerdas, diperlukan oleh setiap
manusia dalam menghadapi permasalahan
hidup. Hukum sebab akibat atau
karmaphala, dalam cerita ini juga menjadi
pendidikan moral bagi seseorang untuk
menjalani kehidupan dengan etika yang baik.

Dengan demikian, keberadaan dongeng
itu merupakan bagian dari kearifan budaya
lokal dalam memaknai sebuah cerita yang

Sumbo Tinarbuko, Semiotika Komunikasi Visual. (Yogyakarta: Jalasutra, 2009), hlm. 18.

Kris Budiman, Semiotika Visual, Konsep, Isu, dan Problem Ikonitas. (Yogyakarta: Jalasutra, 2011), hlm. 78-80.

239



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015

ISSN 1907 - 9605

datangnya dari tempat lain, tetapi secara
universal mempunyai nilai pendidikan moral
yang dapat diterapkan di mana pun, kapan
pun, oleh siapa pun, sebagai sarana pendidik-
an etika dan estetika. Penyampaian dan
pemaknaan cerita yang beragam menjadi
daya pikat dari kreativitas seniman untuk
menyampaikan idenya berdasarkan konsep
yang diyakini dari ajaran agama, maupun
ajaran moral yang didapat secara turun
temurun. Para seniman memaknai cerita
Pedanda Baka dengan media yang beragam.

IV.KARAKTER BANGSA

Pendidikan karakter merupakan
pendidikan nilai, pendidikan budi pekerti,
pendidikan moral, pendidikan watak, yang
bertujuan mengembangkan kemampuan
peserta didik untuk memberikan keputusan
baik-buruk, memelihara apa yang baik,
mewujudkan, dan menebar kebaikan itu
dalam kehidupan sehari-hari dengan sepenuh
hati. Nilai-nilai karakter yang dapat ditanam-
kan menurut sumber: Bahan Pelatihan
Penguatan Metodologi Pembelajaran Ber-
dasarkan Nilai-nilai Budaya untuk Mem-
bentuk Daya Saing dan Karakter Bangsa,
oleh Pusat Kurikulum Departemen Pendidik-
an Nasional 2010, antara lain:nilai religius,
rajin, toleran, disiplin, dan kerja keras,
kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin tahu,
semangat kebangsaan, cinta tanah air,
menghargai prestasi, persahabatan, cinta
damai, gemar membaca, peduli lingkungan,
peduli sosial, dan tanggung jawab."

Beberapa tahun terakhir, ini di media
massa, baik cetak maupun elektronik ber-
munculan konsep gagasan untuk mem-
bangun karakter bangsa. Berbagai pernyata-
an bahwa membangun karakter anak bangsa
itu harus dilakukan sedini mungkin, sehingga
di sekolah-sekolah perlu dimasukkan
kurikulum anti korupsi, dan perlu dibuat
kantin-kantin kejujuran. Ada juga usulan
dengan memperkuat pelajaran agama,

13
14

tambahan dididik ala militer, supaya anak
memiliki nasionalisme yang kuat. Di
samping itu, perlu dilaksanakan lomba cipta
lagu untuk anak, lomba mendongeng, sampai
anjuran untuk nonton bareng film
berkarakter, seperti Laskar Pelangi, dan lain-
lainnya. Gagasan-gagasan tersebut memang
masuk akal semua dan benar semua.
Sepertinya kalau hal itu berhasil dilakukan,
maka anak-anak bangsa ini akan menjadi
generasi penerus bangsa yang hebat: jujur,
nasio-nalismenya tinggi, bertaqwa kepada
Tuhan, sehingga negara ini bisa menjadi
negara yang sejahtera (makmur).Namun
betapa sedihnya ketika melihat berita-berita
di televisi, mereka-mereka yang melakukan
korupsi, tindak pidana kejahatan, tindak
asusila, mengkonsumsi narkoba ternyata
bukanlah anak-anak bangsa yang tidak
berilmu, sebaliknya mereka adalah anak-
anak bangsa yang paham dengan ajaran
agama, anak-anak bangsa yang cerdas dan
selama ini ditengarai berperilaku baik,
bahkan dikenal sebagai aktivis-aktivis muda,
juga ada yang sudah mengecap
candradimuka nasionalisme bangsa."

Oleh karena itu, untuk membangun
karakter bangsa Indonesia, tidak bisa hanya
dengan membangun karakter anak-anak atau
pemudanya saja. Tetapi yang paling utama
haruslah dengan memperbaiki sistem
kehidupan berbangsa dan bernegara ini
terlebih dahulu, yang sebenarnya di
dalamnya justru lebih banyak diperankan
oleh mereka-mereka yang sudah dewasa.
Intinya, bangsa ini harus bisa merumuskan
sistem berbangsa dan bernegara Indonesia
secara benar dan berkeadilan, sehingga
semua potensi bangsa merasa dihargai oleh
negara. Karena bangsa ini tidak akan bisa
maju, kalau tidak didukung oleh kerja
maksimal semua pihak.

Salah satu cara untuk membentuk
karakter bangsa yang kuat, adalah dengan
menggali dan memperkenalkan kembali
cerita-cerita rakyat kepada generasi muda,

http://rumahinspirasi.com/18-nilai-dalam-pendidikan-karakter-bangsa, diunduh 13 Juli 2015.

http://politik kompasiana.com/2013/10/24/membangun-karakter-bangsa-bagaimana-caranya-604317.html, diunduh 27 Maret 2015

jam8.29

240



Nilai Moral Dibalik Dongeng “Pedanda Baka” (Sri Supriyatini)

anak-anak, misalnya dengan meningkatkan
membaca, mengajak dan mengunjungi
musium, perpustakaan, peninggalan sejarah
seperti candi, atau mengadakan lomba
tentang mendongeng. Peran orang tua saat ini
yang sudah melupakan dongeng dan
mendongeng untuk anaknya menjelang tidur,
akan memperkuat hubungan emosional serta
mengajarkan pendidikan moral secara
langsung. Begitu juga menggali kesenian
tradisional yang mempunyai nilai kearifan
budaya.

V.PENUTUP

Dongeng binatang “Pedanda Baka”,
merupakan bagian dari cerita Tantri yang
bersumber pada cerita Pancatantra. Meski-
pun keberadaan dongeng telah ratusan tahun
yang lau, tetapi sampai sekarang masih bisa
dimaknai oleh para sastrawan, seniman,
sebagai tema dalam karyanya, sekaligus
sebagai ajaran moral yang tidak lekang oleh
gerusan zaman. Dongeng dimaknai oleh
siapapun, dari bangsa, ras, suku, agama, dan
keyakinan dimanapun baik dibelahan bumi
barat maupun Timur.

Dalam kebudayaan Bali, mendongeng
atau disebut mesatua, telah menjadi bagian
dari kehidupan masyarakat, bahkan
kedudukan dongeng dari hanya tataran satua
menjadi fatua atau mengandung falsafah

yang dalam. Seperti yang terdapat pada cerita
Tantri, Mahabarata dan Ramayana, menjadi
bagian dari materi pelajaran agama Hindu di
Bali. Kedudukan dongeng ditempatkan pada
tempat yang mulia, maka dengan sendirinya
dongeng yang mengandung nilai ajaran
kebajikan moral dan etika, akan menjadi
modal dalam membangun karakter bangsa.
Apabila diajarkan kepada generasi muda di
sekolah-sekolah, diharapkan akan mem-
perbaiki perilaku, dan menjauhkan dari
perbuatan tidak baik, seperti curang, serakah,
malas, dan korupsi, mengajarkan untuk
mencapai segala sesuatu yang dicita-citakan
dengan kerja keras, usaha yang gigih. Hal ini
akan berguna dalam membangun generasi
bangsa yang berakhlak mulia. Perilaku yang
berdasarkan atas kebaikan moral akan
menjadi benteng terhadap serbuan budaya
luar, yang datangnya tidak terbendung pada
era globalisasi.

Sebagai warisa dari seni tradisional,
dongeng Pedanda Baka juga perlu direvita-
lisasi, baik lewat cara pemilihan media yang
sesuai dengan perkembangan zaman, seperti
media elektronik, lewat film, animasi,
lukisan, bentuk buku yang menarik secara
tampilannya seperti buku Pop-up, game,
sehingga pembaca atau masyarakat luas akan
lebih tertarik untuk mengetahuinya, terutama
anak-anak dan remaja. Dengan demikian
dongeng-dongeng yang ada di Nusantara ini

tidak akan punah, hanya tinggal nama, karena generasi mudanya memilih dongeng-dongeng
yang lebih menarik dari negara lain, karena tampilan dan medianya mengikuti perkembangan

Zaman.
DAFTARPUSTAKA

Anonim, 1993. Disney's Wonderful World of Knowledge atau Disney's Dunia Pengetahuan
yang Mengagumkan, vol. 2, Grolier International Inc.

Anonim,1997. Ensiklopedi Islam. Vol. 3. cetakan ke-4. Jakarta:PT Ichktiar Baru Van Hoeve.

Anonim, 1978. Hikayat Kalila dan Damina. Jakarta: Proyek Penelitian Bahasa dan Sastra
Indonesia dan Daerah, Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Departemen

Pendidikan dan Kebudayaan.

Budiman, K., 2011.Semiologi Visual, Konsep, Isu, dan Problem Ikonitas. Yogyakarta:

Jalasutra.

Darmayasa, 2007.Panca Tantra: Kisah Kisah Kebajikan Dalam Nitisastra. Denpasar:

Pustaka Manikgeni.

241



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

Kamajaya, 1982.Candapinggala, Kisah Persahabatan Singadan Lembu. Yogyakarta: U.P.
Indonesia.

Salat, H., 2000. Agama Seni, Refleksi Teologi Dalam Ruang Estetik, Yayasan Semesta,
Yogyakarta.

Suarka, N., 2007. “Kidung Tantri Pisacarana: Suntingan Teks, Terjemahan, dan Pendekatan
Semiotik.”Disertasi. Yogyakarta: UGM.

Tinarbuko, S., 2009. Semiotika Komunikasi Vivual. Yogyakarta: Jalasutra.

Adnyana, W., 2015. Pita Maha, Gerakan Sosial Seni Lukis Bali 1930-an.Yogyakarta: ISI
Yogyakarta.

http://politik.kompasiana.com/2013/10/24/membangun-karakter-bangsa-bagaimana-
caranya-604317.html , diunduh 27 Maret 2015 jam 8.29

http://rumahinspirasi.com/18-nilai-dalam-pendidikan-karakter-bangsa, diunduh 13 Juli 2015

242



Biodata Penulis

BIODATA PENULIS

ABDUL ASIS, lahir di Bantaeng, Sulawesi Selatan, 4 Mei 1972. Pendidikan Sarjana (S1)
pada Jurusan Bahasa & Sastra Indonesia, Universitas Muslim Indonesia, Ujung Pandang
(1995). Pendidikan Magister (S2) Program Pascasarjana Jurusan Pendidikan Antropologi,
Universitan Negeri Makassar (2010). Karya yang telah diterbitkan baik dalam bentuk buku,
bulletin, prosiding maupun dalam jurnal penelitin, antara lain: “Biografi dan Perjuangan Haji
Andi Sultan Daeng Raja (Karaeng Gantarang Bulukumba),” dimuat dalam Bulletin Bosara,
No.19 Tahun VII/2001. ISSN:1410-7074, BKSNT Ujung Pandang(2001), “Nilai-Nilai
Budaya Yang Terkandung Dalam Cerita Rakyat Luwu,” diterbitkan oleh BPSNT Ujung
Pandang (2004), “Tinjauan Selintas Tema, Amanat dan Nilai Budaya Cerita Rakyat Bugis “La
Tobajak di Soppeng,”dimuat dalam Bulletin Triwulan Bosara. Nomor: 1/1/2005, ISSN:1410-
7074, BKSNT Makassar (2005), “Tata Krama Suku Bangsa Makassar (Kasus di Kelurahan
Banyorang, Kabupaten Bantaeng),” dimuat dalam Jurnal Walasuji. Vol. 1, No. 3, September-
Desember, ISSN:1907-3038, BKSNT Makassar (2006), “Peranan Pasar Tradisional di
Banyorang, Kabupaten Bantaeng,” dimuat dalam Jurnal Walasuji. Vol. 11, No. 1, Januari-
April, ISSN:1907-3038, BKSNT Makassar (2007), “Terjemahan GLOSARIUM (Sulawesi
Selatan dan Barat),” diterbitkan oleh BPSNT Makassar (2008), “Ajaran Moral Dalam Suku
Makassar,”dimuat dalam Bulletin Samanyata, Edisi III, Direktorat Jenderal Nilai Budaya,
Seni & Film (2009), “Fungsi dan Permainan Tradisional Bugis Makassar: Identitas Budaya
Etnik Dalam Arus Globalisasi,” dimuat dalam Jurnal Tasamuh. Vol. 1, No. 2 Desember,
ISSN:2086-6291, Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Sorong, Papua Barat (2009),
“Refleksi Nilai Religius Dalam Elong Ugi To Panrita,” dimuat dalam JurnalAl-Qalam. Vol.
16, No. 25, Januari-Juni, ISSN:0854-1221, Balai Penclitian dan Pengembangan Agama
Makassar (2010), “Fenomena Sastra Toraja Terhadap Perubahan Sosial Masyarakatnya,
dimuat dalam Prosiding dengan tema “Sastra dan Perubahan Sosial,” diterbitkan oleh
Fakultas Sastra dan Seni Rupa Publising Solo, Universitas Sebelas Maret (2010), “Mengawal
Kebudayaan, Kisah Para Sarjana Penggerak Pembangunan Pedesaan Bidang
Kebudayaan,” diterbitkan oleh Komunitas Budaya Indonesia (2010), “Kelong Makassar
Sebagai Ekspresi Seni Budaya dalam Membangun Karakter dan Kemandirian Bangsa,”
dimuatdalam Jurnal Sawerigading, Vol. 17 Edisi Khusus Oktober, ISSN:0854-4220, Balai
Bahasa Prov. Sulawesi Selatan dan Prov. Sulawesi Barat (2011), “Pengobatan Tradisional
Suku Makassar di Kabupaten Bantaeng, "dimuat dalam Jurnal Walasuji. Vol. 2 No. 2
Desember, ISSN: 1907-3038, BPSNT Makassar (2011), “Sinrilik I Makdik Daeng Rimakka:
Sebuah Seni Tutur Pada Masyarakat Suku Makassar),” dimuat dalam Jurnal Penelitian dan
Pengembangan Kebudayaan, Vol. 6 No. 1 Juni, ISSN: 1907-5561, Puslitbang Kebudayaan
(2011), “Kearifan Lokal Orang Bajo di Pulau Wangi-Wangi,” ISBN:979-978-3897-59-2,
delam acca, Makassar (2012), “Annyorong Lopi: Tradisi Ritual Masyarakat Bontobahari di
Kabupaten Bulukumba,” dimuat dalam Jurnal Walasuji Vol. 3 No. 1 Juni, ISSN:1907-3038,
BPNB Makassar (2012), “Nilai Budaya dalam Ungkapan Masyarakat Toraja di Sulawesi
Selatan,” dimuat dalam Prosiding, pada kegiatan Kongres Internasional II Bahasa-Bahasa
Daerah Sulawesi Selatan, 23-28 Oktober, ISBN:978-602-70381-0-3 Balai Bahasa Prov.
Sulawesi Selatan dan Prov. Sulawesi Barat (2012), “Eksistensi Tari Linda di Muna,” dimuat
dalam Majalah Insan Budaya. Edisi 2, Tahun I, Agustus, Pengembangan SDM Kebudayaan
(2013), “Kearifan Lokal Dalam Ungkapan Tradisional Makassar Sebagai Aspek
Pembentukan Ketahanan Budaya,” dimuat dalam Jurnal WalasujiVol. 4. No. 1 Juni,
ISSN:1907-3038, BPNB Makassar (2013), “Pola Adaptasi Migran Bajo Terhadap
Masyarakat di Pulau Wangi-Wangi Kepulauan Wakatobi”, 1SBN:978-602-263-034-0:
Penerbit: delamacca, Makassar (2013), “Proses Pelembagaan Nilai-Nilai Sosial Budaya

243



Jantra Vol. 10, No. 1, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

Masyarakat Adat Karampuang di Sulawesi Selatan,” dimuat dalam Jurnal Penelitian Vol. 21,
No. 2,ISSN:1411-6995, BPNB Bali, NTB, dan NTT (2014), “Enkulturasi Nilai-nilai Budaya
Dalam Upacara Karia Pada Masyarakat Muna,” dimuat dalam Jurnal Walasuji Vol. 5 No. 1
Juni, ISSN:1907-3038, BPNB Makassar (2014).

HEZTI INSRIANI, lahir di Jepara pada tanggal 7 September 1982. Ia menyelesaikan
pendidikan S1 Antropologi Budaya di Universitas Gadjah Mada pada tahun 2006 dengan
judul skripsi Geliat Barongsai Mengarungi Zaman: Ekspresi Identitas dan Pluralitas di
Yogyakarta. Pendidikan S2 pada program studi Antropologi ditempuh di universitas yang
sama dan diselesaikan pada tahun 2014 dengan tesis berjudul Modal dan Makna Kerja Dalang
Wayang Potehi di Semarang: Kisah Hidup Thio Tiong Gie. Beberapa tulisan yang pernah
dimuat di jurnal antara lain “Pembelajaran Sosiologi yang Menggugah Minat Siswa: Upaya
Untuk Mengemas Pembelajaran Sosiologi bagi Siswa Seckolah Menengah Atas,” dalam
Jurnal Komunitas, Vol.4 No. 2, September 2010 Jurusan Sosiologi dan Antropologi UNNES),
dan “Modal dan Makna Kerja Dalang Wayang Poyehi di Semarang: Kisah Hidup Thio Tiong
Gie,” dalam Jurnal Kajian Seni, Vol.1 No.2, April 2015 Pusat Studi Pengkajian Seni Rupa dan
Pertunjukan, UGM).

RAHMAWATI, lahir di Gowa 11 Pebruari 1974. Gelar sarjana sastra diperoleh di Unhas
tahun 1998. Selanjutnya pada tahun 2012 memperoleh gelar Magister Humaniora pada
Program Studi Bahasa Indonesia UNHAS. Mulai bekerja di Kantor Bahasa Provinsi Sulawesi
Tenggara sejak tahun 2003. Tahun 2014 sampai sekarang menjabat sebagai Peneliti Muda
Bidang Sastra. Hasil penelitian yang pernah diterbitkan antara lain: Cerita Saga: Analisis
Aktansial dan Fungsional (2012), Aspek Feminsme dalam Cerita Rakyat Makassar “Sitti
Naharirah” (2013), Pakkiok Bunting dalam Adat Perkawinan Suku Makassar di Gowa:
Kajian Nilai Budaya (2014), Peran Tradisi Lisan Katoba dalam Pemertahanan Bahasa Muna
(2014).

BAMBANG H. SUTA PURWANA, lahir di Kulon Progo, 20 Juli 1962. Pendidikan S1
Antropologi dan S2 Sosiologi UGM. Pernah bekerja sebagai staf peneliti di Balai Pelestarian
Nilai Budaya Pontianak dari tahun 1998-2007, di Pusat Penelitian dan Pengembangan
Kebudayaan Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan tahun 2007-2013. Semenjak tahun
2013sampai saat ini bekerja di Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta. Beberapa karya
tulis yang berkaitan dengan Kalimantan Barat antara lain: Konflik Antark omunitas Etnis di
Sambas 1999: Suatu Tinjauan Sosial Budaya.(Pontianak: Penerbit Romeo Grafika dan
Proyek Adikarya IKAPI, 2003); Sejarah Pemerintahan Kota Pontianak dari Masa ke Masa
(Pontianak: Pemerintah Kota Pontianak, 2004); “Babad Babat Sawit di (Hutan) Kalimantan
Barat,” dalam Budi Susanto, SJ (editor), Ingat(!)an Hikmat Indonesia Masa Kini, Hikmah
Masa Lalu Rakyat, (Yogyakarta: Penerbit Kanisius dan Lembaga Studi Realino, 2005);
Tantangan Pemberdayaan Masyarakat Adat di Kabupaten Landak, Kalimantan Barat,
(Yogyakarta: Institut for Researchand Empowerment Yogyakarta dan Komisi Eropa, 2005);
Identitas dan Aktualisasi Budaya Dayak Kanayatn di Kabupaten Landak Kalimantan Barat:
Kajian tentang Folklor Sub Suku Dayak Kanayatn, (Jakarta: Direktorat Jenderal Nilai
Budaya, Seni, dan Film, Departemen Kebudayaan dan Pariwisata, 2007).

CHIRSTIANY JUDITHA, Bekerja di BBPPKI Makassar, JI. Prof. Dr. Abdurrahman
Basalamah II No 25 Makassar. Pendidikan Terakhir S2 Ilmu Komunikasi, Fisip, Universitas
Gadjah Mada. Jabatan Fungsional Peneliti Madya/IVb pada BBPPKI Makassar Kementerian
Kominfo RI. Publikasi dalam kurun waktu tiga tahun terakhir: 'Meme di Media Sosial:
Analisis Semiotik Meme Haji Lulung,” dalam Jurnal Pekommas- Penelitian Komunikasi,
Informatika dan Media Massa. Vol. 18. No 2. Agustus 2015, ISSN: 1411-0385.
Terakreditasi;601/Akred/p2MI-LIP1/03/2015. “Penilaian Masyarakat Sulawesi Selatan

244



Biodata Penulis

terhadap Kredibilitas Komunikator Politik Calon Presiden dan Wakil Presiden RI 2014,”
dalam Jurnal Pekommas- Penelitian Komunikasi, Informatika dan Media Massa. Vol. 17. No
3. Desember 2014, ISSN: 1411-0385. “Opini Publik Terhadap Kasus “KPK Lawan Polisi”
dalam Media Sosial Twitter,” dalam Jurnal Pekommas-Penelitian Komunikasi, Informatika
dan Media Massa. Vol. 17. No 2. Agustus 2014, ISSN: 1411-0385. “Interpretasi Black
Campaigndalam SMS pada Pilkada Walikota Makassar 2013,” dalam Jurnal Penelitian dan
Pengembangan Komunikasi dan Informatika Vo.4 No.3 Juni 2014. “Makna Simbol Banua
Dilonga dalam Pernikahan Suku Toraja (Sebuah Kajian Semiotika Komunikasi),” dalam
Jurnal Penelitian Komunikasi dan Opini Publik. Vol. 18. No 1. April 2014, ISSN: 1978-2462.
“Berita Hukum Produk Jurnalisme Warga pada Blog Sosial,” dalam Jurnal Penelitian dan
Pengembangan Komunikasi dan Informastika. Volume 4. No 2 November 2013-Februari
2014. Terakreditasi Berdasarkan Keputusan Kepala LIPI No.533/Akred/P2MI-LIP1/09/2013.
“Akurasi Berita dalam Jurnalisme Online (Kasus Dugaan Korupsi Mahkamah Konstitusi di
Portal Berita Detiknews),” dalam Jurnal Pekommas- Penelitian Komunikasi, Informatika dan
Media Massa.Vol. 16. No 3. Desember 2013, ISSN: 1411-0385. “Literasi Media pada Anak di
Daerah Perbatasan Indonesia dan Timor Leste,” dalam Jurnal Komunikasi, Informatika dan
Kebijakan-IPTEK-KOM. Volume 15. No. 1 Juni 2013. Terakreditasi Berdasarkan Keputusan
Kepala LIPI N0.468/AU2/P2MI-LIP1/08/2012.

ENDAH SUSILANTINI, lahir di Yogyakarta, 25 Juni 1952. Sarjana Sastra Nusantara dari
Fakultas Sastra UGM lulus tahun 1984. Sejak tahun 1983 bekerja sebagai PNS di Balai
Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta menekuni naskah kuno. Sebagai peneliti aktif
melakukan berbagai kegiatan ilmiah seperti penelitian, seminar, dan diskusi. Beberapa karya
ilmiah yang telah dihasilkan antara lain: Refleksi Nilai-nilai Budaya Jawa dalam Serat
Suryaraja (1996/1997); Kajian Tasawuf dalam Serat Jaka Salewah (1998); Wirid Hidayat
Jati: Suatu Kajian Filosofis dalam Suluk Sujinah (2004); Serat Kadis Mikraj Kangjeng Nabi
Muhammad Kaitannya dengan Peringatan Isra’ Miraj Kraton Kasultanan Yogyakarta
(2005); Serat Dzikir Maulud: Kajian Aspek Keagamaan dan Tradisi Masyarakat
(2006);“Pengrajin Patung Primitif Desa Tamanan Banguntapan, Bantul,” dalam Jantra
(2010); “Kiprah KGPAA Mangkunegara IV dalam Bidang Seni Sastra,” dalam Jantra (2011);
“Makna Filosofis "Tembang Ilir-ilir' karya Sunan Kalijaga,” dalam Jantra (2012).

TH. ESTI WURYANSARYI, lahir di Sleman, 26 Juni 1980. Lulusan S1 Antropologi UGM
pada tahun 2007. Bekerja sebagai staf di Balai Pelestarian Nilai Budaya Yogyakarta pada
tahun 2014. Pengalaman penelitian: Pusat Studi Kependudukan dan Kebijakan (PSKK) UGM
sebagai asisten peneliti, Pemetaan Potensi Industri Kecil Kelompok Rentan di Kota
Yogyakarta (2009), Pendataan Perijinan Bangunan Kelurahan Demangan dan Kota Baru Di
Kecamatan Gondokusuman (2009); Penelitian BPNB Yogyakarta, Komunitas Adat Using
Desa Aliyan Rogojampi Banyuwangi Jawa Timur: Kajian Ritual Keboan (2015).

RIZA ADRIAN SOREDARDI, lahir di Jember, 1 Mei 1995. Saat ini sedang menjalankan
studi di jurusan Ilmu Komunikasi konsentrasi strategis, Universitas Gadjah Mada. Berjiwa
sosial tinggi, kreatif, mencintai seni, kritis, taktis, memiliki banyak pengalaman
berorganisasi. Hobi menulis kreatif, membaca buku, dan menikmati pameran seni. Memiliki
kemampuan dibidang kreatif seperti public speaking, fotografi, copywriting, menggambar,
lukis, dan desain grafismenguasai photoshop, corel draw, Ms. Office dengan baik. Memiliki
minat tinggi pada industri periklanan. Saat ini sedang bergabung dengan SKM UGM
BULAKSUMUR (Divisi Litbang), content writer www.kongko.co dan Publisia Photo Club
UGM. Alamat JIn Sosio Yustisia, Bulaksumur, Yogyakarta 55281

MUDJIJONO, lahir di Yogyakarta 30 Juli 1961. Pendidikan S1 Jurusan Antropoli, Fakultas
Sastra UGM lulus tahun 1989. Magister Humaniora diraih dari Program Pascasarjana UGM,

245



Jantra Vol. 10, No. 1, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

lulus tahun 1999. Sejak tahun 1989 menjadi PNS di Balai Pelestarian Sejarah dan Nilai
Tradisional Yogyakarta, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. Sebagai peneliti aktif
melakukan berbagai penelitian. Tahun 1996 bertugas sebagai field manager untuk penelitian
Dietvita dan Morvita di Kecamatan Ngombol, Purwodadi, Purworejo, kerjasama UGM
dengan Universitas Hopkins, USA. Aktif menulis di berbagai media, dan sejak tahun 2003
menjadi penulis tetap di rubrik “Sorotan Kalam” Harian Republika. Pernah melakukan
penelitian tentang nelayan di wilayah Kepulauan Karimunjawa Kabupaten Jepara Provinsi
Jawa Tengah dan nelayan di Pulau Masalembu, Pulau Kramian di Kabupaten Sumenep
Provinsi Jawa Timur. Hasil karya tulis yang telah diterbitkan antara lain: Judi Buntut Mengapa
Selalu Ada (Penerbit Tri De), Sarkem: Reproduksi Sosial Pelacuran (Gama Press).
“Komunitas Etnis: Perkumpulan dan Kegiatannya: Studi Kasus Muslim Tionghoa di Kota
Semarang, Jawa Tengah,” dalam Patrawidya (2007); “Pelayanan Kesehatan di Pulau
Karimunjawa dan Kemujan Kecamatan Karimunjawa Kabupaten Jepara Provinsi Jawa
Tengah,” dalam Patrawidya (2009), “Mapukak di Perairan Masalembu,” dalam Jantra 2012).

SRI SUPRIYATINI, lahir di Yogyakarta, 18-11-1958. Pekerjaan sebagai dosen Seni Rupa
Murni, Fakultas Seni Rupa dan Desain, Institut Seni Indonesia Denpasar. Pendidikan 1985, S1
ISI Yogyakarta 2003, S2 ISI Yogyakarta. Sekarang sedang menempuh pendidikan S3 di ISI
Yogyakarta. Email:srisupriyatiniS8@gmail.com. Karya Tulis:“Interpretation Value's of the
Truggle Women In Tantri's Fable, Mudra,' dalam Jurnal Of Art And Culture. Vol. 30, No. 3
September 2015, ISI Denpasar. Utopia Dalam Karya Seni Lukis, 6 Juni 2009, FSRD ISI
Denpasar 2009. Abstrasi Bentuk Pohon Dalam Karya Seni Lukis Sri Supriyatini, 31 Desember
2007, FSRD ISI Denpasar 2007.Penerapan Motif Wayang Bali pada Seni Kerajinan Sulaman
di negara Kabupaten Jembrana,” dalam Jurnal Wayang Vol. 6 No. 1, September 2007, ISI
Denpasar.Jejahitan Bali Dalam Kajian Seni Rupa Ditinjau dari Sudut Estetis dan Fungsi
Dalam Budaya Bali, dengan biaya dari Due-Like Batch IV ISI Denpasar 2006. Mengikuti
pameran bersama didalam dan di luar negeri seperti: Jakarta, Bali, Surabaya, Bandung,
Yogyakarka, Singapore, Sydney, Koln Jerman, Vancover, Hongkong, dan Bangkok.
Menggelar pameran lukisan tunggal di Regal Koowloon Hotel, Hongkong (1999), Seniwati
Gallery of Art by Women Ubud Bali (2000); di Amankila Hotel Karangasem Bali" di
Amankila Hotel (2005), Red Mill Gallery, Vermont Studio Center, Vermont Johnson, USA
2006, dan di Seniwati Gallery of Art by Women Ubud Bali (2006).

246



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

INDEKS PENGARANG
A

Asis A., “Eksistensi Tula-tula bagi Masyarakat Wakatobi: Salah satu Sumber Pendidikan
Karakter,” 10 (2): 139-148.

H

Hendraswati, “Nilai-nilai Kepemimpinan dan Kepahlawanan Pangeran Antasari dalam
Perang Banjar,” 10 (1): 85-94.

Hudayana, B., “Peran Pemimpin dan Warga Desa Gumelem Wetan di Banjarnegara dalam
Penguatan Seni-budaya,” 10 (1): 49 - 60.

I

Insriani, H., “Cerita Rakyat sebagai Media Pendidikan Karakter: Sebuah Upaya Pembacaan
Reflektif,” 10 (2): 149-158.

J

Juditha, C., “Dongeng dan Radio (Pendidikan Karakter dalam Dongeng Nusantara di Radio
SPFM Makassar,” 10 (2):183-194.

K

Keban, Y. T., “KepemimpinanTradisional di Pemerintahan Daerah, Menuju Paternalisme
Baru,” 10(1): 107-120.

M

Mudjijono, “Pip Tupai, Janji Pangeran, Dodot, Wak Nasar dan Sampala (Dongeng Pendidikan
Karakter),” 10 (2): 227-238.

Munawaroh, S.,“Kiai pada Masyarakat Desa Kotah Madura,” 10 (1): 95-106.
N

Nugroho, A. S.,“Keteladanan dalam Kepemimpinan Kiai di Pondok Pesantren,” 10 (1): 13-
24,

Nugroho, A., dan Anung Tedjowirawan, “Kusumawicitra sebagai Sosok Kepemimpinan
Ideal Jawa,” 10 (1): 1-12.

P

Priyanggon, A. dan Nur Rosyid, “Ajaran Kepemimpinan dalam Beberapa Karya Sastra
Jawa,” 10 (1): 25-36.

Purwana, B. H. S., “Fungsi Legenda Asal Mula Rumah Baluq pada Masyarakat Dayak
Bidayuh di Kalimantan Barat,” 10 (2): 169-182.

Purwana, B. H. S., “Proses Marginalisasi Peran Pemimpin Tradisional pada Masyarakat
Dayak Kanayatn di Kalimantan Barat,” 10 (1): 37-48

R

Rahmawati, “Cerita Rakyat Makassar sebagai Media Pembentukan Karakter,” 10 (2): 159-
168.

247



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

S
Sartini, “Wong Pinter sebagai Model K eteladanan Kepemimpinan Jawa,” 10 (1):61-72.

Soedardi, R. A., “Dongeng sebagai Sarana Pembangunan Karakter dalam Bermedia,” 10
(2):217-226.

Supriyatini, S., “Nilai Moral di Balik Dongeng 'Pedanda Baka,” 10 (2): 239-248.
Susilantini, E., “Nilai-nilai Ajaran dalam Dongeng Ki Ageng Paker,” 10 (2): 195-206.
Susilantini, E.,“Kumbakarna Profil Pahlawan Teladan,” 10 (1): 73-84.

Suyami, “Keteladanan Kepemimpinan Trah Banakeling di Desa Pekuncen, Kecamatan
Jatilawang, Kabupaten Banyumas,” 10 (1): 121-132.

W

Wauryansari, Th. E., “Nilai-nilai Moral dalam Dongeng Kacamata Sang Singa (Les Lunettes
duLion),” 10(2):207-216.

248



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

INDEKS PENGARANG
A

Asis A., “Eksistensi Tula-tula bagi Masyarakat Wakatobi: Salah satu Sumber Pendidikan
Karakter,” 10 (2): 139-148.

H

Hendraswati, “Nilai-nilai Kepemimpinan dan Kepahlawanan Pangeran Antasari dalam
Perang Banjar,” 10 (1): 85-94.

Hudayana, B., “Peran Pemimpin dan Warga Desa Gumelem Wetan di Banjarnegara dalam
Penguatan Seni-budaya,” 10 (1): 49 - 60.

I

Insriani, H., “Cerita Rakyat sebagai Media Pendidikan Karakter: Sebuah Upaya Pembacaan
Reflektif,” 10 (2): 149-158.

J

Juditha, C., “Dongeng dan Radio (Pendidikan Karakter dalam Dongeng Nusantara di Radio
SPFM Makassar,” 10 (2):183-194.

K

Keban, Y. T., “KepemimpinanTradisional di Pemerintahan Daerah, Menuju Paternalisme
Baru,” 10(1): 107-120.

M

Mudjijono, “Pip Tupai, Janji Pangeran, Dodot, Wak Nasar dan Sampala (Dongeng Pendidikan
Karakter),” 10 (2): 227-238.

Munawaroh, S.,“Kiai pada Masyarakat Desa Kotah Madura,” 10 (1): 95-106.
N

Nugroho, A. S.,“Keteladanan dalam Kepemimpinan Kiai di Pondok Pesantren,” 10 (1): 13-
24,

Nugroho, A., dan Anung Tedjowirawan, “Kusumawicitra sebagai Sosok Kepemimpinan
Ideal Jawa,” 10 (1): 1-12.

P

Priyanggon, A. dan Nur Rosyid, “Ajaran Kepemimpinan dalam Beberapa Karya Sastra
Jawa,” 10 (1): 25-36.

Purwana, B. H. S., “Fungsi Legenda Asal Mula Rumah Baluq pada Masyarakat Dayak
Bidayuh di Kalimantan Barat,” 10 (2): 169-182.

Purwana, B. H. S., “Proses Marginalisasi Peran Pemimpin Tradisional pada Masyarakat
Dayak Kanayatn di Kalimantan Barat,” 10 (1): 37-48

R

Rahmawati, “Cerita Rakyat Makassar sebagai Media Pembentukan Karakter,” 10 (2): 159-
168.

247



Jantra Vol. 10, No. 2, Desember 2015 ISSN 1907 - 9605

S
Sartini, “Wong Pinter sebagai Model K eteladanan Kepemimpinan Jawa,” 10 (1):61-72.

Soedardi, R. A., “Dongeng sebagai Sarana Pembangunan Karakter dalam Bermedia,” 10
(2):217-226.

Supriyatini, S., “Nilai Moral di Balik Dongeng 'Pedanda Baka,” 10 (2): 239-248.
Susilantini, E., “Nilai-nilai Ajaran dalam Dongeng Ki Ageng Paker,” 10 (2): 195-206.
Susilantini, E.,“Kumbakarna Profil Pahlawan Teladan,” 10 (1): 73-84.

Suyami, “Keteladanan Kepemimpinan Trah Banakeling di Desa Pekuncen, Kecamatan
Jatilawang, Kabupaten Banyumas,” 10 (1): 121-132.

W

Wauryansari, Th. E., “Nilai-nilai Moral dalam Dongeng Kacamata Sang Singa (Les Lunettes
duLion),” 10(2):207-216.

248



